opusdei.org

List Pralata Opus Dei
(9.01.2018) | o
wolnosci

»W tym, co ludzkie — mawiat
Sw. Josemaria — chce
pozostawi¢ wam w spadku
umilowanie wolnosci oraz
dobry humor”. W swym liscie
Pralat Opus Dei dzieli sie
refleksjami nad darem
wolnosci.

09-01-2018

Najmilsi! Niech Jezus zachowa moje
corki i moich synow!



1. W minionych miesigcach, idac za
wskazaniami Kongresu Generalnego,
czesto mowitem o wolnosci. Obecnie,
za posrednictwem tego listu, pragne,
zebySmy przypomnieli sobie niektore
aspekty tego wielkiego daru Boga,
podazajac za nauczaniem Sw.
Josemarii, ktéry przez calte swoje
zycie byl rozmitowany w wolnosci.
»,Bede niestrudzenie powtarzal, moje
dzieci — pisal przy jakiej$ okazji —
ze jedna z najbardziej oczywistych
cech ducha Opus Dei jest jego
umitlowanie wolnosci i
wyrozumiatosci wobec innych”[1].
Dziekujmy Bogu, czytajac ponownie i
rozwazajac stowa naszego
Zalozyciela. Rbwnoczes$nie niech
kazda i kazdy z nas stara sie
rozeznac, w jaki sposob, z laska Boza,
najlepiej przelozyc¢ te stowa na nasze
zycie osobiste. W ten sposob
bedziemy rowniez w stanie pomoc
jak najwiekszej liczbie dusz
uczestniczy¢ ,,w wolnosci i chwale
dzieci Bozych” (Rz 8, 21).



Namietne umitowanie wolnosci i
poszukiwanie jej przez poszczegolne
osoby i narody jest pozytywnym
znakiem naszych czasow. Uznanie
wolnosci kazdej kobiety 1 kazdego
mezczyzny oznacza uznanie ich za
osoby. Za pandéw swoich wlasnych
czynow, odpowiedzialnych za nie i
majacych mozliwos¢ kierowania
wlasnym zyciem. Chociaz wolnos¢
nie zawsze prowadzi do rozwiniecia
najlepszych cech kazdego czlowieka,
nigdy nie da sie jej przecenic,
poniewaz gdybySmy nie byli wolni,
nie moglibySmy mitowac.

Szkoda jednak, ze w wielu
srodowiskach istnieje wielka
nieznajomosc tego, czym naprawde
jest wolnosc. Czesto dazy sie do
zhudnej wolnosci bez granic jako
ostatecznego celu postepu; a nieraz
rownoczesnie trzeba ubolewac nad
wieloma formami ucisku i pozornej
wolnosci, ktore w rzeczywistosci sa
zniewalajacymi kajdanami. Wolnos¢



taka, predzej czy pozniej, okazuje sie
pusta. ,,Niektorym sie wydaje, ze sa
wolni — pisze Papiez — kiedy sa
daleko od Pana, nie zdajac sobie
sprawy, ze zasadniczo pozostaja
sierotami bez ratunku, bez domu, do
ktorego mozna by zawsze wrocic.
Przestajg by¢ pielgrzymami i za-
mieniaja sie w bladzacych”[2].

Powolani do wolnosci

2. ZostaliSmy powotani ,,do
wolnosci” (Ga 5, 13). Sam akt
Stworzenia jest przejawem Bozej
wolnosci. Wydarzenia z Ksiegi
Rodzaju pozwalaja nam dojrzec
stworcza mitosc¢ Boga, Boza rados¢ z
udzielenia Swiatu swojej dobroci,
swego piekna (por. Rdz 1, 31), a
cztowiekowi swojej wolnosci (por.
Rdz 1, 26-29). Powotujac kazdego z
nas do istnienia, Bog zechcial uczynic
nas zdolnymi do wybierania i
pragnienia dobra oraz do
odpowiadania mitoscig na Jego



Milos¢. Niemniej nasze ograniczenie
jako stworzen sprawia rowniez, ze
mozemy od}aczyc sie od Boga.
»Tajemnica Boskiej Madrosci jest to,
ze stwarzajac cztowieka na swoj
obraz i podobieristwo (por. Rdz 1, 26),
Bog zechcial narazic sie na wznioste
ryzyko ludzkiej wolnosci”[3].

To ryzyko, u zarania historii,
faktycznie doprowadzito do
odrzucenia Milosci Boga przez
grzech pierworodny. W ten sposob
ulegla ostabieniu sita ludzkiej
wolnosci ku dobru, wola za$ stala sie
czesSciowo sklonna do grzechu.
Ponadto, osobiste grzechy ostabiajg
jeszcze bardziej wolnosc i dlatego
grzech oznacza zawsze, w mniejszym
lub wiekszym stopniu, niewole (por.
Rz 6,17.20). A jednak ,czlowiek
zawsze pozostaje wolny”[4]. Chociaz
»jego wolnosc jest zawsze krucha”[5],
zostaje zachowana jako istotne dobro
kazdej osoby ludzkiej, ktore trzeba
chronic¢. Bog szanuje i mituje ja jako



pierwszy, poniewaz ,nie chce
niewolnikow, lecz dzieci”[6].

3. ,,Gdzie jednak wzmogt sie grzech,
tam jeszcze obficiej rozlala sie
taska” (Rz 5, 20). Z pomocg taski
powstaje nowa i wyzsza wolnosc¢, ku
ktorej ,,wyswobodzil nas

Chrystus” (Ga 5, 1). Pan wyzwala nas
od grzechu swoimi stowami i
czynami — wszystkie one majag
odkupiencza skutecznos$c¢. Dlatego
»~we wszystkich tajemnicach naszej
wiary katolickiej rozbrzmiewa ow
hymn wolnos$ci”[7]. Czesto
przypominam Wam o tym, ze
konieczne jest, aby Jezus Chrystus
znajdowatl sie w centrum naszego
zycia. Aby odkry¢ najgtebszy sens
wolnosci, musimy Go kontemplowac.
Zdumiewamy sie wolnoscig Boga,
ktory z czystej mitosci postanawia sie
unizy¢, przyjmujac ciato takie jak
nasze. To wolnos¢, ktora ukazuje sie
nam, w Jego przejsciu przez ziemie
az do ofiary Krzyza: ,Ja zycie moje



oddaje, aby je potem znow odzyskac.
Nikt Mi go nie zabiera, lecz Ja od
siebie je oddaje” (J 10, 17-18). W
historii ludzkosci nie bylo aktu tak
gleboko wolnego jak oddanie Pana
na Krzyzu: On ,poddaje si¢ Smierci,
zachowujac peing wolnos¢
Mitosci”[8].

Ewangelia wedlug $w. Jana
przekazuje nam dialog Pana z
osobami, ktore w Niego uwierzyly.
Ws$rdd stow Jezusa mocno
wybrzmiewa obietnica: ,,Veritas
liberabit vos, prawda was wyzwoli” (J
8, 32). ,Jaka to prawda — zapytywat
samego siebie Sw. Josemaria — ktora
zapoczatkowuje i wypelnia w calym
naszym zyciu droge wolnosci?
Przedstawie ja wam z radoscia i
pewnoscia pochodzaca z wiezi
miedzy Bogiem a Jego stworzeniem:
jest to Swiadomos¢, ze wyszliSmy z
ragk Boga, ze jesteSmy przedmiotem
szczegolnej mitosci Trojcy
PrzenajsSwietszej, ze jesteSmy dzie¢mi



tak wielkiego Ojca. Prosze Naszego
Pana o to, aby nam pomog}
zdecydowanie wzigcC sobie to do
serca, radowac sie tym kazdego dnia:
wowczas bedziemy postepowac jako
ludzie wolni”[9].

4. Nasze Boze synostwo sprawia, ze
nasza wolnos¢ moze rozszerzac sie z
cala silg, jakiej udzielil jej Bog. Nie
chodzi o to, zeby odejs¢ z domu Ojca,
dlatego ze jesteSmy wolni, ale aby
umocnic sie w naszej kondycji dzieci.
,Kto nie widzi w sobie dziecka
Bozego, ten nie poznal najglebszej
prawdy o sobie”[10]. Zyje odwrdcony
do siebie plecami, w konflikcie z
samym sobg. Dlatego Swiadomosc, ze
Bdg nas miltuje jest czyms niezwykle
wyzwalajacym. Jakze wyzwalajace
jest Boze przebaczenie, ktore
pozwala nam powrdcic¢ do samych
siebie i do naszego prawdziwego
domu (por. £k 15, 17-24). Ostatecznie,
przebaczajac innym, my takze
doswiadczamy tego wyzwolenia.



Wiara w mitos¢ Boga do kazdej i
kazdego z nas (por. 1 ] 4,16)
prowadzi nas do odwzajemniania
mitosci. My mozemy milowac,
poniewaz On pierwszy nas umitowat
(por. 1 J4,10). Napeinia nas
pewnoscia Swiadomosc, ze nieskon-
czona Milos¢ Boga nie tylko lezy u
poczatku naszego istnienia, ale
towarzyszy nam w kazdej jego
chwili, poniewaz On jest blizszy nam
niz my sobie samym/[11].
Swiadomos$¢, ze Bog oczekuje nas w
kazdej osobie (por. Mt 25, 40) i ze
chce stac sie obecny w naszym zyciu
rowniez poprzez nas samych,
popycha nas do rozdawania pelnymi
garsciami tego, co otrzymaliSmy. A w
naszym zyciu, moje corki i moi
synowie, otrzymaliSmy i otrzy-
mujemy wiele milos$ci. Dawanie jej
Bogu i innym jest najwlasciwszym
aktem wolnosci. MitoSc realizuje
wolnos¢, odkupia ja. Sprawia, ze
wolnosc¢ spotyka sie ze swoim poczat
kiem i swoim celem w Mitosci Boga.



»Wolnos¢ uzyskuje swoj autentyczny
sens dopiero wtedy, kiedy jest
wykorzystywana w stuzbie
wyzwalajgcej prawdy, kiedy spala sie
w poszukiwaniu nieskonczonej
Milos$ci Boga, ktory nas wyswobadza
z wszelkich wiezow niewoli”[12].

Poczucie Bozego synostwa prowadzi
przez to do wielkiej wolnosci
wewnetrznej, do glebokiej radosci i
do pogodnego optymizmu nadziei:
spe gaudentes [,,Weselcie sie
nadzieja!”] (Rz 12, 12). Swiadomos¢,
ze jesteSmy dzie¢mi Bozymi pro-
wadzi nas réwniez do milowania
Swiata, ktory wyszed! dobry z rak
naszego Boga Ojca, i do stawiania
czola zyciu z wyraznym
przekonaniem, ze mozna czynic
dobro, zwyciezac grzech i prowadzic
Swiat do Boga. Papiez Franciszek
wyrazil to, kontemplujac nasza
Matke: ,,0d Maryi pelnej taski
uczymy sie, ze wolnosc
chrzescijanska jest czyms wiecej niz



tylko wyzwoleniem od grzechu. Jest
to wolno$¢ milowania Boga oraz na-
szych braci i siostr z czystym sercem
1 zycia w radosnej nadziei na
przyjscie krolestwa Chrystusa”[13].

Wolnos¢ ducha

5. Dzialanie w wolnosci, bez zadnego
przymusu, jest wiasciwe dla ludzkiej
godnosci, a tym bardziej dla godnosci
corek i synow Boga. ROGwnoczesnie
trzeba ,,umocnic¢ zamilowanie do
wolnosci, nie arbitralnej, ale
prawdziwie ludzkiej, dzieki uznaniu
uprzedzajacego ja dobra”[14] —
wolnosci pojednanej z Bogiem.

Dlatego chcialbym zatrzymac sie,
zeby zastanowic sie nad znaczeniem
wolnosci ducha. Nie odnosze sie do
dwuznacznego sensu, ktory czasami
nadaje sie rowniez temu wyrazeniu,
nazywajac wolnoscig ducha
dzialanie zgodne z wlasnymi
kaprysami, przeciwstawiajgce sie
wszelkim normom. W rzeczywistosci



wolnos¢ wszystkich istot ludzkich
jest materialnie ograniczona
naturalnymi obowigzkami i zaciag-
nietymi zobowigzaniami
(rodzinnymi, zawodowymi, obywa-
telskimi itd.). Jednak we wszystkim
mozemy dziata¢ w wolnosci, jezeli
czynimy to z mitosci: ,Dilige et quod
vis fac. Kochaj i czyn, co chcesz!”[15].
Prawdziwa wolnos$cia ducha jest ta
wlasnie zdolnosc¢ i naturalna
postawa dzialania z mitosci, szcze-
golnie gdy staramy sie podazac za
tym, o co we wszystkich okolicz-
nosciach Bog prosi kazdego z nas.

,Czy kochasz Mnie?” (J 21, 17). Zycie
chrzescijanskie to wolna, peina
inicjatywy i gotowosci odpowiedz na
to pytanie Pana. Dlatego ,falszywe
jest przeciwstawienie wolnosci od-
daniu sie. Oddanie sie jest wlasnie
konsekwencja wolnosci. Jesli matka
poswieca sie z mitosci dla swych
dzieci, dokonuje wyboru, a miara jej
wolnosci bedzie ta mitosc¢. Jesli ta



mitosc¢ jest wielka, wolnos¢ okaze sie
owocna, a dobro dzieci zalezy od
tego blogostawionego oddania sie, na
ktorym polega wolnos¢”[16].

Spogladajac na te panorame,
rozumiemy, zZe rozbudzanie wolnosci
kazdego czlowieka nie oznacza
zmniejszania wymagan. Im bardziej
jesteSmy wolni, tym bardziej
mozemy mitowac. Milosc zas jest
wymagajaca: ,,Wszystko znosi,
wszystkiemu wierzy, we wszystkim
poklada nadzieje, wszystko
przetrzyma” (1 Kor 13, 7). Z kolei
wzrastanie w mitosci to wzrastanie w
wolnosci, to bycie bardziej wolnym.
Uzywajac stow sw. Tomasza z
Akwinu, mozemy powiedzie¢:
»,Quanto aliquis plus habet de caritate,
plus habet de libertate. Im
intensywniejsza nasza mitos¢, tym
bardziej jesteSmy wolni”[17]. Kiedy
nie chce sie nam robi¢ czego$ lub co$
wymaga od nas szczegolnego
wysitku, postepujemy rowniez w



wolnosci ducha, jezeli mimo
wszystko robimy to z mitosci, to
znaczy, nie dlatego ze to lubimy, tylko
dlatego, ze tak nam sie podoba.
»>Musimy czuc sie dzie¢mi Bozymi i
zyC¢ z zapalem wypelniania woli
naszego Ojca. Wykonywac wszystko
zgodnie z zamiarem Boga, poniewaz
tak nam sie podoba, a jest to powadd
jak najbardziej
nadprzyrodzony”[18].

6. Radosc¢ jest rOwniez przejawem
wolnosci ducha. ,W tym, co ludzkie
— mowil $w. Josemaria — chce po-
zostawi¢ wam w spadku umilowanie
wolnosci i dobry humor”[19]. Sa to
dwa rodzaje rzeczywistosci, ktore
wydaja sie bardzo odmienne, lecz sie
1aczg, poniewaz Swiadomosé, ze
jesteSmy wolni, Zeby mitowac,
powoduje, ze doswiadczamy w duszy
radosci, a wraz z nig dobrego
humoru. Jest to spojrzenie na swiat,
ktore przekracza naturalny wymiar
spraw oraz sytuacji i pozwala



dostrzec ich pozytywna — a niekiedy
zabawng — strone. Jak mowi Papiez
Franciszek, On ,jest sprawcg radosci,
tworca radosci. A ta rado$¢ w Duchu
Swietym daje nam prawdziwg
chrzescijaniskga wolnos$¢. Bez radosci
my, chrzescijanie, nie mozemy
stawac sie wolnymi, stajemy sie
niewolnikami naszych
smutkow”[20].

Ta rados¢ ma sile przenikania
wszystkiego w naszym zyciu. Bog
pragnie, zebySmy byli zadowoleni.
Mowigc do Apostotow, Jezus mowi
rowniez do nas: ,,aby rado$¢ moja w
was byla i aby rados¢ wasza byla
peina” (J 15, 11). Dlatego mozemy
rowniez speiniac z radoscia
obowiazki, ktore moga okazac sie
nieprzyjemne. Jak méwi nam sw.
Josemaria, ,,nie wolno nam sadzic, ze
rados$nie wykonywac¢ mozna tylko te
prace, ktora sie nam podoba”[21].
Mozna wykonywac z radoscia — a
nie z niechecig — to, co wiele nas



kosztuje, to, co sie nam nie podoba,
jezeli robi sie to z mitosci i z mitoscig,
a zatem w sposob wolny. Modlac sie
na glos 28 kwietnia 1963 roku, sw.
Josemaria w ten sposéb ttumaczyt
Swiatla, ktore otrzymat w odleglym
roku 1931: , Ty sprawiles, Panie, ze
zrozumialem, ze nie$¢ Krzyz to
odnaleZz¢ szczescie, radosc.
Uzasadnienie za§ — widze to
wyrazniej niz kiedykolwiek — jest
nastepujace: niesienie Krzyza to
utozsamianie sie z Chrystusem, to
bycie Chrystusem, a w zwigzku z tym
— bycie dzieckiem Bozym”[22].

7. Cale Boze prawo i wszystko, co jest
wola Boga w stosunku do kazdego, to
nie takie prawo, ktore uciskaloby
wolnos$c. Przeciwnie — to lex perfecta
libertatis (por. Jk 1, 25) — doskonale
prawo wolnosci, jak sama Ewangelia,
poniewaz cale zawiera sie w prawie
milos$ci, nie tylko jako zewnetrzna
norma nakazujaca mitowac, lecz
takze jako wewnetrzna laska dajaca



site do mitowania. ,,Pondus meum
amor meus. Moja mito$¢ to maj
ciezar”, mowilt Sw. Augustyn[23],
odnoszac sie nie do oczywistego
faktu, ze niekiedy mitlowanie wiele
kosztuje, tylko do tego, Ze mitosc,
ktora nosimy w sercu, jest czyms, co
nas porusza, co wszedzie nas
prowadzi. ,Eo feror, quocumque
feror. Wszedzie mnie unosi ciezar,
ktory dzwigam”[24]. Niech kazda i
kazdy z nas pomysli: jaka jest mitosc,
ktora wszedzie mnie unosi?

Ten, kto pozwala, Zeby Milo$¢ Boga
realizowala sie poprzez jego serce,
osobiscie doswiadcza, do jakiego
stopnia ,,wolnos¢ i oddanie nie
wykluczajg sie, lecz podtrzymuja
wzajemnie. Wolno$¢ mozna oddacd
jedynie z mitosci; nie pojmuje innego
motywu wyrzeczenia sie jej. Nie
chodzi tu o jaka$ gre stow. W
dobrowolnym oddaniu si¢, w
kazdym momencie tego poswiecenia
wolnosc jest wcigz odnawiana przez



mitos$¢, a odnawiac sie to znaczy byc¢
ciagle mtodym, wspaniatomyslnym,
zdolnym do wielkich idealow, i do
wielkich ofiar”[25]. W ten sposob
postuszenstwo Bogu nie tylko jest
aktem wolnym, ale dodatkowo jest
aktem wyzwalajacym.

»,Ja mam do jedzenia pokarm, o
ktorym wy nie wiecie”, mowi Jezus
swoim uczniom. ,Moim pokarmem
jest wypelni¢ wole Tego, ktory Mnie
postal, i wykonac Jego dzieto” (J 4,
32-34). Dla Jezusa postuszenstwo
Ojcu jest pokarmem, tym, co daje Mu
sile. Tak samo dla nas bycie uczniem
Jezusa, jak ttumaczyl Sw. Jan Pawel
I1, to ,przylgniecie do osoby samego
Jezusa, uczestnictwo w Jego zyciu 1
przeznaczeniu, udziat w Jego dobro-
wolnym i pelnym mitosci
postuszenstwie woli Ojca”[26].

Benedykt XVI zwraca uwage na te
gleboka relacje miedzy wolnoscia a
oddaniem: ,Wlasnie w tym



postuszenstwie Ojcu Jezus
urzeczywistnia swoja wolnosc jako
Swiadomy wybodr podyktowany
mitoscia. Ktoz jest bardziej wolny niz
On, Wszechmocny? Jednakze dla
Niego wolnosc¢ to nie samowola czy
dominacja. Dla Niego byla ona
stuzbg. W ten sposob «napekib»
trescig wolnos¢, ktdra inaczej bylaby
«pusta» mozliwoscia robienia badz
nierobienia czegos. Tak jak zyciu
cztowieka, wolnosci sens nadaje
mitosc¢ (...). Wolnos¢ chrzescijanska
jest zatem czyms zgola odmiennym
od samowoli; jest nasladowaniem
Chrystusa w skladaniu daru z siebie
az po ofiare krzyza. Moze to brzmiec
paradoksalnie, ale Pan w najwyz-
szym stopniu urzeczywistnil swoja
wolnos¢ na krzyzu, jako najwieksza
mitos$¢. Kiedy na Kalwarii rozlegaly
sie okrzyki: «Jesli jestes Synem
Bozym, zejdz z krzyza!», On wyrazil
swoja wolnos¢ Syna wiasnie poprzez
pozostanie na owym miejscu kazni,



aby wypehi¢ do konica mitosierna
wole Ojca”[27].

,<Uwiodle$ mnie, Panie, a ja
pozwolilem sie uwiesc¢; ujarzmites
mnie i przemogtes” (Jr 20, 7). Coz za
bogactwo uczué¢ gromadzi sie w tej
modlitwie proroka Jeremiasza!
Postrzeganie wlasnego powolania
jako daru Boga — nie zas jako
zwyklego zestawu obowiazkow —
nawet kiedy cierpimy, jest rowniez
wyrazem wolnosci ducha. Jakze
wyzwolencza jest Swiadomos¢, ze
Bog miluje nas takimi, jacy jestesmy,
1 wzywa nas przede wszystkim do
tego, abySmy pozwolili Mu sie
milowac.

8. Wolnos¢ ducha oznacza rowniez
nieprzywigzywanie sie do
nieistniejacych obowigzkdow.

Oznacza umiejetnos¢ obywania sie
bez czegos i zdolnos¢ do elastycznych
zmian w wielu szczegotach zycia,
ktore zaleza od naszej osobistej



wolnej inicjatywy. Jak napisal nam
juz dwadziescia lat temu biskup
Javier, ,istnieja oczywiscie dzialania
konieczne i inne, ktdre nie sg takimi
w swoim konkretnym materialnym
charakterze, ale zaréwno w
przypadku tych pierwszych, jak i
poprzez te drugie musimy
poszukiwa¢ w wolny i
odpowiedzialny spos6b wypelnienia
najwyzszego przykazania mitosci do
Boga. W ten sposob jesteSmy wolni i
postuszni rownoczesnie 1 w kazdej
chwili”[28].

PowinniSmy zawsze utrzymywac w
Dziele atmosfere zaufania i wolnosci.
To ona ulatwia odslanianie przed
kim nalezy tego, co nas niepokoi,
komentowanie tego, czego nie rozu-
miemy, albo co, wedlug nas,
nalezaloby poprawic. Ten klimat
zaufania rodzi sie r6wnoczesnie z
lojalnosci i cierpliwosci w znoszeniu
z pogoda i dobrym humorem
ludzkich ograniczen, przeciwnosci



itd. To jest postawa dobrego syna,
ktory praktykujac swoja wolnosc,
choc¢by byl przekonany, Ze ma racje,
dostrzega dobra wieksze niz wiasny
punkt widzenia. Na przykiad takie
dobra jak jednosc i pokdj w rodzinie,
ktore sg bezcenne. Natomiast , kiedy
nasze przekonania oddzielajg nas od
innych, kiedy prowadza do zerwania
komunii, jednosci z naszymi bra¢mi,
to jest to jasny znak, Ze nie dziatamy
zgodnie z duchem Bozym”[29].

9. Chociaz czasami pewne sytuacje
moga powodowac nasze cierpienie,
Bog czesto postuguje sie nimi, zeby
utozsamic nas z Jezusem. Jak mowi
List do Hebrajczykow, On ,nauczyt
sie postuszenstwa przez to, co
wycierpia¥”’ (Hbr 5, 8) i w ten sposdb
dokonal ,,zbawienia wiecznego dla
wszystkich, ktérzy Go stuchaja” (5, 9)
— przyniost nam wolnos$¢ dzieci
Bozych. Przyjmowanie ludzkich
ograniczen, ktore dotykaja nas
wszystkich, i przezwyciezanie ich w



miare mozliwosci, jest rOwniez
przejawem i Zrodlem wolnosci
ducha. Pomyslcie, jak kontrastuje
taka postawa ze smutnym
zachowaniem starszego syna z
przypowiesci (£k 15, 25-30). Wyrzuca
swojemu ojcu tak wiele spraw, ktore
do tej pory trzymat z gorycza w glebi
duszy. Nie jest rowniez w stanie
przytaczyc sie do rodzinnej radosci.
Jego wolnosc¢ stala sie stopniowo
matla i egoistyczna, niezdolna do
mitosci, do zrozumienia, ze
»,Wszystko moje do ciebie nalezy” (£k
15, 31). Zyt w swoim domu, ale nie
byl wolny, dlatego ze jego serce bylo
gdzie indziej.

Jakze piekna w poréwnaniu z tg
postawa okazuje sie historia
Moabitki Rut, w ktorej wolnos¢ i
oddanie zakorzenione sg gleboko w
przynaleznosci do rodziny.
Wzruszamy sie patrzac, jak kobieta
odpowiada na nalegania swojej
tesSciowej, zachecajacej ja do



rozpoczecia zycia na nowo, na
wlasny rachunek: ,Nie nalegaj na
mnie, abym opuscila ciebie i abym
odeszia od ciebie, gdyz: gdzie ty
pojdziesz, tam ja pojde, gdzie ty za-
mieszkasz, tam ja zamieszkam, twoj
narod bedzie moim narodem, a twogj
Bog bedzie moim Bogiem. Gdzie ty
umrzesz, tam ja umre i tam bede
pogrzebana” (Rt 1, 16-17).

Wreszcie, patrzac na NajsSwietsza
Maryje Panng, jeszcze jasniej
widzimy, jak wolno$¢ wzrasta
poprzez wierne oddanie.
,Zastanowcie sie teraz nad tym
podniostym momentem, w ktorym
Archaniol Gabriel zwiastuje
Najswietszej Maryi Pannie zamyst
Najwyzszego. Nasza Matka stucha i
pyta, aby pelniej zrozumiec to, czego
domaga sie od Niej Pan; po czym daje
zdecydowana odpowiedz: fiat! (Ek 1,
38) — niech mi sie stanie wedlug
stowa twego! Jest to owoc najwyzszej



wolnosci: wolnosci opowiedzenia sie
za Bogiem”[30].

Formacja wolnych 0sob i kierowanie
nimi

10. W formacji szczegdlna role
odgrywa osobiste kierownictwo
duchowe. Powinien towarzyszy¢ mu
zawsze klimat wolnosci i
ukierunkowanie na ksztaltowanie
0s0b, ktore maja czuc sie ,wolne jak
ptaki’[31]. W zwigzku z tym Sw.
Josemaria pisze, zwracajac sie do
tych, ktorzy pomagaja swoim
siostrom i braciom poprzez
braterskie rozmowy kierownictwa
duchowego, ze ,,autorytet kierownika
duchowego to nie wladza. Pozos-
tawiajcie zawsze duszom wielka
wolnos¢ ducha. MySlcie o tym, co
mowilem wam tak wiele razy:
dlatego ze tak mi sie podoba wydaje
mi sie najbardziej nadprzyrodzonym
powodem ze wszystkich. Funkcja
kierownika duchowego jest



pomaganie, zeby dusza chciala —
zeby jej sie podobato — wypelniac
wole Boga. Nie rozkazujcie,
doradzajcie”[32]. Poprzez rady z
dziedziny kierownictwa duchowego
wspomagamy dzialanie Ducha
Swietego w kazdej duszy, pomagamy
naszym siostrom i braciom zaja¢
stanowisko wobec Boga i wobec
wlasnych obowigzkow z wolnoscia i
odpowiedzialnoscia osobista,
poniewaz ,stwarzajac dusze, Bog sie
nie powtarza. Kazdy jest taki, jaki
jest, i nalezy traktowac kazdego
zgodnie z tym, jakim uczynit go Bog, i
zgodnie z tym, jak Bog go
prowadzi”[33].

Obok rady zwykle moze i$¢ peina
mitos$ci zacheta, ktora utatwia
przekonanie, zZe zawsze warto starac
sie o to, zeby by¢ wiernym z miloSci
W sposOb wolny. ROwniez w
kierownictwie duchowym niekiedy
mozna udzieli¢c — wyraznie, ale
zawsze z mitoscia i delikatnoscig —



»rady nakazujacej”, ktora przypo-
mina o zobowigzaniu do speinienia
jakiegos obowiazku. Lecz sila tej rady
nie pochodzilaby od niej samej, tylko
od obowigzku, do ktorego sie odnosi.
Kiedy istnieje zaufanie, mozna i po-
winno sie mowic¢ w taki sposob, a
ten, kto otrzymuje taka przestroge,
jest za nig wdzieczny, poniewaz
uznaje w tym gescie site i mitosc
starszego brata.

11. Formacja przez cale zycie, jesli
nie zaniedbujemy jej koniecznych
wymagan, w pewnym istotnym
stopniu otwiera przed nami
horyzonty. Natomiast gdybySmy
ograniczyli sie do wymagania i
egzekwowania wymagan,
moglibySmy na koniec zobaczy¢ tylko
to, czego nie udato nam sie zrobic,
nasze wady i ograniczenia,
zapominajac o tym, co najistotniejsze
— 0 mitosci Boga do nas.



W tym samym kontekscie
przypomnijmy, ze Sw. Josemaria
uczyl nas, ze ,w Dziele jesteSmy
wielkimi przyjaciolmi wolnosci,
jesteSmy nimi rowniez w zyciu
wewnetrznym. Nie przywigzujemy
sie do schematéw ani do metod (...).
Jest — i powinno by¢ — wiele
samookreslenia, nawet w zyciu du
chowym”[34]. Dlatego szczero$¢ w
kierownictwie duchowym, ktora
popycha nas do tego, by w sposob
wolny otworzy¢ dusze i prosi¢ o rade,
sklania nas rowniez do osobistej
inicjatywy, do ukazywania w
wolnosci tego, co uwazamy za
mozliwe punkty naszej walki
wewnetrznej o to, by coraz bardziej
utozsamiac sie z Jezusem
Chrystusem.

Dlatego formacja, przekazujac
wszystkim tego samego ducha, nie
powoduje ujednolicenia, tylko
jednosé. Swiety Josemaria mowil
obrazowo, ze w Dziele ,mozna



poruszac sie po drodze na wiele
sposobdw. Mozna przemieszczac sie
po prawej stronie, po lewej,
zygzakiem, piechotg, konno. Jest sto
tysiecy sposobow pokonywania tej
Bozej drogi. W zaleznosci od
okolicznos$ci kazdy bedzie mial
obowigzek (poniewaz tak nakazuje
mu jego sumienie) korzystac z
takiego czy innego z tych sposobdw.
Jedyna konieczng rzecza jest nie
zboczyc¢ z drogi”[35]. Duch Dziela, jak
Ewangelia, nie narzuca sie naszej
istocie, tylko ja ozywia. Jest ziarnem
przeznaczonym do tego, zeby
wzrastac¢ na glebie kazdego
czlowieka.

12. W formacji istotne jest rowniez
unikanie nadmiernego starania o
pewnosc lub bezpieczenstwo, ktore
ttamsiloby nasza dusze, ktore by nas
zasklepialo. ,,Ci, ktorzy spotkali
Chrystusa, nie moga sie zamknac¢ w
swoim Srodowisku: smutng rzecza
byloby takie zasklepienie! Powinni



otworzy¢ sie jak wachlarz, by dotrzec
do wszystkich dusz”[36]. Jakze
istotne jest zatem formowanie sie,
aby zyC bez strachu przed popelnie-
niem bledu, bez strachu przed tym,
Ze nie stanie si¢ na wysokosci
zadania, bez strachu przed wrogim
srodowiskiem. A takze angazowanie
sie z nadprzyrodzonym spojrzeniem
— W Sposob roztropny i zde-
cydowany — we wilasne sSrodowisko
spoleczne i zawodowe.

W zwigzku z tym, umilowanie
wolnosci przejawia sie¢ rowniez w
spontanicznosci i inicjatywie w
apostolstwie, co laczy sie z
konkretnymi apostolskimi
zadaniami. Miejmy zawsze na
uwadze istotng rzecz: ,nasze
apostolstwo jest przede wszystkim
apostolstwem osobistym”[37]. To
samo dotyczy nadawania kierunku
dzialaniom apostolskim przez
Dyrektorow: ,Nigdy nie chcialem
was krepowac. Przeciwnie —



staratem sie, zebyscie dziatali w
wielkiej wolnosci. W waszym apos-
tolskim dzialaniu niezbedna jest
wasza inicjatywa w ramach
niezwyKkle szerokiego marginesu
wyznaczanego przez naszego ducha,
aby odnajdywac¢ — w kazdym
miejscu, w kazdym Srodowisku i w
kazdym czasie — zajecia, ktore
najlepiej dopasuja sie do
okolicznos$ci”[38].

13. Inny istotny przejaw umilowania
wolnosci dostrzegamy w
duszpasterskim zarzadzaniu
przystugujacym Pralatowiijego
wikariuszom, wspomaganym przez
odpowiednie Rady. Rozwazmy raz
jeszcze z wdziecznos$cig nastepujace
stowa $w. Josemarii: ,W
konsekwencji owego ducha wolnosci
formacja — i kierowanie — w Dziele
opiera sie na zaufaniu (...). Niczego
nie osiggnie sie zarzadzaniem
opartym na nieufnosci. Natomiast
ptodne jest nakazywanie i



formowanie dusz z szacunkiem,
poprzez rozwijanie w nich
prawdziwej i Swietej wolnosci dzieci
Bozych, uczac je korzystania z
wlasnej wolnosci. Formowac i
zarzadzac oznacza mitowac”[39].

W Dziele wydawanie polecen oparte
jest przede wszystkim na szacunku
wobec sumienia innych, bez
mieszania obszaru zarzgdzania i
kierownictwa duchowego. Po drugie,
to poszanowanie sprawia, ze
polecenia roznig sie od tego, co
stanowi tylko stosowne zachety, rady
lub sugestie. Po trzecie — co nie
znaczy, Ze jest to mniej wazne — jest
to kierowanie przepeknione takim
zaufaniem do innych, ze w miare
mozliwosci zawsze bierze sie pod
uwage opinie 0s6b zaintereso-
wanych. Taka postawa 0séb
zarzadzajacych — ich gotowos$¢ do
stuchania — jest wspaniatym
przejawem tego, ze Dzielo jest
rodzing.



Doswiadczenie catkowitej wolnosci,
jaka istnieje w Opus Dei w sprawach
ekonomicznych, politycznych, w
podlegajacych opinii kwestiach
teologicznych i innych napelnia nas
wdziecznoscia. ,,W tym, co nie
dotyczy wiary, kazdy mysli i czyni
jak chce, z catkowita swobodag i
osobistg odpowiedzialnoscia.
Pluralizm, ktory logicznie i
spolecznie wynika z tego faktu, nie
stanowi dla Dziela zadnego
problemu, wiecej, ten pluralizm jest
przejawem dobrego ducha”[40].
PowinniSmy kochac i rozwijac ten
pluralizm, chociaz by¢ moze komus
taka roznorodnos¢ moze niekiedy
wydawac sie bardzo trudna. Ten, kto
mitluje wolnosc, postrzega jako
pozytywne i dobre to, co inni myslg i
robig w owych obszernych
dziedzinach zycia.

Co sie tyczy sposobu sprawowania
wladzy, Sw. Josemaria ustanowit i
zawsze Z moca przypominatl o kole-



gialnosci, bedacej kolejnym
przejawem owego ducha wolnosci,
ktory przenika zycie w Opus Dei:
,<Powtarzalem wam przy niez-
liczonych okazjach i bede powtarzatl
to wielokrotnie przez cale zycie, ze
wymagam w Dziele, na wszystkich
szczeblach, kolegialnego
zarzadzania, zeby nie popas¢ w
tyranie. Jest to przejaw roztropnosci,
poniewaz przy pomocy kolegialnego
zarzadzania latwiej bada sie sprawy,
lepiej poprawia sie bledy, z wieksza
skutecznoscig doskonali sie dziela
apostolskie, ktore juz ida
dobrze”[41].

Kolegialno$c nie jest jedyna ani
zasadniczg metoda czy systemem
funkcjonowania stuzacym
podejmowaniu decyzji. Przede
wszystkim jest duchem,
zakorzenionym w przekonaniu, ze
WSzyscy mozemy i potrzebujemy
otrzymywac od pozostatych pomysty,
informacje itd., pomagajace nam w



stawaniu sie lepszymi, a nawet w
zmianie pogladéw. Réwnoczesnie
niesie to ze soba wlasnie szacunek, a
nawet wiecej: postawienie na
wolnos$c¢ innych tak, zeby bez zadnej
trudnosci mogli przedstawiac swoj
punkt widzenia.

Szacunek i obrona wolnosci w
apostolstwie

14. Apostolstwo rodzi sie ze
szczerego pragnienia, by ulatwic
innym spotkanie z Jezusem
Chrystusem albo pomdc im bardziej
sie z Nim zaprzyjaznic. ,Nasza
postawe wobec dusz Apostot
przedstawia nastepujaco, to niemal
okrzyk: caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Kor 16, 24):
Milos¢ moja z wami wszystkimi w
Chrystusie Jezusie. Dzieki mitosci
bedziecie siewcami pokoju i radosci
posrod Swiata, kochajac osobistg
wolnos$c¢ dusz i bronigc jej; te
wolnos¢, ktorag Chrystus szanuje i



ktora dla nas zdobyl (por. Ga 4,
31)”[42].

To poszanowanie wolnosci odnosi sie
przede wszystkim do naszej postawy
wobec 0s6b, ktorym staramy sie
pomagac zblizy¢ do Pana w
apostolstwie przyjazni i zaufania. Sw.
Josemaria zacheca nas do
realizowania takiego apostolstwa
naszym Swiadectwem zycia i
stlowem. ,,ROwniez w dzialaniu
apostolskim — lepiej: szczegdlnie w
dzialaniu apostolskim — nie moze
by¢ nawet cienia przymusu. Bog
chce, zeby stuzono Mu z wolnoscig i
w zwigzku z tym nie byloby prawe
apostolstwo, ktére nie szanowatoby
wolnosci sumieni”[43].

Prawdziwa przyjazn niesie ze soba
wzajemna szczerg mitosc, ktora dla
wzajemnej wolnosci i bliskosci jest
prawdziwa ochrong. Apostolstwo nie
jest dodatkiem do przyjazni, po-
niewaz — jak Wam pisalem — ,nie



prowadzimy apostolstwa, jestesSmy
apostotami!”[44]. Sama przyjazn jest
apostolstwem, sama przyjazn jest
dialogiem, w ktorym dajemy i otrzy-
mujemy Swiatto. W nim powstaja
projekty, gdy wzajemnie poszerzamy
swoje horyzonty. W nim radujemy
sie tym, co dobre, 1 wspieramy w
tym, co trudne. W nim czujemy sie
dobrze, poniewaz Bog, chce, zebySmy
byli zadowoleni.

15. Jak wiecie, prozelityzm, w swoim
pierwotnym znaczeniu, to
pozytywna rzeczywistosc,
rownowazna misyjnej dziatalnosci
polegajacej na rozpowszechnianiu
Ewangelii[45]. Swiety Josemaria
rozumial go zawsze w ten sposob, nie
zas w negatywnym znaczeniu,
jakiego nabralo to stowo w czasach
pozniejszych. Jednakze trzeba miec
na uwadze, ze niezaleznie od tego,
czego bySmy pragneli, niekiedy
stowa nabieraja konotacji
odmiennych od tych, ktore mialy na



poczatku. Dlatego w zaleznosci od
kontekstu rozwazcie stosownosc
uzycia tego stowa, poniewaz
niekiedy Wasi rozméwcy mogliby
zrozumiec co$ innego niz chcecie
powiedziec.

Poszanowanie i obrona wolnosci
wszystkich przejawia sie rowniez —
a nawet szczegolnie — przy
przedstawianiu jakiej$ osobie
mozliwosci powoltania przez Boga do
Dziela. To wolnos¢, by korzystac z
rady dowolnej osoby, a przede
wszystkim pelna wolnos$¢ w
rozeznawaniu ewentualnego
wlasnego powoltania i wynikajacej z
tego decyzji. Swiety Josemaria,
omawiajac mocne okreslenie z
Ewangelii: compelle intrare (zmuszaj
do wejscia) z jednej z przypowiesci
(£k 14, 23), pisze: ,Glowna cecha
naszego ducha jest poszanowanie
osobistej wolnosci wszystkich,
dlatego owo compelle intrare, ktérym
powinniscie zy¢ w prozelityzmie, nie



oznacza przymusu, fizycznego
popychania, lecz jest jak obfitos¢
Swiatla, doktryny; to duchowy
bodziec waszej modlitwy i waszej
pracy, ktora jest autentycznym
Swiadectwem doktryny; to wielka
liczba poswiecen; to usmiech, ktory
pojawia sie na waszych ustach,
poniewaz jestescie dzie¢mi Bozymi.
To synostwo, ktore napeinia was
pogodnym szczesciem (choc¢by w
waszym zyciu niekiedy nie
brakowato przeciwnosci), ktore inni
widza i ktorego zazdroszcza.
Dodajcie do tego wszystkiego wasz
wdziek i wasz ludzki, sympatyczny
charakter i otrzymamy tresc
compelle intrare”[46]. Wida¢
wyraznie dzieki temu, ze Dzielo
wzrasta i powinno zawsze wzrastac
w klimacie wolnosci, przedstawiajac
— W sposob prosty i zdecydowany —
ol$niewajace piekno zycia blisko
Boga.

kK 3k



16. Veritas liberabit vos (] 8, 32).
Wszystkie obietnice wyzwolenia,
ktore pojawiajg sie na przestrzeni
wiekow sg prawdziwe w takim
stopniu, w jakim biorg poczatek z
Prawdy o Bogu i o czlowieku.
Prawdy, ktora jest Osobg. To Jezus
Chrystus — Droga, Prawda i Zycie
(por. J 14, 6). ,RoOwniez i dziS, po
dwoch tysiacach lat, staje wsrod nas
jako Ten, ktory przynosi czlowiekowi
wolnos¢ oparta na prawdzie, ktory
czlowieka wyzwala od tego, co te
wolnos¢ ogranicza, pomniejsza,
lamie u samego niejako korzenia, w
duszy cztowieka, w jego sercu, w jego
sumieniu”[47].

Bdg dal nam wolno$¢ na zawsze. Ten
dar nie jest czyms tymczasowym, z
czego mozna Kkorzystac tylko podczas
zycia na ziemi. Wolno$¢ — jak mitos¢
— ,,nigdy nie ustaje» (1 Kor 13, 8),
trwa w Niebie. Nasza droga do Nieba
jest wlasnie drogg ku wolnosci
chwaly dzieci Bozych: in libertatem



gloricee filiorum Dei (Rz 8, 21). W
Niebie wolnos$¢ nie tylko nie zniknie,
ale osiagnie swoja pelnie, polegajaca
na przylgnieciu do Milosci Boga. ,W
niebie czeka na ciebie wielka mitosc,
bez zdrady, bez rozczarowania: cata
mitos¢, cale piekno, cata wielkosé,
cata wiedza...! I bez przesytu: nasyci
cie”[48]. Dzieki Bozemu Milosierdziu,
jezeli bedziemy wierni, w Niebie
staniemy w peini wolni — dzieki
peini mitosci.

Z wielka miloscig blogostawi Was
Wasz Ojciec

Rzym, 9 stycznia 2018 r., w rocznice
urodzin Sw. Josemarii

Thumaczyt: Bronistaw Jakubowski

Korekta i redakcja: Maria Eleonora
Skibinska

Konsultacja merytoryczna: ks. dr
Wojciech Wozny



Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

Zabrania sie publicznego
rozpowszechniania tego dokumentu,
w catosci lub czesci, bez uprzedniej
zgody wlasciciela praw autorskich.

(Pro manuscripto)

[1]. Sw. Josemaria, List, 31 V 1954, 22.

[2]. Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24 XI
2013, 170.

[3]. Sw. Josemaria, List, 24 X 1965, 3.

[4]. Benedykt XVI, Encyklika Spe
salvi, 30 XI 2007, 24.

[5]. Tamze.

[6]. Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 129.



[7]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
25.

[8]. Sw. Josemaria, Droga Krzyzowa,
Stacja X.

[9]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
26.

[10]. Tamze.

[11]. Por. $w. Augustyn, Wyznania,
111, 6, 11.

[12]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
217.

[13]. Franciszek, Homilia, 15 VIII
2014.

[14]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 29 VI 2009, 68.

[15]. Sw. Augustyn, In Epistolam
Ioannis ad Parthos, VII, 8.

[16]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
30.



[17]. Sw. Tomasz z Akwinu, Scriptum
super sententiis liber III, d. 29, a. 8,
qla. 3.

[18]. Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 17.

[19]. Sw. Josemaria, List,31 V 1954,
22.

[20]. Franciszek, Homilia, 31 V 2013.

[21]. Sw. Josemaria, List, 29 XII 1947,
nr 106.

[22]. Sw. Josemaria, Zapiski z
rozwazania, 28 IV 1963.

[23]. Sw. Agustyn, Wyznania, XIII, 9,
10. [,,Moja sila cigzenia jest mitosc
moja: dokadkolwiek zmierzam,
mito$¢ mnie prowadzi”, przel. Z.
Kubiak, Krakow 2008 - przyp. red.].

[24]. Tamze.

[25]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
31.



[26]. Sw. Jan Pawel II, Encyklika
Veritatis splendor, 6 VIII 1993, 19.

[27]. Benedykt XVI, Przemowienie na
Aniot Pariski, 1 VII 2007.

[28]. Javier Echevarria, List pasterski,
14 111997, 15.

[29]. Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 17.

[30]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
25.

[31]. Sw. Josemaria, List, 14 IX 1951,
38.

[32]. Sw. Josemaria, List, 8 VIII 1956,
38.

[33]. Tamze.

[34]. Sw. Josemaria, List, 29 IX 1957,
70.

[35]. Sw. Josemaria, List, 2 II 1945, 19.



[36]. Sw. Josemaria, Bruzda, 193.
[37]. Sw. Josemaria, List, 2 X 1939, 10.

[38]. Sw. Josemaria, List, 24 X 1942,
46.

[39]. Sw. Josemaria, List, 6 X 1945, 39.

[40]. Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escriva, 98.

[41]. Sw. Josemaria, List, 24 XII 1951,
5.

[42]. Sw. Josemaria, List, 16 VII 1933,
3.

[43]. Sw. Josemaria, List, 9 T 1932, 66.

[44]. Fernando Ocariz, List pasterski,
14 112017, 9.

[45]. Por. Kongregacja Nauki Wiary,
Nota doktrynalna na temat pewnych
aspektow ewangelizacji, 3 XII 2007,
12, przyp. 49.



[46]. Sw. Josemaria, List, 24 11 1942, 9.

[47]. Sw. Jan Pawel II, Encyklika
Redemptor hominis, 4 111 1979, 12.

[48]. Sw. Josemaria, KuZnia, 995.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-pralata-opus-
dei-9-01-2018-0-wolnosci/ (11-12-2025)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-9-01-2018-o-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-9-01-2018-o-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-9-01-2018-o-wolnosci/

	List Prałata Opus Dei (9.01.2018) | o wolności

