
opusdei.org

List Prałata Opus Dei
(9.01.2018) | o
wolności

„W tym, co ludzkie ― mawiał
św. Josemaría ― chcę
pozostawić wam w spadku
umiłowanie wolności oraz
dobry humor”. W swym liście
Prałat Opus Dei dzieli się
refleksjami nad darem
wolności.

09-01-2018

Najmilsi! Niech Jezus zachowa moje
córki i moich synów!



1. W minionych miesiącach, idąc za
wskazaniami Kongresu Generalnego,
często mówiłem o wolności. Obecnie,
za pośrednictwem tego listu, pragnę,
żebyśmy przypomnieli sobie niektóre
aspekty tego wielkiego daru Boga,
podążając za nauczaniem św.
Josemaríi, który przez całe swoje
życie był rozmiłowany w wolności.
„Będę niestrudzenie powtarzał, moje
dzieci ― pisał przy jakiejś okazji ―
że jedną z najbardziej oczywistych
cech ducha Opus Dei jest jego
umiłowanie wolności i
wyrozumiałości wobec innych”[1].
Dziękujmy Bogu, czytając ponownie i
rozważając słowa naszego
Założyciela. Równocześnie niech
każda i każdy z nas stara się
rozeznać, w jaki sposób, z łaską Bożą,
najlepiej przełożyć te słowa na nasze
życie osobiste. W ten sposób
będziemy również w stanie pomóc
jak największej liczbie dusz
uczestniczyć „w wolności i chwale
dzieci Bożych” (Rz 8, 21).



Namiętne umiłowanie wolności i
poszukiwanie jej przez poszczególne
osoby i narody jest pozytywnym
znakiem naszych czasów. Uznanie
wolności każdej kobiety i każdego
mężczyzny oznacza uznanie ich za
osoby. Za panów swoich własnych
czynów, odpowiedzialnych za nie i
mających możliwość kierowania
własnym życiem. Chociaż wolność
nie zawsze prowadzi do rozwinięcia
najlepszych cech każdego człowieka,
nigdy nie da się jej przecenić,
ponieważ gdybyśmy nie byli wolni,
nie moglibyśmy miłować.

Szkoda jednak, że w wielu
środowiskach istnieje wielka
nieznajomość tego, czym naprawdę
jest wolność. Często dąży się do
złudnej wolności bez granic jako
ostatecznego celu postępu; a nieraz
równocześnie trzeba ubolewać nad
wieloma formami ucisku i pozornej
wolności, które w rzeczywistości są
zniewalającymi kajdanami. Wolność



taka, prędzej czy później, okazuje się
pusta. „Niektórym się wydaje, że są
wolni ― pisze Papież ― kiedy są
daleko od Pana, nie zdając sobie
sprawy, że zasadniczo pozostają
sierotami bez ratunku, bez domu, do
którego można by zawsze wrócić.
Przestają być pielgrzymami i za‐
mieniają się w błądzących”[2].

Powołani do wolności

2. Zostaliśmy powołani „do
wolności” (Ga 5, 13). Sam akt
Stworzenia jest przejawem Bożej
wolności. Wydarzenia z Księgi
Rodzaju pozwalają nam dojrzeć
stwórczą miłość Boga, Bożą radość z
udzielenia światu swojej dobroci,
swego piękna (por. Rdz 1, 31), a
człowiekowi swojej wolności (por. 
Rdz 1, 26-29). Powołując każdego z
nas do istnienia, Bóg zechciał uczynić
nas zdolnymi do wybierania i
pragnienia dobra oraz do
odpowiadania miłością na Jego



Miłość. Niemniej nasze ograniczenie
jako stworzeń sprawia również, że
możemy odłączyć się od Boga.
„Tajemnicą Boskiej Mądrości jest to,
że stwarzając człowieka na swój
obraz i podobieństwo (por. Rdz 1, 26),
Bóg zechciał narazić się na wzniosłe 
ryzyko ludzkiej wolności”[3].

To ryzyko, u zarania historii,
faktycznie doprowadziło do
odrzucenia Miłości Boga przez
grzech pierworodny. W ten sposób
uległa osłabieniu siła ludzkiej
wolności ku dobru, wola zaś stała się
częściowo skłonna do grzechu.
Ponadto, osobiste grzechy osłabiają
jeszcze bardziej wolność i dlatego
grzech oznacza zawsze, w mniejszym
lub większym stopniu, niewolę (por. 
Rz 6, 17.20). A jednak „człowiek
zawsze pozostaje wolny”[4]. Chociaż
„jego wolność jest zawsze krucha”[5],
zostaje zachowana jako istotne dobro
każdej osoby ludzkiej, które trzeba
chronić. Bóg szanuje i miłuje ją jako



pierwszy, ponieważ „nie chce
niewolników, lecz dzieci”[6].

3. „Gdzie jednak wzmógł się grzech,
tam jeszcze obficiej rozlała się
łaska” (Rz 5, 20). Z pomocą łaski
powstaje nowa i wyższa wolność, ku
której „wyswobodził nas
Chrystus” (Ga 5, 1). Pan wyzwala nas
od grzechu swoimi słowami i
czynami — wszystkie one mają
odkupieńczą skuteczność. Dlatego
„we wszystkich tajemnicach naszej
wiary katolickiej rozbrzmiewa ów
hymn wolności”[7]. Często
przypominam Wam o tym, że
konieczne jest, aby Jezus Chrystus
znajdował się w centrum naszego
życia. Aby odkryć najgłębszy sens
wolności, musimy Go kontemplować.
Zdumiewamy się wolnością Boga,
który z czystej miłości postanawia się
uniżyć, przyjmując ciało takie jak
nasze. To wolność, która ukazuje się
nam, w Jego przejściu przez ziemię
aż do ofiary Krzyża: „Ja życie moje



oddaję, aby je potem znów odzyskać.
Nikt Mi go nie zabiera, lecz Ja od
siebie je oddaję” (J 10, 17-18). W
historii ludzkości nie było aktu tak
głęboko wolnego jak oddanie Pana
na Krzyżu: On „poddaje się śmierci,
zachowując pełną wolność
Miłości”[8].

Ewangelia według św. Jana
przekazuje nam dialog Pana z
osobami, które w Niego uwierzyły.
Wśród słów Jezusa mocno
wybrzmiewa obietnica: „Veritas
liberabit vos, prawda was wyzwoli” (J
8, 32). „Jaka to prawda ― zapytywał
samego siebie św. Josemaría ― która
zapoczątkowuje i wypełnia w całym
naszym życiu drogę wolności?
Przedstawię ją wam z radością i
pewnością pochodzącą z więzi
między Bogiem a Jego stworzeniem:
jest to świadomość, że wyszliśmy z
rąk Boga, że jesteśmy przedmiotem
szczególnej miłości Trójcy
Przenajświętszej, że jesteśmy dziećmi



tak wielkiego Ojca. Proszę Naszego
Pana o to, aby nam pomógł
zdecydowanie wziąć sobie to do
serca, radować się tym każdego dnia:
wówczas będziemy postępować jako
ludzie wolni”[9].

4. Nasze Boże synostwo sprawia, że
nasza wolność może rozszerzać się z
całą siłą, jakiej udzielił jej Bóg. Nie
chodzi o to, żeby odejść z domu Ojca,
dlatego że jesteśmy wolni, ale aby
umocnić się w naszej kondycji dzieci.
„Kto nie widzi w sobie dziecka
Bożego, ten nie poznał najgłębszej
prawdy o sobie”[10]. Żyje odwrócony
do siebie plecami, w konflikcie z
samym sobą. Dlatego świadomość, że
Bóg nas miłuje jest czymś niezwykle
wyzwalającym. Jakże wyzwalające
jest Boże przebaczenie, które
pozwala nam powrócić do samych
siebie i do naszego prawdziwego
domu (por. Łk 15, 17-24). Ostatecznie,
przebaczając innym, my także
doświadczamy tego wyzwolenia.



Wiara w miłość Boga do każdej i
każdego z nas (por. 1 J 4,16)
prowadzi nas do odwzajemniania
miłości. My możemy miłować,
ponieważ On pierwszy nas umiłował
(por. 1 J 4,10). Napełnia nas
pewnością świadomość, że nieskoń‐
czona Miłość Boga nie tylko leży u
początku naszego istnienia, ale
towarzyszy nam w każdej jego
chwili, ponieważ On jest bliższy nam
niż my sobie samym[11].
Świadomość, że Bóg oczekuje nas w
każdej osobie (por. Mt 25, 40) i że
chce stać się obecny w naszym życiu
również poprzez nas samych,
popycha nas do rozdawania pełnymi
garściami tego, co otrzymaliśmy. A w
naszym życiu, moje córki i moi
synowie, otrzymaliśmy i otrzy‐
mujemy wiele miłości. Dawanie jej
Bogu i innym jest najwłaściwszym
aktem wolności. Miłość realizuje
wolność, odkupia ją. Sprawia, że
wolność spotyka się ze swoim począt
kiem i swoim celem w Miłości Boga.



„Wolność uzyskuje swój autentyczny
sens dopiero wtedy, kiedy jest
wykorzystywana w służbie
wyzwalającej prawdy, kiedy spala się
w poszukiwaniu nieskończonej
Miłości Boga, który nas wyswobadza
z wszelkich więzów niewoli”[12].

Poczucie Bożego synostwa prowadzi
przez to do wielkiej wolności
wewnętrznej, do głębokiej radości i
do pogodnego optymizmu nadziei: 
spe gaudentes [„Weselcie się
nadzieją!”] (Rz 12, 12). Świadomość,
że jesteśmy dziećmi Bożymi pro‐
wadzi nas również do miłowania
świata, który wyszedł dobry z rąk
naszego Boga Ojca, i do stawiania
czoła życiu z wyraźnym
przekonaniem, że można czynić
dobro, zwyciężać grzech i prowadzić
świat do Boga. Papież Franciszek
wyraził to, kontemplując naszą
Matkę: „Od Maryi pełnej łaski
uczymy się, że wolność
chrześcijańska jest czymś więcej niż



tylko wyzwoleniem od grzechu. Jest
to wolność miłowania Boga oraz na‐
szych braci i sióstr z czystym sercem
i życia w radosnej nadziei na
przyjście królestwa Chrystusa”[13].

Wolność ducha

5. Działanie w wolności, bez żadnego
przymusu, jest właściwe dla ludzkiej
godności, a tym bardziej dla godności
córek i synów Boga. Równocześnie
trzeba „umocnić zamiłowanie do
wolności, nie arbitralnej, ale
prawdziwie ludzkiej, dzięki uznaniu
uprzedzającego ją dobra”[14] —
wolności pojednanej z Bogiem.

Dlatego chciałbym zatrzymać się,
żeby zastanowić się nad znaczeniem 
wolności ducha. Nie odnoszę się do
dwuznacznego sensu, który czasami
nadaje się również temu wyrażeniu,
nazywając wolnością ducha
działanie zgodne z własnymi
kaprysami, przeciwstawiające się
wszelkim normom. W rzeczywistości



wolność wszystkich istot ludzkich
jest materialnie ograniczona
naturalnymi obowiązkami i zaciąg‐
niętymi zobowiązaniami
(rodzinnymi, zawodowymi, obywa‐
telskimi itd.). Jednak we wszystkim
możemy działać w wolności, jeżeli
czynimy to z miłości: „Dilige et quod
vis fac. Kochaj i czyń, co chcesz!”[15].
Prawdziwą wolnością ducha jest ta
właśnie zdolność i naturalna
postawa działania z miłości, szcze‐
gólnie gdy staramy się podążać za
tym, o co we wszystkich okolicz‐
nościach Bóg prosi każdego z nas.

„Czy kochasz Mnie?” (J 21, 17). Życie
chrześcijańskie to wolna, pełna
inicjatywy i gotowości odpowiedź na
to pytanie Pana. Dlatego „fałszywe
jest przeciwstawienie wolności od‐
daniu się. Oddanie się jest właśnie
konsekwencją wolności. Jeśli matka
poświęca się z miłości dla swych
dzieci, dokonuje wyboru, a miarą jej
wolności będzie ta miłość. Jeśli ta



miłość jest wielka, wolność okaże się
owocna, a dobro dzieci zależy od
tego błogosławionego oddania się, na
którym polega wolność”[16].

Spoglądając na tę panoramę,
rozumiemy, że rozbudzanie wolności
każdego człowieka nie oznacza
zmniejszania wymagań. Im bardziej
jesteśmy wolni, tym bardziej
możemy miłować. Miłość zaś jest
wymagająca: „Wszystko znosi,
wszystkiemu wierzy, we wszystkim
pokłada nadzieję, wszystko
przetrzyma” (1 Kor 13, 7). Z kolei
wzrastanie w miłości to wzrastanie w
wolności, to bycie bardziej wolnym.
Używając słów św. Tomasza z
Akwinu, możemy powiedzieć: 
„Quanto aliquis plus habet de caritate,
plus habet de libertate. Im
intensywniejsza nasza miłość, tym
bardziej jesteśmy wolni”[17]. Kiedy
nie chce się nam robić czegoś lub coś
wymaga od nas szczególnego
wysiłku, postępujemy również w



wolności ducha, jeżeli mimo
wszystko robimy to z miłości, to
znaczy, nie dlatego że to lubimy, tylko
dlatego, że tak nam się podoba.
„Musimy czuć się dziećmi Bożymi i
żyć z zapałem wypełniania woli
naszego Ojca. Wykonywać wszystko
zgodnie z zamiarem Boga, ponieważ
tak nam się podoba, a jest to powód
jak najbardziej
nadprzyrodzony”[18].

6. Radość jest również przejawem
wolności ducha. „W tym, co ludzkie
― mówił św. Josemaría ― chcę po‐
zostawić wam w spadku umiłowanie
wolności i dobry humor”[19]. Są to
dwa rodzaje rzeczywistości, które
wydają się bardzo odmienne, lecz się
łączą, ponieważ świadomość, że
jesteśmy wolni, żeby miłować,
powoduje, że doświadczamy w duszy
radości, a wraz z nią dobrego
humoru. Jest to spojrzenie na świat,
które przekracza naturalny wymiar
spraw oraz sytuacji i pozwala



dostrzec ich pozytywną ― a niekiedy
zabawną ― stronę. Jak mówi Papież
Franciszek, On „jest sprawcą radości,
twórcą radości. A ta radość w Duchu
Świętym daje nam prawdziwą
chrześcijańską wolność. Bez radości
my, chrześcijanie, nie możemy
stawać się wolnymi, stajemy się
niewolnikami naszych
smutków”[20].

Ta radość ma siłę przenikania
wszystkiego w naszym życiu. Bóg
pragnie, żebyśmy byli zadowoleni.
Mówiąc do Apostołów, Jezus mówi
również do nas: „aby radość moja w
was była i aby radość wasza była
pełna” (J 15, 11). Dlatego możemy
również spełniać z radością
obowiązki, które mogą okazać się
nieprzyjemne. Jak mówi nam św.
Josemaría, „nie wolno nam sądzić, że
radośnie wykonywać można tylko tę
pracę, która się nam podoba”[21].
Można wykonywać z radością ― a
nie z niechęcią ― to, co wiele nas



kosztuje, to, co się nam nie podoba,
jeżeli robi się to z miłości i z miłością,
a zatem w sposób wolny. Modląc się
na głos 28 kwietnia 1963 roku, św.
Josemaría w ten sposób tłumaczył
światła, które otrzymał w odległym
roku 1931: „Ty sprawiłeś, Panie, że
zrozumiałem, że nieść Krzyż to
odnaleźć szczęście, radość.
Uzasadnienie zaś ― widzę to
wyraźniej niż kiedykolwiek ― jest
następujące: niesienie Krzyża to
utożsamianie się z Chrystusem, to
bycie Chrystusem, a w związku z tym
— bycie dzieckiem Bożym”[22].

7. Całe Boże prawo i wszystko, co jest
wolą Boga w stosunku do każdego, to
nie takie prawo, które uciskałoby
wolność. Przeciwnie — to lex perfecta
libertatis (por. Jk 1, 25) — doskonałe
prawo wolności, jak sama Ewangelia,
ponieważ całe zawiera się w prawie
miłości, nie tylko jako zewnętrzna
norma nakazująca miłować, lecz
także jako wewnętrzna łaska dająca



siłę do miłowania. „Pondus meum
amor meus. Moja miłość to mój
ciężar”, mówił św. Augustyn[23],
odnosząc się nie do oczywistego
faktu, że niekiedy miłowanie wiele
kosztuje, tylko do tego, że miłość,
którą nosimy w sercu, jest czymś, co
nas porusza, co wszędzie nas
prowadzi. „Eo feror, quocumque
feror. Wszędzie mnie unosi ciężar,
który dźwigam”[24]. Niech każda i
każdy z nas pomyśli: jaka jest miłość,
która wszędzie mnie unosi?

Ten, kto pozwala, żeby Miłość Boga
realizowała się poprzez jego serce,
osobiście doświadcza, do jakiego
stopnia „wolność i oddanie nie
wykluczają się, lecz podtrzymują
wzajemnie. Wolność można oddać
jedynie z miłości; nie pojmuję innego
motywu wyrzeczenia się jej. Nie
chodzi tu o jakąś grę słów. W
dobrowolnym oddaniu się, w
każdym momencie tego poświęcenia
wolność jest wciąż odnawiana przez



miłość, a odnawiać się to znaczy być
ciągle młodym, wspaniałomyślnym,
zdolnym do wielkich ideałów, i do
wielkich ofiar”[25]. W ten sposób
posłuszeństwo Bogu nie tylko jest
aktem wolnym, ale dodatkowo jest
aktem wyzwalającym.

„Ja mam do jedzenia pokarm, o
którym wy nie wiecie”, mówi Jezus
swoim uczniom. „Moim pokarmem
jest wypełnić wolę Tego, który Mnie
posłał, i wykonać Jego dzieło” (J 4,
32-34). Dla Jezusa posłuszeństwo
Ojcu jest pokarmem, tym, co daje Mu
siłę. Tak samo dla nas bycie uczniem
Jezusa, jak tłumaczył św. Jan Paweł
II, to „przylgnięcie do osoby samego
Jezusa, uczestnictwo w Jego życiu i
przeznaczeniu, udział w Jego dobro‐
wolnym i pełnym miłości
posłuszeństwie woli Ojca”[26].

Benedykt XVI zwraca uwagę na tę
głęboką relację między wolnością a
oddaniem: „Właśnie w tym



posłuszeństwie Ojcu Jezus
urzeczywistnia swoją wolność jako
świadomy wybór podyktowany
miłością. Któż jest bardziej wolny niż
On, Wszechmocny? Jednakże dla
Niego wolność to nie samowola czy
dominacja. Dla Niego była ona
służbą. W ten sposób «napełnił»
treścią wolność, która inaczej byłaby
«pustą» możliwością robienia bądź
nierobienia czegoś. Tak jak życiu
człowieka, wolności sens nadaje
miłość (…). Wolność chrześcijańska
jest zatem czymś zgoła odmiennym
od samowoli; jest naśladowaniem
Chrystusa w składaniu daru z siebie
aż po ofiarę krzyża. Może to brzmieć
paradoksalnie, ale Pan w najwyż‐
szym stopniu urzeczywistnił swoją
wolność na krzyżu, jako największą
miłość. Kiedy na Kalwarii rozlegały
się okrzyki: «Jeśli jesteś Synem
Bożym, zejdź z krzyża!», On wyraził
swoją wolność Syna właśnie poprzez
pozostanie na owym miejscu kaźni,



aby wypełnić do końca miłosierną
wolę Ojca”[27].

„Uwiodłeś mnie, Panie, a ja
pozwoliłem się uwieść; ujarzmiłeś
mnie i przemogłeś” (Jr 20, 7). Cóż za
bogactwo uczuć gromadzi się w tej
modlitwie proroka Jeremiasza!
Postrzeganie własnego powołania
jako daru Boga ― nie zaś jako
zwykłego zestawu obowiązków ―
nawet kiedy cierpimy, jest również
wyrazem wolności ducha. Jakże
wyzwoleńcza jest świadomość, że
Bóg miłuje nas takimi, jacy jesteśmy,
i wzywa nas przede wszystkim do
tego, abyśmy pozwolili Mu się
miłować.

8. Wolność ducha oznacza również
nieprzywiązywanie się do
nieistniejących obowiązków.
Oznacza umiejętność obywania się
bez czegoś i zdolność do elastycznych
zmian w wielu szczegółach życia,
które zależą od naszej osobistej



wolnej inicjatywy. Jak napisał nam
już dwadzieścia lat temu biskup
Javier, „istnieją oczywiście działania
konieczne i inne, które nie są takimi
w swoim konkretnym materialnym
charakterze, ale zarówno w
przypadku tych pierwszych, jak i
poprzez te drugie musimy
poszukiwać w wolny i
odpowiedzialny sposób wypełnienia
najwyższego przykazania miłości do
Boga. W ten sposób jesteśmy wolni i
posłuszni równocześnie i w każdej
chwili”[28].

Powinniśmy zawsze utrzymywać w
Dziele atmosferę zaufania i wolności.
To ona ułatwia odsłanianie przed
kim należy tego, co nas niepokoi,
komentowanie tego, czego nie rozu‐
miemy, albo co, według nas,
należałoby poprawić. Ten klimat
zaufania rodzi się równocześnie z
lojalności i cierpliwości w znoszeniu
z pogodą i dobrym humorem
ludzkich ograniczeń, przeciwności



itd. To jest postawa dobrego syna,
który praktykując swoją wolność,
choćby był przekonany, że ma rację,
dostrzega dobra większe niż własny
punkt widzenia. Na przykład takie
dobra jak jedność i pokój w rodzinie,
które są bezcenne. Natomiast „kiedy
nasze przekonania oddzielają nas od
innych, kiedy prowadzą do zerwania
komunii, jedności z naszymi braćmi,
to jest to jasny znak, że nie działamy
zgodnie z duchem Bożym”[29].

9. Chociaż czasami pewne sytuacje
mogą powodować nasze cierpienie,
Bóg często posługuje się nimi, żeby
utożsamić nas z Jezusem. Jak mówi 
List do Hebrajczyków, On „nauczył
się posłuszeństwa przez to, co
wycierpiał” (Hbr 5, 8) i w ten sposób
dokonał „zbawienia wiecznego dla
wszystkich, którzy Go słuchają” (5, 9)
— przyniósł nam wolność dzieci
Bożych. Przyjmowanie ludzkich
ograniczeń, które dotykają nas
wszystkich, i przezwyciężanie ich w



miarę możliwości, jest również
przejawem i źródłem wolności
ducha. Pomyślcie, jak kontrastuje
taka postawa ze smutnym
zachowaniem starszego syna z
przypowieści (Łk 15, 25-30). Wyrzuca
swojemu ojcu tak wiele spraw, które
do tej pory trzymał z goryczą w głębi
duszy. Nie jest również w stanie
przyłączyć się do rodzinnej radości.
Jego wolność stała się stopniowo
mała i egoistyczna, niezdolna do
miłości, do zrozumienia, że
„wszystko moje do ciebie należy” (Łk
15, 31). Żył w swoim domu, ale nie
był wolny, dlatego że jego serce było
gdzie indziej.

Jakże piękna w porównaniu z tą
postawą okazuje się historia
Moabitki Rut, w której wolność i
oddanie zakorzenione są głęboko w
przynależności do rodziny.
Wzruszamy się patrząc, jak kobieta
odpowiada na nalegania swojej
teściowej, zachęcającej ją do



rozpoczęcia życia na nowo, na
własny rachunek: „Nie nalegaj na
mnie, abym opuściła ciebie i abym
odeszła od ciebie, gdyż: gdzie ty
pójdziesz, tam ja pójdę, gdzie ty za‐
mieszkasz, tam ja zamieszkam, twój
naród będzie moim narodem, a twój
Bóg będzie moim Bogiem. Gdzie ty
umrzesz, tam ja umrę i tam będę
pogrzebana” (Rt 1, 16-17).

Wreszcie, patrząc na Najświętszą
Maryję Pannę, jeszcze jaśniej
widzimy, jak wolność wzrasta
poprzez wierne oddanie.
„Zastanówcie się teraz nad tym
podniosłym momentem, w którym
Archanioł Gabriel zwiastuje
Najświętszej Maryi Pannie zamysł
Najwyższego. Nasza Matka słucha i
pyta, aby pełniej zrozumieć to, czego
domaga się od Niej Pan; po czym daje
zdecydowaną odpowiedź: fiat! (Łk 1,
38) — niech mi się stanie według
słowa twego! Jest to owoc najwyższej



wolności: wolności opowiedzenia się
za Bogiem”[30].

Formacja wolnych osób i kierowanie
nimi

10. W formacji szczególną rolę
odgrywa osobiste kierownictwo
duchowe. Powinien towarzyszyć mu
zawsze klimat wolności i
ukierunkowanie na kształtowanie
osób, które mają czuć się „wolne jak
ptaki”[31]. W związku z tym św.
Josemaría pisze, zwracając się do
tych, którzy pomagają swoim
siostrom i braciom poprzez
braterskie rozmowy kierownictwa
duchowego, że „autorytet kierownika
duchowego to nie władza. Pozos‐
tawiajcie zawsze duszom wielką
wolność ducha. Myślcie o tym, co
mówiłem wam tak wiele razy: 
dlatego że tak mi się podoba wydaje
mi się najbardziej nadprzyrodzonym
powodem ze wszystkich. Funkcją
kierownika duchowego jest



pomaganie, żeby dusza chciała ―
żeby jej się podobało — wypełniać
wolę Boga. Nie rozkazujcie,
doradzajcie”[32]. Poprzez rady z
dziedziny kierownictwa duchowego
wspomagamy działanie Ducha
Świętego w każdej duszy, pomagamy
naszym siostrom i braciom zająć
stanowisko wobec Boga i wobec
własnych obowiązków z wolnością i
odpowiedzialnością osobistą,
ponieważ „stwarzając dusze, Bóg się
nie powtarza. Każdy jest taki, jaki
jest, i należy traktować każdego
zgodnie z tym, jakim uczynił go Bóg, i
zgodnie z tym, jak Bóg go
prowadzi”[33].

Obok rady zwykle może iść pełna
miłości zachęta, która ułatwia
przekonanie, że zawsze warto starać
się o to, żeby być wiernym z miłości
w sposób wolny. Również w
kierownictwie duchowym niekiedy
można udzielić ― wyraźnie, ale
zawsze z miłością i delikatnością ―



„rady nakazującej”, która przypo‐
mina o zobowiązaniu do spełnienia
jakiegoś obowiązku. Lecz siła tej rady
nie pochodziłaby od niej samej, tylko
od obowiązku, do którego się odnosi.
Kiedy istnieje zaufanie, można i po‐
winno się mówić w taki sposób, a
ten, kto otrzymuje taką przestrogę,
jest za nią wdzięczny, ponieważ
uznaje w tym geście siłę i miłość
starszego brata.

11. Formacja przez całe życie, jeśli
nie zaniedbujemy jej koniecznych
wymagań, w pewnym istotnym
stopniu otwiera przed nami
horyzonty. Natomiast gdybyśmy
ograniczyli się do wymagania i
egzekwowania wymagań,
moglibyśmy na koniec zobaczyć tylko
to, czego nie udało nam się zrobić,
nasze wady i ograniczenia,
zapominając o tym, co najistotniejsze
— o miłości Boga do nas.



W tym samym kontekście
przypomnijmy, że św. Josemaría
uczył nas, że „w Dziele jesteśmy
wielkimi przyjaciółmi wolności,
jesteśmy nimi również w życiu
wewnętrznym. Nie przywiązujemy
się do schematów ani do metod (...).
Jest ― i powinno być ― wiele
samookreślenia, nawet w życiu du
chowym”[34]. Dlatego szczerość w
kierownictwie duchowym, która
popycha nas do tego, by w sposób
wolny otworzyć duszę i prosić o radę,
skłania nas również do osobistej
inicjatywy, do ukazywania w
wolności tego, co uważamy za
możliwe punkty naszej walki
wewnętrznej o to, by coraz bardziej
utożsamiać się z Jezusem
Chrystusem.

Dlatego formacja, przekazując
wszystkim tego samego ducha, nie
powoduje ujednolicenia, tylko
jedność. Święty Josemaría mówił
obrazowo, że w Dziele „można



poruszać się po drodze na wiele
sposobów. Można przemieszczać się
po prawej stronie, po lewej,
zygzakiem, piechotą, konno. Jest sto
tysięcy sposobów pokonywania tej
Bożej drogi. W zależności od
okoliczności każdy będzie miał
obowiązek (ponieważ tak nakazuje
mu jego sumienie) korzystać z
takiego czy innego z tych sposobów.
Jedyną konieczną rzeczą jest nie
zboczyć z drogi”[35]. Duch Dzieła, jak
Ewangelia, nie narzuca się naszej
istocie, tylko ją ożywia. Jest ziarnem
przeznaczonym do tego, żeby
wzrastać na glebie każdego
człowieka.

12. W formacji istotne jest również
unikanie nadmiernego starania o
pewność lub bezpieczeństwo, które
tłamsiłoby naszą duszę, które by nas
zasklepiało. „Ci, którzy spotkali
Chrystusa, nie mogą się zamknąć w
swoim środowisku: smutną rzeczą
byłoby takie zasklepienie! Powinni



otworzyć się jak wachlarz, by dotrzeć
do wszystkich dusz”[36]. Jakże
istotne jest zatem formowanie się,
aby żyć bez strachu przed popełnie‐
niem błędu, bez strachu przed tym,
że nie stanie się na wysokości
zadania, bez strachu przed wrogim
środowiskiem. A także angażowanie
się z nadprzyrodzonym spojrzeniem
— w sposób roztropny i zde‐
cydowany — we własne środowisko
społeczne i zawodowe.

W związku z tym, umiłowanie
wolności przejawia się również w
spontaniczności i inicjatywie w
apostolstwie, co łączy się z
konkretnymi apostolskimi
zadaniami. Miejmy zawsze na
uwadze istotną rzecz: „nasze
apostolstwo jest przede wszystkim
apostolstwem osobistym”[37]. To
samo dotyczy nadawania kierunku
działaniom apostolskim przez
Dyrektorów: „Nigdy nie chciałem
was krępować. Przeciwnie —



starałem się, żebyście działali w
wielkiej wolności. W waszym apos‐
tolskim działaniu niezbędna jest
wasza inicjatywa w ramach
niezwykle szerokiego marginesu
wyznaczanego przez naszego ducha,
aby odnajdywać ― w każdym
miejscu, w każdym środowisku i w
każdym czasie ― zajęcia, które
najlepiej dopasują się do
okoliczności”[38].

13. Inny istotny przejaw umiłowania
wolności dostrzegamy w
duszpasterskim zarządzaniu
przysługującym Prałatowi i jego
wikariuszom, wspomaganym przez
odpowiednie Rady. Rozważmy raz
jeszcze z wdzięcznością następujące
słowa św. Josemaríi: „W
konsekwencji owego ducha wolności
formacja ― i kierowanie ― w Dziele
opiera się na zaufaniu (...). Niczego
nie osiągnie się zarządzaniem
opartym na nieufności. Natomiast
płodne jest nakazywanie i



formowanie dusz z szacunkiem,
poprzez rozwijanie w nich
prawdziwej i świętej wolności dzieci
Bożych, ucząc je korzystania z
własnej wolności. Formować i
zarządzać oznacza miłować”[39].

W Dziele wydawanie poleceń oparte
jest przede wszystkim na szacunku
wobec sumienia innych, bez
mieszania obszaru zarządzania i
kierownictwa duchowego. Po drugie,
to poszanowanie sprawia, że
polecenia różnią się od tego, co
stanowi tylko stosowne zachęty, rady
lub sugestie. Po trzecie ― co nie
znaczy, że jest to mniej ważne ― jest
to kierowanie przepełnione takim
zaufaniem do innych, że w miarę
możliwości zawsze bierze się pod
uwagę opinię osób zaintereso‐
wanych. Taka postawa osób
zarządzających ― ich gotowość do
słuchania ― jest wspaniałym
przejawem tego, że Dzieło jest
rodziną.



Doświadczenie całkowitej wolności,
jaka istnieje w Opus Dei w sprawach
ekonomicznych, politycznych, w
podlegających opinii kwestiach
teologicznych i innych napełnia nas
wdzięcznością. „W tym, co nie
dotyczy wiary, każdy myśli i czyni
jak chce, z całkowitą swobodą i
osobistą odpowiedzialnością.
Pluralizm, który logicznie i
społecznie wynika z tego faktu, nie
stanowi dla Dzieła żadnego
problemu, więcej, ten pluralizm jest
przejawem dobrego ducha”[40].
Powinniśmy kochać i rozwijać ten
pluralizm, chociaż być może komuś
taka różnorodność może niekiedy
wydawać się bardzo trudna. Ten, kto
miłuje wolność, postrzega jako
pozytywne i dobre to, co inni myślą i
robią w owych obszernych
dziedzinach życia.

Co się tyczy sposobu sprawowania
władzy, św. Josemaría ustanowił i
zawsze z mocą przypominał o kole‐



gialności, będącej kolejnym
przejawem owego ducha wolności,
który przenika życie w Opus Dei:
„Powtarzałem wam przy niez‐
liczonych okazjach i będę powtarzał
to wielokrotnie przez całe życie, że
wymagam w Dziele, na wszystkich
szczeblach, kolegialnego
zarządzania, żeby nie popaść w
tyranię. Jest to przejaw roztropności,
ponieważ przy pomocy kolegialnego
zarządzania łatwiej bada się sprawy,
lepiej poprawia się błędy, z większą
skutecznością doskonali się dzieła
apostolskie, które już idą
dobrze”[41].

Kolegialność nie jest jedyną ani
zasadniczą metodą czy systemem
funkcjonowania służącym
podejmowaniu decyzji. Przede
wszystkim jest duchem,
zakorzenionym w przekonaniu, że
wszyscy możemy i potrzebujemy
otrzymywać od pozostałych pomysły,
informacje itd., pomagające nam w



stawaniu się lepszymi, a nawet w
zmianie poglądów. Równocześnie
niesie to ze sobą właśnie szacunek, a
nawet więcej: postawienie na
wolność innych tak, żeby bez żadnej
trudności mogli przedstawiać swój
punkt widzenia.

Szacunek i obrona wolności w
apostolstwie

14. Apostolstwo rodzi się ze
szczerego pragnienia, by ułatwić
innym spotkanie z Jezusem
Chrystusem albo pomóc im bardziej
się z Nim zaprzyjaźnić. „Naszą
postawę wobec dusz Apostoł
przedstawia następująco, to niemal
okrzyk: caritas mea cum omnibus
vobis in Christo Iesu! (1 Kor 16, 24):
Miłość moja z wami wszystkimi w
Chrystusie Jezusie. Dzięki miłości
będziecie siewcami pokoju i radości
pośród świata, kochając osobistą
wolność dusz i broniąc jej; tę
wolność, którą Chrystus szanuje i



którą dla nas zdobył (por. Ga 4,
31)”[42].

To poszanowanie wolności odnosi się
przede wszystkim do naszej postawy
wobec osób, którym staramy się
pomagać zbliżyć do Pana w
apostolstwie przyjaźni i zaufania. Św.
Josemaría zachęca nas do
realizowania takiego apostolstwa
naszym świadectwem życia i
słowem. „Również w działaniu
apostolskim ― lepiej: szczególnie w
działaniu apostolskim ― nie może
być nawet cienia przymusu. Bóg
chce, żeby służono Mu z wolnością i
w związku z tym nie byłoby prawe
apostolstwo, które nie szanowałoby 
wolności sumień”[43].

Prawdziwa przyjaźń niesie ze sobą
wzajemną szczerą miłość, która dla
wzajemnej wolności i bliskości jest
prawdziwą ochroną. Apostolstwo nie
jest dodatkiem do przyjaźni, po‐
nieważ — jak Wam pisałem ― „nie



prowadzimy apostolstwa, jesteśmy
apostołami!”[44]. Sama przyjaźń jest
apostolstwem, sama przyjaźń jest
dialogiem, w którym dajemy i otrzy‐
mujemy światło. W nim powstają
projekty, gdy wzajemnie poszerzamy
swoje horyzonty. W nim radujemy
się tym, co dobre, i wspieramy w
tym, co trudne. W nim czujemy się
dobrze, ponieważ Bóg, chce, żebyśmy
byli zadowoleni.

15. Jak wiecie, prozelityzm, w swoim
pierwotnym znaczeniu, to
pozytywna rzeczywistość,
równoważna misyjnej działalności
polegającej na rozpowszechnianiu
Ewangelii[45]. Święty Josemaría
rozumiał go zawsze w ten sposób, nie
zaś w negatywnym znaczeniu,
jakiego nabrało to słowo w czasach
późniejszych. Jednakże trzeba mieć
na uwadze, że niezależnie od tego,
czego byśmy pragnęli, niekiedy
słowa nabierają konotacji
odmiennych od tych, które miały na



początku. Dlatego w zależności od
kontekstu rozważcie stosowność
użycia tego słowa, ponieważ
niekiedy Wasi rozmówcy mogliby
zrozumieć coś innego niż chcecie
powiedzieć.

Poszanowanie i obrona wolności
wszystkich przejawia się również ―
a nawet szczególnie ― przy
przedstawianiu jakiejś osobie
możliwości powołania przez Boga do
Dzieła. To wolność, by korzystać z
rady dowolnej osoby, a przede
wszystkim pełna wolność w
rozeznawaniu ewentualnego
własnego powołania i wynikającej z
tego decyzji. Święty Josemaría,
omawiając mocne określenie z
Ewangelii: compelle intrare (zmuszaj
do wejścia) z jednej z przypowieści 
(Łk 14, 23), pisze: „Główną cechą
naszego ducha jest poszanowanie
osobistej wolności wszystkich,
dlatego owo compelle intrare, którym
powinniście żyć w prozelityzmie, nie



oznacza przymusu, fizycznego
popychania, lecz jest jak obfitość
światła, doktryny; to duchowy
bodziec waszej modlitwy i waszej
pracy, która jest autentycznym
świadectwem doktryny; to wielka
liczba poświęceń; to uśmiech, który
pojawia się na waszych ustach,
ponieważ jesteście dziećmi Bożymi.
To synostwo, które napełnia was
pogodnym szczęściem (choćby w
waszym życiu niekiedy nie
brakowało przeciwności), które inni
widzą i którego zazdroszczą.
Dodajcie do tego wszystkiego wasz
wdzięk i wasz ludzki, sympatyczny
charakter i otrzymamy treść 
compelle intrare”[46]. Widać
wyraźnie dzięki temu, że Dzieło
wzrasta i powinno zawsze wzrastać
w klimacie wolności, przedstawiając
— w sposób prosty i zdecydowany ―
olśniewające piękno życia blisko
Boga.

* * *



16. Veritas liberabit vos (J 8, 32).
Wszystkie obietnice wyzwolenia,
które pojawiają się na przestrzeni
wieków są prawdziwe w takim
stopniu, w jakim biorą początek z
Prawdy o Bogu i o człowieku.
Prawdy, która jest Osobą. To Jezus
Chrystus — Droga, Prawda i Życie
(por. J 14, 6). „Również i dziś, po
dwóch tysiącach lat, staje wśród nas
jako Ten, który przynosi człowiekowi
wolność opartą na prawdzie, który
człowieka wyzwala od tego, co tę
wolność ogranicza, pomniejsza,
łamie u samego niejako korzenia, w
duszy człowieka, w jego sercu, w jego
sumieniu”[47].

Bóg dał nam wolność na zawsze. Ten
dar nie jest czymś tymczasowym, z
czego można korzystać tylko podczas
życia na ziemi. Wolność — jak miłość
— „nigdy nie ustaje» (1 Kor 13, 8),
trwa w Niebie. Nasza droga do Nieba
jest właśnie drogą ku wolności
chwały dzieci Bożych: in libertatem



gloriæ filiorum Dei (Rz 8, 21). W
Niebie wolność nie tylko nie zniknie,
ale osiągnie swoją pełnię, polegającą
na przylgnięciu do Miłości Boga. „W
niebie czeka na ciebie wielka miłość,
bez zdrady, bez rozczarowania: cała
miłość, całe piękno, cała wielkość,
cała wiedza...! I bez przesytu: nasyci
cię”[48]. Dzięki Bożemu Miłosierdziu,
jeżeli będziemy wierni, w Niebie
staniemy w pełni wolni — dzięki
pełni miłości.

Z wielką miłością błogosławi Was

Wasz Ojciec

Rzym, 9 stycznia 2018 r., w rocznicę
urodzin św. Josemaríi

Tłumaczył: Bronisław Jakubowski

Korekta i redakcja: Maria Eleonora
Skibińska

Konsultacja merytoryczna: ks. dr
Wojciech Woźny



Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

Zabrania się publicznego
rozpowszechniania tego dokumentu,
w całości lub części, bez uprzedniej
zgody właściciela praw autorskich.

(Pro manuscripto)

[1]. Św. Josemaría, List, 31 V 1954, 22.

[2]. Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 24 XI
2013, 170.

[3]. Św. Josemaría, List, 24 X 1965, 3.

[4]. Benedykt XVI, Encyklika Spe
salvi, 30 XI 2007, 24.

[5]. Tamże.

[6]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 129.



[7]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
25.

[8]. Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
Stacja X.

[9]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
26.

[10]. Tamże.

[11]. Por. św. Augustyn, Wyznania,
III, 6, 11.

[12]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
27.

[13]. Franciszek, Homilia, 15 VIII
2014.

[14]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 29 VI 2009, 68.

[15]. Św. Augustyn, In Epistolam
Ioannis ad Parthos, VII, 8.

[16]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
30.



[17]. Św. Tomasz z Akwinu, Scriptum
super sententiis liber III, d. 29, a. 8,
qla. 3.

[18]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 17.

[19]. Św. Josemaría, List,31 V 1954,
22.

[20]. Franciszek, Homilia, 31 V 2013.

[21]. Św. Josemaría, List, 29 XII 1947,
nr 106.

[22]. Św. Josemaría, Zapiski z
rozważania, 28 IV 1963.

[23]. Św. Agustyn, Wyznania, XIII, 9,
10. [„Moją siłą ciążenia jest miłość
moja: dokądkolwiek zmierzam,
miłość mnie prowadzi”, przeł. Z.
Kubiak, Kraków 2008 – przyp. red.].

[24]. Tamże.

[25]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
31.



[26]. Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Veritatis splendor, 6 VIII 1993, 19.

[27]. Benedykt XVI, Przemówienie na
Anioł Pański, 1 VII 2007.

[28]. Javier Echevarría, List pasterski,
14 II 1997, 15.

[29]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 17.

[30]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
25.

[31]. Św. Josemaría, List, 14 IX 1951,
38.

[32]. Św. Josemaría, List, 8 VIII 1956,
38.

[33]. Tamże.

[34]. Św. Josemaría, List, 29 IX 1957,
70.

[35]. Św. Josemaría, List, 2 II 1945, 19.



[36]. Św. Josemaría, Bruzda, 193.

[37]. Św. Josemaría, List, 2 X 1939, 10.

[38]. Św. Josemaría, List, 24 X 1942,
46.

[39]. Św. Josemaría, List, 6 X 1945, 39.

[40]. Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 98.

[41]. Św. Josemaría, List, 24 XII 1951,
5.

[42]. Św. Josemaría, List, 16 VII 1933,
3.

[43]. Św. Josemaría, List, 9 I 1932, 66.

[44]. Fernando Ocáriz, List pasterski,
14 II 2017, 9.

[45]. Por. Kongregacja Nauki Wiary, 
Nota doktrynalna na temat pewnych
aspektów ewangelizacji, 3 XII 2007,
12, przyp. 49.



[46]. Św. Josemaría, List, 24 II 1942, 9.

[47]. Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptor hominis, 4 III 1979, 12.

[48]. Św. Josemaría, Kuźnia, 995.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-opus-
dei-9-01-2018-o-wolnosci/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-9-01-2018-o-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-9-01-2018-o-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-9-01-2018-o-wolnosci/

	List Prałata Opus Dei (9.01.2018) | o wolności

