
opusdei.org

List Prałata Opus Dei
(28.10.2020) |
powołanie do Opus
Dei

W nowym liście
duszpasterskim ks. prał.
Fernando Ocáriz analizuje
kwestie dotyczące ducha Opus
Dei i rozważa sposób w jaki
żyją nim wierni w różnych
osobistych okolicznościach .

28-10-2020



I. Dar powołania

Najwspanialsza łaska
Ten sam duch
Ta sama misja apostolska
Te same środki
Jedność i różnorodność
Całym naszym życiem

II. Powołanie do Dzieła jako
numeraria i numerariusz

Dyspozycyjność serca
Grupa osób przybitych do
Krzyża

III. Powołanie do Dzieła jako
numeraria pomocnicza

Pierwszeństwo osoby i rodziny
Ze wszystkich środowisk
Apostolstwo apostolstw

IV. Powołanie do Dzieła jako
przyłączona i przyłączony

Z własną tożsamością
Miła woń Chrystusowa

• 
• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 

• 
• 
• 

• 
• 



V. Kapłani Prałatury

W służbie innym

VI. O celibacie apostolskim
numerariuszy i przyłączonych

VII. Powołanie do Dzieła jako
supernumeraria i
supernumerariusz

Wielka łaska Boża
Małżeństwo i rodzina
Wpływać po chrześcijańsku na
własne otoczenie

VIII. Powołanie do Dzieła jako
przyłączony i supernumerariusz w
Stowarzyszeniu Kapłańskim
Świętego Krzyża

Najdrożsi, niech Jezus zachowa moje
córki i moich synów!

• 

• 
• 
• 



1. Mając na uwadze zbliżające się
stulecie narodzin Dzieła i myśląc o
rozległej panoramie apostolskiej,
którą Bóg rozciąga przed naszymi
oczyma, chciałbym, abyśmy powoli i
głęboko rozważyli nauczanie św.
Josemaríi o tym, jak każda i każdy z
nas może przeżywać konkretnie
powszechne powołanie do świętości.
Od samego początku nasz Ojciec
rozumiał, że powszechność tego
powołania oznacza możliwość życia
pełnią miłości do Boga i do innych
także pośród świata, w naszym
realnym świecie, z jego blaskami i
cieniami.

I. Dar powołania

Najwspanialsza łaska

2. Bóg wybiera i wzywa wszystkich:
„W Nim bowiem wybrał nas przed
założeniem świata, abyśmy byli
święci i nieskalani przed Jego
obliczem” (Ef 1,4). Świadomość tego



daru i odpowiedzialność za niego,
podtrzymywane z młodością duszy,
doprowadzą nas do współdziałania
w uświęcaniu świata. W komunii ze
wszystkimi w Kościele starajmy się
odpowiedzieć hojnie na nasze
wezwanie do Opus Dei, będące
konkretnym przejawem powołania
chrześcijańskiego.

Dostrzeżmy wielkość tego wezwania,
które wypełnia naszą wędrówkę
przez ten świat poczuciem wierności,
pomimo naszych ograniczeń i
błędów, a także mimo trudności,
które napotykamy na drodze:
„pomimo wszystko”, jak mawiał nasz
Ojciec.

Święty Josemaría mówił o
„najwspanialszej łasce powołania”.
Nie chodzi o coś chwilowego, ale o
łaskę stałą: „Jest to nowa wizja życia
(…), tak, jakby wewnątrz nas
zapalało się światło”; a jednocześnie
„tajemniczy impuls”, „siła witalna,



mająca w sobie coś z potężnej
lawiny”[1]. Krótko mówiąc, chodzi tu
o łaskę obejmującą całe nasze życie,
która przejawia się jako światło i
jako siła. Światło, które pozwala nam
widzieć drogę, to, czego Bóg od nas
chce; i siła, która umożliwia nam
odpowiedź na to wezwanie,
powiedzenie „tak” i pójście naprzód
tą drogą.

W jednym ze swoich listów nasz
Ojciec pisze, że „w powołaniu
zaangażowana jest tylko łaska Boża –
jako właściwa przyczyna – i hojność
zainteresowanego, poruszonego tą
łaską”[2]. Pan zawsze chce, by nasza
wolność – dzięki łasce, która nie
odbiera nam wolności, lecz ją
udoskonala – odgrywała decydującą
rolę w odpowiedzi na wezwanie, a
przez to również w kształtowaniu
samego powołania. Ta wolność
korzysta też – w celu wcześniejszego
rozeznania – ze światła płynącego z



rad osób, które mogą i powinny ich
udzielić.

Ten sam duch

3. Wszyscy w Dziele – każdy w
swoich osobistych okolicznościach –
mamy jedno powołanie: wezwanie
do bycia i czynienia Opus Dei, w tym
samym duchu, z taką samą misją
apostolską, przy użyciu tych samych
środków.

Wszyscy mamy tego samego ducha,
który prowadzi nas do uświęcania
codziennego życia, a w sposób
szczególny, pracy. „Nie ma na ziemi
szlachetnej ludzkiej pracy, której nie
da się przebóstwić, której nie można
uświęcić. Nie ma żadnej pracy, której
nie powinniśmy uświęcić i uczynić
świętą i uświęcającą”[3]. Dzięki temu
duchowi staramy się szukać
zjednoczenia z Bogiem w tym, z czym
mierzymy się w każdej chwili życia.
Dlatego uświęcenie pracy jest osią,
wokół której obraca się – w



odpowiedzi na łaskę – nasze dążenie
do świętości, do utożsamienia z
Chrystusem.

To pociąga za sobą pozytywną wizję
rzeczywistości ziemskich, które
przecież dał nam Bóg. Kochamy
świat, nie ignorując tego, co w nim
sprzeciwia się dobru (por. 1J 2,15).
Jego troski są naszymi troskami, a
jego radości zazwyczaj pomagają
nam go kochać, jego smutki powinny
prowadzić nas do tego, by kochać go
jeszcze bardziej. Jaką pociechę i jakie
poczucie odpowiedzialności
wzbudzają te słowa św. Pawła:
„Wszystko jest wasze, wy zaś
Chrystusa, a Chrystus – Boga” (1 Kor
3,23).

A skoro uświęcenie pracy jest osią
naszej świętości, to poczucie
synostwa Bożego jest jej
fundamentem. To synostwo jest –
przez łaskę uświęcającą – naszym 
wprowadzeniem w boskie życie



Trójcy Przenajświętszej, jako dzieci
Ojca w Synu przez Ducha Świętego.
„Przez łaskę chrztu zostaliśmy
ustanowieni Synami Boga. Przez
wolną decyzję Bożą naturalna
godność człowieka została
nieporównanie podniesiona: a skoro
grzech zniszczył ten cud, Odkupienie
odbudowało go w sposób tym
bardziej godny podziwu, prowadząc
nas do jeszcze ściślejszego
uczestnictwa w synostwie Bożym
Słowa”[4].

Jako fundament, synostwo Boże
nadaje kształt całemu naszemu
życiu. Prowadzi nas do modlenia się
z ufnością dzieci Bożych, do
rozumowania i podejmowania
decyzji z wolnością dzieci Bożych, do
znoszenia bólu i cierpienia z pogodą
dzieci Bożych, do doceniania rzeczy
pięknych tak, jak to robi dziecko
Boże. Ostatecznie synostwo Boże
„jest obecne w każdej myśli, w
każdym pragnieniu, w każdym



uczuciu”[5]. I z konieczności jego
przedłużenie jest w braterstwie.
„Sam Duch wspiera swym
świadectwem naszego ducha, że
jesteśmy dziećmi Bożymi” (Rz 8,16).
Tym świadectwem jest w nas
synowska miłość do Boga[6], która
pociąga za sobą miłość braterską.
„Inni czerpią z odmiennych źródeł.
Dla nas tym źródłem ludzkiej
godności i braterstwa jest Ewangelia
Jezusa Chrystusa”[7].

Ośrodkiem i korzeniem naszego
życia duchowego jest przecież Ofiara
Eucharystyczna. Jest korzeniem w
sposób obiektywny, gdyż „ilekroć
sprawowana jest na ołtarzu ofiara
krzyża, w której «Chrystus został
złożony w ofierze jako nasza
Pascha» (1 Kor 5,7), dokonuje się
dzieło naszego odkupienia”[8].

Jednakże to od osobistej odpowiedzi
na łaskę zależy, czy nasze życie jest
rzeczywiście subiektywnie skupione



na Eucharystii: „Walcz o to, aby
Święta Ofiara Ołtarza stałą się
ośrodkiem i korzeniem twojego życia
wewnętrznego, tak żeby cały dzień
zamienił się w ciągły akt kultu –
przedłużenie Mszy Świętej, w której
uczestniczyłeś, i w przygotowanie do
następnej – który wyrazi się w aktach
strzelistych, w nawiedzaniu
Najświętszego Sakramentu,
ofiarowywaniu twojej pracy
zawodowej i twojego życia
rodzinnego…”[9].

Z centrum życia chrześcijańskiego,
jakim jest Eucharystia, pochodzi
również rozwój i skuteczność misji
apostolskiej: „Jeśli ośrodek twoich
myśli i nadziei znajduje się w
Tabernakulum, synu, jak obfite będą
owoce świętości i apostolstwa”[10].

Ta sama misja apostolska

4. Mamy tę samą misję apostolską:
jesteśmy jednakowo wezwani do
uświęcenia się i do współpracy w



misji Kościoła, polegającej na
chrześcijańskiej przemianie świata,
w naszym przypadku, żyjąc duchem
Opus Dei. Misja własna Dzieła może
być pojmowana właściwie tylko
wewnątrz wielkiej misji Kościoła, w
której „wszyscy jesteśmy wezwani do
ofiarowania innym wyraźnego
świadectwa o zbawczej miłości Pana,
który niezależnie od naszych
niedoskonałości ofiaruje nam swoją
bliskość, swoje Słowo, swoją moc, i
nadaje sens naszemu życiu”[11].

Tylko w Kościele, mistycznym Ciele
Chrystusa, otrzymujemy siłę, by
służyć owocnie współczesnemu
światu. Dlatego, nawet ze wszystkimi
naszymi ograniczeniami, podzielamy
dążenia, troski i cierpienia Kościoła
w każdej epoce i w każdym miejscu.
Każdy i każda z Was może przyswoić
sobie postawę św. Pawła: „Któż
odczuwa słabość, bym i ja nie czuł się
słaby? Któż doznaje zgorszenia,
żebym i ja nie płonął?” (2 Kor 11,29).



5. Misja apostolska nie ogranicza się
do określonych działań, ponieważ z
miłości do Jezusa Chrystusa wszystko
możemy przemienić w
chrześcijańską służbę innym. Każdy
całkowicie wypełnia misję Dzieła
swoim własnym życiem: w swojej
rodzinie, w miejscu pracy, w
społeczeństwie, w którym żyje,
wśród przyjaciół i znajomych.
Dlatego łatwo zrozumieć, dlaczego
św. Josemaría podkreślał, że w Dziele
przykłada się „zasadniczą,
szczególną wagę do apostolskiej
spontaniczności danej osoby, jej
wolnej i odpowiedzialnej inicjatywy,
prowadzonej pod wpływem Ducha, a
nie struktur organizacyjnych”[12].
Dlatego też podstawowe apostolstwo
Dzieła to apostolstwo przyjaźni i
zaufania, realizowane osobiście
przez każdego i każdą z nas.

W świetle tego wszystkiego rozumie
się lepiej, w jakim sensie „wszystkie
zadania apostolskie i narzędzia do



ich realizowania to onus et honor,
ciężar i zaszczyt wszystkich:
numerariuszy, przyłączonych i
supernumerariuszy, a także
współpracowników”[13].
Realizujemy misję apostolską
poprzez komunię świętych, wszyscy
razem, wszędzie. Dlatego, odnosząc
się do wszystkich w Kościele, św.
Josemaría przypomina, że „będziemy
solą, światłem i zaczynem świata:
będziemy pociechą Boga”[14].

Te same środki

6. W realizacji naszej misji drogą jest
Chrystus. A żeby naśladować Go jako
uczniowie i apostołowie, wszyscy w
Opus Dei mamy te same środki: te
same normy i zwyczaje życia
chrześcijańskiego, i te same środki
formacji duchowej i doktrynalnej. W
zależności od osobistej sytuacji,
praktykuje się je w taki czy inny
sposób, ale ich zestaw jest zawsze
zasadniczo taki sam.



Nie można tracić z oczu faktu, że
chodzi tu o środki – a nie cele – które
dzięki łasce Bożej prowadzą do
rozwijania życia kontemplacyjnego
pośród ludzkich spraw. Przy tym
wszystkim czerpiemy z obfitości
życia w Chrystusie, jaką dają nam
sakramenty, a zwłaszcza Eucharystia
Święta.

Praktyki pobożności stanowią część
miłosnego dialogu, obejmującego
całe nasze życie, i prowadzą nas do
osobistego spotkania z Jezusem. To
chwile, w których Bóg na nas czeka,
aby dzielić swoje życie z naszym.
Wysiłek włożony w ich wypełnianie
wyzwala nas, gdyż „świętość ma
giętkość rozluźnionych mięśni (…).
Świętość nie ma sztywności kartonu:
umie się uśmiechać, ustępować,
czekać. Jest życiem – życiem
nadprzyrodzonym”[15].

W ten sposób, ufając w miłosierdzie
Boże, postaramy się w życiu dążyć



zawsze do doskonałej miłości,
zgodnie z duchem, jakiego dał nam
Bóg. Bycie świętymi nie polega na
robieniu coraz większej liczby rzeczy
albo na wypełnianiu pewnych
standardów, które sobie
narzuciliśmy jako zadanie. Droga do
świętości, jak wyjaśnia św. Paweł,
polega na odpowiadaniu na działanie
Ducha Świętego, aż Chrystus w nas
się ukształtuje (por. Ga 4,19).

Jedność i różnorodność

7. Nasz Ojciec postrzegał pracę
Dzieła jako „jedną tkaninę”, złożoną
z różnych sposobów przeżywania
tego samego powołania. Dlatego
podkreślał, że w Dziele nie ma klas
ani członków pierwszej czy drugiej
kategorii: ani ze względu na różne
sposoby przeżywania powołania, ani
ze względu na rodzaj wykonywanej
pracy zawodowej. Tak jak w każdej
rzeczywistości o charakterze
nadprzyrodzonym, najistotniejsza



jest odpowiedź na miłość Boga, a tego
nie można ocenić na tej ziemi.

Święty Josemaría wyrażał tę jedność
powołania mówiąc, że jest to „jedno
powołanie Boże, jeden fenomen
duchowy, który dostosowuje się z
elastycznością do osobistych
warunków każdej osoby i do jej
własnego stanu. Tożsamość
powołania pociąga za sobą równość
poświęcenia, w naturalnych
granicach, które narzucają te różne
warunki”[16].

Oczywiście jedność i różnorodność w
Dziele obejmują jedność mężczyzn i
kobiet: jest to jedność ducha, misji
apostolskiej i środków, przy
jednoczesnym rozdzieleniu działań
ośrodków męskich i żeńskich.
Ponadto, w sprawach wspólnych dla
całego Dzieła, na szczeblu
centralnym i regionalnym istnieje
jedność kierunku działania
mężczyzn i kobiet. Organy



zarządzające w przypadku mężczyzn
i kobiet mają taką samą inicjatywę i
odpowiedzialność. W określonych
ważnych przypadkach
ustanowionych przez prawo mają
one taką samą zdolność
przyjmowania lub odrzucania
propozycji prałata lub, w regionach,
wikariusza regionalnego.

Całym naszym życiem

8. Może się wydawać, że niektórzy
bardziej od innych poświęcają się
misji Dzieła. To nieprawda. Wszyscy
żyją z jednakowym poświęceniem,
gdyż bycie i czynienie Opus Dei nie
polega tylko, czy przede wszystkim,
na współpracy w określonych
zadaniach lub apostolskich dziełach
korporacyjnych. Powołanie i
odpowiadająca mu misja obejmują
całe nasze życie, nie tylko jego część;
całe życie jest okazją i środkiem do
naszego spotkania z Jezusem i do
apostolstwa.



W odniesieniu do tego św. Josemaría
pisał, że nasze wezwanie stanowi
„wszechogarniające powołanie,
ponieważ – niezależnie od stanu
cywilnego osoby – jej poświęcenie
pracy i wiernemu wypełnianiu
obowiązków stanu jest pełne,
zgodnie z duchem Opus Dei. Dlatego
poświęcenie się Bogu w Opus Dei nie
oznacza wyboru pewnych działań,
nie oznacza poświęcenia większej
lub mniejszej części naszego życia na
dobre czyny przy jednoczesnym
porzuceniu innych. Opus Dei wpisuje
się w całe nasze życie”[17]. 
Wszechogarniające powołanie,
obejmujące całe nasze życie, z
pełnym poświęceniem, ponieważ we
wszystkim kryje się wezwanie Boga
do miłowania Go i służenia innym, z
miłością, która jest wolnością
wewnętrzną. Dlatego, jak stwierdził
don Álvaro, „Dzieło wymaga wielkiej
elastyczności: minimum zasad,
ponieważ są konieczne; ale
minimum, aby litera nie zabiła



ducha: Littera enim occidit, spiritus
autem vivificat (2 Kor 3,6)”[18].

9. Tym listem chciałbym zaprosić
was również do odnowienia
wdzięczności Panu za dar powołania.
Wdzięczności radosnej, nie tylko za
piękno Dzieła, gdy widzimy je takim,
jakim chce go Bóg w jego
całokształcie, ale również gdy każdy i
każda z nas widzi, jak to piękno staje
się w pełni obecne w osobistym
sposobie przeżywania tego samego
powołania przez każdego wiernego
Prałatury: jako numerariusze (w
przypadku kobiet, również jako
numerarie pomocnicze), jako
przyłączeni, jako supernumerariusze
lub jako członkowie Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża.

W tym kontekście chciałbym
podkreślić to, co pisałem do Was
kilka miesięcy temu: doświadczenie
osobistej i cudzej słabości w
zestawieniu z tą wspaniałą



propozycją, jaką stanowią wiara
chrześcijańska i duch Dzieła, nie
powinno powodować naszego
zniechęcenia. W obliczu
rozczarowania, jakie może wywołać
dysproporcja między ideałem a
nędzną rzeczywistością naszego
życia, bądźmy pewni, że możemy
zacząć od nowa każdego dnia z mocą
łaski Ducha Świętego[19].

II. Powołanie do Dzieła jako
numeraria i numerariusz

10. „W sercu Dzieła numerariusze –
wezwani do szczególnej misji służby
– umieją poświęcać się na rzecz
wszystkich swoich braci, żeby
uprzyjemnić im drogę do świętości;
żeby służyć im we wszystkich
potrzebach ducha i ciała; żeby
pomagać im w trudnościach i
umożliwić, przez swoje pełne
oddania poświęcenie, owocne
apostolstwo wszystkich”[20]. W ten
sposób numerariusze dają życie



swoim braciom: ich praca,
„podtrzymując aktywnego i czujnego
ducha we wszystkich, tworzy w
konsekwencji niezwykłą
rzeczywistość braterstwa i
jedności”[21].

W przypadku numerariuszy i
numerarii powołanie do Opus Dei
jest określone przez dar celibatu
apostolskiego i pełną dyspozycyjność
dla zadań formacyjnych i prac
apostolskich. Tę dyspozycyjność,
rozumianą i realizowaną jako
szczególna misja służby innym,
ułatwia fakt, że numerariusze z
reguły mieszkają w ośrodkach
Dzieła. Może jednak pojawić się
wiele okoliczności, które sprawią, że
stosowne będzie inne rozwiązanie.
Nie ma to wpływu na ich tożsamość
ani na ich misję, ponieważ zawsze
będą świadomi tego, że służą
wszystkim innym, niezależnie od
tego, gdzie mieszkają.



Dyspozycyjność serca

11. Dyspozycyjność numerariuszy
dla służby innym polega na 
dyspozycyjności serca: na efektywnej
wolności życia tylko dla Boga, a ze
względu na Niego – dla innych,
połączonej z wolą zajmowania się
zadaniami, które będą niezbędne w
Dziele.

Dla jednych dyspozycyjność wyrazi
się we współpracy w działaniach
formacyjnych i pracach apostolskich,
przy jednoczesnym poświęceniu się
pracy zawodowej odpowiadającej ich
talentom, studiom i preferencjom, by
tam nieść radość Ewangelii. Dla
innych będzie chodzić o zawodowe
poświęcenie się pracy w
administracji ośrodków Dzieła czy
zadaniom formacyjnym,
zarządzaniu, kierowaniu działaniami
apostolskimi czy współpracy w nich.

Z drugiej strony dyspozycyjność nie
ogranicza się do biernej postawy



polegającej na robieniu tego, o co
mnie poproszą, ale przejawia się w
pełni, kiedy myślimy, jakie talenty
otrzymaliśmy od Boga, by oddać je
na potrzeby misji apostolskiej;
ofiarujemy się, wychodzimy naprzód
z inicjatywą. Dyspozycyjność nie
oznacza bezruchu, lecz przeciwnie,
stałe pragnienie poruszania się w
Bożym tempie.

Trzeba rozumieć i przeżywać
osobistą dyspozycyjność jako
wolność, w tym sensie, by nie mieć
innych więzów z wyjątkiem miłości
(to znaczy, by nie być koniecznie
przywiązanym do pracy, do miejsca
zamieszkania, itd., a jednocześnie
być mocno zakorzenionym tam,
gdzie jesteśmy). To nie zewnętrzne
okoliczności czynią nas wolnymi, ale
miłość, jaką nosimy w sercu.

Nasz Ojciec przewidział, że jednym
ze sposobów, w jaki to szczególne
zadanie służby się realizuje jest fakt,



iż zarządzanie w Opus Dei opiera się
na numerariach i numerariuszach.
Poświęcenie tym pracom jest
konieczne, ponieważ podtrzymuje
życie całości. Błędem jednak byłoby
myślenie, że ci, którzy poświęcają się
zadaniom rządzenia czy formacji, są
bardziej dyspozycyjni albo że 
bardziej czynią Opus Dei. W
odniesieniu do tego don Javier pisał
w jednym ze swoich listów: „nie ma
innego wyjścia jak to, by niektóre
córki i synowie moi ograniczyli swe
zawodowe zajęcia – lub czasami
nawet porzucili je całkowicie,
przynajmniej na pewien okres – aby
oddać się wspieraniu życia
duchowego swoich braci i
kierowaniu pracą apostolską”[22].

Nasz Ojciec objaśnia w wielu
miejscach tę pełną dyspozycję, np.
„Wszyscy obdarzeni Bożym
powołaniem, numerariusze powinni
oddać się bezpośrednio i natychmiast
Panu w całopalnej ofierze,



poświęcając wszystko, co mają, całe
swoje serce, swoje działania bez
ograniczeń, swoją własność, swój
honor”[23]. Chodzi właśnie o
oddanie dobrowolne wszystkich
działań, jakiekolwiek by nie były, bez
ograniczeń, aby czynić Dzieło.
Oczywiście zdarzają się okoliczności,
które obiektywnie warunkują
możliwość podjęcia niektórych
obowiązków czy zadań w
określonym momencie. Dlatego
podkreślam, że ważna jest
wewnętrzna gotowość do pełnej
dyspozycyjności w służbie innym, z
miłości do Chrystusa.

Grupa osób przybitych do Krzyża

12. Przypomnijmy również inne
słowa św. Josemaríi: „Nasz Pan nie
chce dla swojego Dzieła osobowości
przemijającej: prosi nas o osobowość
nieśmiertelną, bo chce, aby w nim –
w Dziele – była grupa osób
przybitych do Krzyża. Święty Krzyż



uczyni nas wiecznymi, zawsze z tym
samym duchem Ewangelii, który
przyniesie apostolstwo działania jako
smaczny owoc modlitwy i
poświęcenia”[24]. Nasz Ojciec nie
wskazuje, kto stanowi tę grupę
przybitą do Krzyża, ale don Álvaro, w
komentarzu dotyczącym tego ustępu
wskazuje, że widać już tu zapowiedź
lub wzmiankę o różnych sposobach
życia powołaniem w Dziele. Z
kontekstu możemy sądzić, że w tym
przypadku odnosi się przede
wszystkim do numerariuszy i
numerarii.

W kilku innych miejscach św.
Josemaría odnosi się również do
kapłanów jako do szczególnie
przybitych do Krzyża. A tak
naprawdę wszyscy powinniśmy być
przybici do Krzyża, również
przyłączeni i supernumerariusze,
ponieważ tam właśnie spotykamy
Pana, jak mówi nasz Ojciec słowami
wyrażającymi jego głębokie



doświadczenie osobiste: „Mieć Krzyż
to utożsamiać się z Chrystusem, być
Chrystusem, a przez to – być synem
Boga”[25].

Chociaż dla numerarii oraz
numerariuszy może okazać się po
ludzku trudne porzucenie na jakiś
czas wykonywanego wcześniej
zawodu w celu poświęcenia się
innemu rodzajowi działalności
(administracji ośrodków Dzieła,
zarządzaniu, formacji, kierowaniu
czy współpracy w działaniach
apostolskich), chodzi tu o płodne
spotkanie z Krzyżem, miejscem
najgłębszego utożsamienia z
Chrystusem i źródłem wielkiej
radości nadprzyrodzonej, nieraz
nieoczekiwanym.

13. Kiedy prosimy o przyjęcie do
Dzieła, poznajemy i przyjmujemy
dobrowolnie – z miłości! – tę postawę
dyspozycyjności, która prowadzi nas
do przyłączenia się do Bożego



projektu. Jednocześnie, tak jak we
wszystkim w życiu duchowym, z
biegiem czasu dojrzewamy coraz
bardziej w oddaniu. Ten wzrost
dokonuje się poprzez formację, życie
wewnętrzne i różne doświadczenia
dyspozycyjności – niewielkie zmiany
planów, zadania itp. – które
przygotowują duszę do wielkich
zmian, jeśli byłoby to konieczne. To
naturalne, że gdy chodzi o znaczące
zmiany, dyrektorzy zawsze starają
się najpierw zapytać o zdanie
zainteresowanych, chociaż ci ostatni,
przedstawiając z prostotą trudności,
jakie dostrzegają, podtrzymują
gotowość do robienia tego, co
konieczne, z miłości do Boga i do
dusz.

Powtarzam, że najważniejsze jest to,
by każdy posiadał tę stałą
wewnętrzną gotowość do oddania
swoim braciom i tylu innym osobom,
które czekają na naszą
chrześcijańską służbę: „Podnieście



oczy i popatrzcie na pola, jak się
bielą na żniwo” (J 4,34).

Ta postawa jest całkowicie do
pogodzenia ze zdrową ambicją
zawodową oraz z logiczną troską i
odpowiedzialnością za materialne
utrzymanie siebie i zaspokojenie
potrzeb naszej nadprzyrodzonej
rodziny. Gotowość do zmiany pracy
zawodowej, jeśli będzie tego
wymagać Dzieło, właśnie po to, by
poświęcić się formacji innych, idzie
w parze z przekonaniem o byciu
kobietami i mężczyznami, którzy
chcą być tak jak inni, obecni w
wyzwaniach tego świata, ponieważ
ich misja polega na pomaganiu w
jego przekształcaniu i prowadzeniu
go do Boga. A to robi się również w
sposób bardzo skuteczny, zajmując
się zarządzaniem i formacją w
Dziele.

Wy, numerarie i numerariusze,
przeżywacie dar celibatu



apostolskiego jako pełnię miłości w
Chrystusie, która otwiera na
ojcostwo i macierzyństwo duchowe.
Jesteście wezwani do bycia żywym
świadectwem całkowitego oddania
Bogu pośród świata, przez pełną
dyspozycyjność w służbie wszystkim:
zakochani w Jezusie, w innych i w
świecie. Otrzymujecie szczególne
wezwanie do strzeżenia
nadprzyrodzonej rodziny i do troski
o waszych braci.

Przed wami rozpościera się bardzo
rozległa panorama: przez swoje
oddane życie, czasem może ukryte i
bez ludzkiego blasku, docieracie
skutecznie do najdalszych zakątków
świata.

III. Powołanie do Dzieła jako
numeraria pomocnicza

14. Wy, numerarie pomocnicze,
macie szczególne zadanie służby,
które realizujecie tworząc i



utrzymując atmosferę
chrześcijańskiego domu w ośrodkach
Dzieła. Urzeczywistniacie to zadanie
przez swoją pracę zawodową, którą
w waszym przypadku jest
Administracja. Jak wiecie, nie chodzi
tylko o wypełnianie szeregu zadań
materialnych, które w różnym
stopniu możemy i powinniśmy
wykonywać wspólnymi siłami.
Chodzi raczej o to, by te zadania
przewidywać, organizować i
koordynować w taki sposób, że
skutkiem będzie właśnie ta rodzinna
atmosfera, w której wszyscy będą
czuć się jak w domu, serdecznie
przyjęci, ważni, otoczeni troską, a
jednocześnie odpowiedzialni. To
właśnie, co zresztą ma ogromne
znaczenie dla każdego człowieka,
wpływa na charakter i atmosferę
duchową całego Dzieła, wszystkich i
każdego z jego członków. Wy,
kobiety, stajecie się więc
„niezastąpionym oparciem i źródłem
duchowej siły dla innych, którzy



odczuwają […] wielkie energie”[26]
waszego ducha.

Pierwszeństwo osoby i rodziny

15. Przez swoją pracę dbacie o życie
w Dziele i służycie mu, czyniąc
pojedynczą osobę centrum uwagi i
priorytetem waszej pracy. Jest to
bardzo konkretny wyraz tego, że
Dzieło jest rodziną; prawdziwą
rodziną, a nie rodziną w sensie
metaforycznym. Pamiętacie, jak nasz
Ojciec mówił nam tyle razy, że więzi
w Dziele są silniejsze od więzów
krwi, co ma też konsekwencje w
naszych uczuciach, przejawia się we
wzajemnej miłości.

Święty Josemaría zwracał często
uwagę na to, że praca Administracji
jest taka sama jak ta, którą
wykonywała Maryja. Dlatego 
atmosfera rodzinna Dzieła powinna
być jakby kopią, kontynuacją tego,
czym była atmosfera domu w
Nazarecie: chociaż jej nie



widzieliśmy, możemy to sobie
wyobrazić.

Mimo iż pracę właściwą
Administracji ośrodków nazywa się
różnie w różnych kulturach, wy,
numerarie pomocnicze, w
rzeczywistości jesteście siostrami,
matkami, integralną częścią rodziny,
tak jak Ojciec i pozostali synowie i
córki. Ze względu na łaskę, jaką
otrzymałyście od Boga, aby dbać o
wszystkich w Dziele, św. Josemaría
mówił, że – gdyby mógł – zostałby
numerarią pomoczniczą. Nazywał
was swoimi najmłodszymi córkami,
bo pojawiłyście się w Dziele jako
ostatnie, a nie dlatego, że uważał was
za niedorosłe. Przeciwnie, ufał
szczególnie waszej dojrzałej i mocnej
wierności, żeby posuwać naprzód
ważne intencje Dzieła.

Ze wszystkich środowisk

16. To coś wspaniałego, że wy,
numerarie pomocnicze, pochodzicie



ze wszystkich środowisk. W
rzeczywistości niektóre kobiety mają
wątpliwość co do tego, czy Bóg prosi
je o bycie numerarią czy numerarią
pomocniczą. Jednym z elementów, o
których należy pamiętać, jest między
innymi skłonność do wykonywania
zadań bardziej bezpośrednio
zorientowanych na służbę innym i
troskę o nich. Oczywiście rozeznanie
ostatecznie zależy od każdej z was,
wspieranej sugestiami kierownictwa
duchowego i dyrektorek.

W każdym razie zrozumiałe jest, że
praca Administracji ma wielką
godność: polega na nadawaniu i
utrzymywaniu ciepła domowego
ogniska w rodzinie. Poza tym wy,
osoby pracujące w Administracji
poprzez ten zawód, bo „jest to
również zawód – prawdziwy i
szlachetny,[…] wpływacie
pozytywnie nie tylko na rodzinę, ale
także na niezliczoną liczbę przyjaciół
i znajomych, na osoby, z którymi w



taki czy inny sposób stykacie się, i
spełniacie w ten sposób zadania
nieraz o wiele bardziej rozległe niż w
innych pracach i zawodach”[27].

Apostolstwo apostolstw

17. Święty Josemaría doceniał pracę
Administracji do tego stopnia, że
uważał ją za apostolstwo apostolstw.
Bez niej Dzieło nie mogłoby się
rozwijać.

Jest to apostolstwo apostolstw po
pierwsze dlatego, że samo w sobie
jest bardzo bezpośrednim
apostolstwem. Podkreślam, że nie
ogranicza się do wykonywania
pewnych posług materialnych,
samych w sobie potrzebnych i
ważnych; przede wszystkim jednak
ta praca, przemieniona w modlitwę,
wpływa bardzo bezpośrednio na
formację ludzką i duchową osób
administrowanego ośrodka.
Atmosfera, jaką tworzycie, formuje, i
to bardzo mocno.



Wasza dobrze wykonana praca w
rzeczywistości materializuje ducha i
przekazuje go skutecznie drogą
czynów, w sposób konkretny i stały.
Dlatego staracie się wykonywać
prace domowe jak najbardziej
profesjonalnie, tak jak każde z moich
dzieci postępuje w stosunku do
swojej pracy. A podnosząc ją do
poziomu pracy uświęconej, oddajecie
swoje kompetencje zawodowe
bezpośrednio na służbę ludziom,
przemieniając je w czynnik
humanizujący i inspirujący pracę
zawodową nas wszystkich.

Po drugie, praca Administracji jest
apostolstwem apostolstw, ponieważ
umożliwia pozostałe prace, działając
jako ożywczy sok i impuls, zwłaszcza
gdy staracie się przemieniać ją w
dialog z Bogiem. „Pracując w
Administracji – pisał do was św.
Josemaría – uczestniczycie we
wszystkich apostolstwach,
współpracujecie w całej pracy. Jej



dobre funkcjonowanie jest
warunkiem koniecznym,
największym z impulsów dla całego
Dzieła, jeśli wykonujecie ją z miłością
Boga”[28]. Bardzo zauważalne jest,
gdy w początkach pracy apostolskiej
w jakimś kraju czy mieście nie ma
jeszcze Administracji; odczuwalne
jest też, że – gdy już ona jest – Dzieło
nabiera więcej życia i dynamiki.
Poza tym, co oczywiste, wy,
numerarie pomocnicze
współpracujecie w wielu innych
działaniach apostolskich, na ile jest
to możliwe w każdym przypadku.

Mówimy też, że Administracja to 
kręgosłup Dzieła, ponieważ
podtrzymuje całe ciało, które w
przeciwnym razie nie utrzymałoby
się prosto. Tak właśnie jest, dzięki
Bogu; powinniśmy zawsze to
rozważać i doceniać. Oczywiście ten
kręgosłup i to apostolstwo apostolstw
tworzą też inne numerarie pracujące
w Administracji.



Wy, moje córki, numerarie
pomocnicze, macie wspaniałą misję:
przemieniać ten świat, dziś tak pełen
indywidualizmu i obojętności, w
prawdziwy dom rodzinny. Wasza
praca, wykonana z miłością, może
dotrzeć do wszystkich środowisk.
Budujecie świat bardziej ludzki i
bardziej boski, ponieważ nadajecie
mu godność swoją pracą
przemienioną w modlitwę, swoją
miłością i profesjonalizmem, jaki
wkładacie w troskę o osoby w ich
integralności.

IV. Powołanie do Dzieła jako
przyłączona i przyłączony

Z własną tożsamością

18. Przyłączeni czynicie Opus Dei
przede wszystkim poprzez głębokie
apostolstwo osobiste w waszym
własnym środowisku zawodowym i
rodzinnym, a także współpracując z
numerariuszami w opiece nad



pozostałymi wiernymi Dzieła. Swoim
życiem ukazujecie absolutnie wolny
charakter działalności apostolskiej
każdego ochrzczonego, prowadząc ją
z całą energią serca oddanego Bogu
w celibacie. Dlatego św. Josemaría
mógł wam powiedzieć: „Zazdroszczę
wam, wasze oddanie Bogu jest
całkowite i pełne, tak jak moje, ale
możecie dotrzeć dużo dalej”[29]. Co
chciał przez to powiedzieć? Chciał
powiedzieć, że najważniejsze jest być
pośród świata, pośród różnych
działań, prac, w rodzinach, żeby tam
prowadzić życie chrześcijańskie.

Znajdujecie się w bardzo różnych
okolicznościach i poruszacie się we
wszelkiego rodzaju środowiskach
zawodowych. Wasze życie otwiera
się na nieograniczone pole
możliwości wcielania i szerzenia
ducha Opus Dei. Ze względu na
różnorodność swojego pochodzenia,
docieracie do całej tkanki
społeczeństwa; dzięki większej



obecności w każdym miejscu,
umożliwiacie zakorzenienie się
apostolstwa w terenie; wasz sposób
życia pozwala wam utrzymywać
wielką różnorodność relacji i czynić
to w sposób bardzo stały: relacje
rodzinne, zawodowe, sąsiedzkie, na
wsi, w mieście czy w kraju
zamieszkania. „Docieracie dużo
dalej”, jak stwierdził św. Josemaría,
nie tylko jeśli chodzi o zasięg
apostolstwa, ale też o jego głębię,
także dlatego, że ukazujecie swoim
życiem, co oznacza oddanie Bogu 
pośród świata, z niepodzielonym
sercem.

Zrozumiałe jest więc, że nasz Ojciec
pragnął, by przyłączonych było dwa
razy więcej niż numerariuszy:
ponieważ praca w zwykłych
okolicznościach i pośród zajęć
właściwych dla każdej i każdego jest
czymś zasadniczym.



Jeśli ktoś z was, zastanawiając się
nad możliwym powołaniem do
Dzieła, wahałby się między byciem
numerariuszem a przyłączonym,
może konieczne byłoby ukazanie mu,
że błędem jest myślenie, iż bycie
numerariuszem to coś więcej niż
bycie przyłączonym.Ma to ogromne
znaczenie przy rozeznawaniu
powołania. Są przypadki, w których
przeżywanie powołania do Dzieła
wyraża się w sposób bardzo
oczywisty: np. żonaty mężczyzna
może być supernumerariuszem, ale
nie przyłączonym czy
numerariuszem. Są jednak również
przypadki mniej oczywiste, i
ostatecznego rozeznania musi
dokonać osoba zainteresowana; to
ona doświadcza, o co konkretnie
prosi ją Bóg, w ramach jedynego i
wspólnego powołania. Oczywiście, z
roztropności dobrze jest zasięgnąć
rady w kierownictwie duchowym,
jak też rozważyć to z dyrektorami,
którzy znają daną osobę i pragną



wraz z nią rozeznać, jaka jest wola
Boża.

Miła woń Chrystusowa

19. Odnosząc się konkretnie do
przyłączonych, św. Josemaría pisał:
„Poprzez swoją pracę – którą czasem
wykonują w dziełach korporacyjnych
– we wszystkich okolicznościach
społecznych, we wszystkich
miejscach, w najróżniejszych
zakątkach ziemi, niosą wszędzie,
wśród swoich kolegów z pracy, miłą
woń Chrystusową. Starają się też
ukierunkowywaćpo chrześcijańsku
zarówno publiczne, jak i prywatne
zadania społeczne, zawodowe,
ekonomiczne itp. osób należących do
tej samej klasy i kondycji społecznej.
A to wszystko zazwyczaj bez
konieczności zmiany miejsca
zamieszkania czy pracy”[30]. Dlatego
słyszałem bezpośrednio od don
Javiera, jak mówił – powtarzając
nauczanie św. Josemaríi – że wy,



przyłączeni, wyrażacie w sposób
szczególnie jasny, czym jest Opus Dei,
przez uświęcanie codziennego życia,
pracy zawodowej i życia rodzinnego
bez zmiany miejsca.

Wy, przyłączeni, czasami pracujecie
w dziełach korporacyjnych
związanych z edukacją czy w innych
przedsięwzięciach apostolskich.
Jednakże nie jest to wasz
podstawowy sposób uczestniczenia
w misji Dzieła, gdyż ono całe jest w
waszych rękach. Czasami konieczne
jest, żebyście podjęli te zadania, ale
podstawową rzeczą jest uświęcenie
codziennego życia, przyjacielskie
obcowanie i zażyłe stosunki z
ludźmi, a w odpowiedniej sytuacji
towarzyszenie waszym przyjaciołom
w środkach formacyjnych pracy św.
Rafała i św. Gabriela… Jednym
słowem, Bóg wzywa was do bycia
zaczynem w cieście. W waszym
przypadku ważna jest praca w
zwyczajnych okolicznościach i w



zajęciach właściwych dla każdej i dla
każdego.

V. Kapłani Prałatury

20. Wśród numerariuszy i
przyłączonych pojawiają się
powołania do kapłaństwa w Dziele,
równie istotne w rzeczywistości
teologicznej i prawnej Prałatury jak
powołania świeckich. To wezwanie
nie jest zwieńczeniem powołania do
Dzieła, ale nowym sposobem
przeżywania go, przy czym macie
„jeszcze większy obowiązek niż inni,
by położyć swoje serce na ziemi jak
dywan, by wasi bracia i siostry mogli
miękko stąpać”[31].

Obok spraw właściwych dla posługi
kapłańskiej w Kościele – której
centrum stanowi Eucharystia –
kapłani Prałatury poświęcają się
zasadniczo posłudze wśród
pozostałych wiernych i opiece
duszpasterskiej nad ich działaniami



apostolskimi. Konkretnie, ze względu
na szczególną misję duszpasterską
Prałatury, poświęcają się przede
wszystkim sprawowaniu
sakramentów Eucharystii i pokuty,
głoszeniu Słowa Bożego,
kierownictwu duchowemu oraz
rozległemu zadaniu formacji
doktrynalnej.

Fakt, iż kapłani Prałatury żyją tak jak
inni duchem Dzieła, stwarza pewien
styl kapłański: w swojej posłudze z
konieczności odzwierciedlają
świeckość; szanują i popierają z
wielką delikatnością
odpowiedzialność i inicjatywę
wiernych świeckich; działają w
sposób nadprzyrodzony, by zbliżyć
ludzi do Boga; rozwijają u innych
wolność ducha, jaką jest miłość; mają
inicjatywę, by prowadzić hojną pracę
kapłańską. Oczywiście, w miarę
możliwości, współpracują też w
działaniach diecezji.



W służbie innym

21. Święty Josemaría pisał na
początku jednego ze swoich listów,
szczególnie skierowanego do jego
synów, kapłanów: „Zostaliście
wyświęceni, moi synowie kapłani,
żeby służyć. Pozwólcie, że rozpocznę
od przypomnienia, że wasza misja
kapłańska jest misją służby. Znam
was i wiem, że to słowo – służyć –
streszcza wasze dążenia, całe wasze
życie, i jest waszą dumą, a moją
pociechą: gdyż ta dobra i szczera
wola, jaką macie – tak jak wasi bracia
i siostry świeccy – by zawsze
zajmować się czynieniem dobra
innym, daje mi prawo powiedzieć, że
jesteście gaudium meum, et corona
mea (Flp 4,1); moją radością i
chwałą”[32].

Duch służby porusza was, kapłanów,
do czucia się i do bycia w praktyce
jednym więcej wśród waszych braci,
ze świadomością, że w Dziele jest



„tylko jedna klasa, chociaż tworzą ją
kapłani i świeccy”[33]. Jednocześnie,
swoim przykładem i słowem staracie
się wzbudzać pragnienia świętości u
innych i być narzędziami jedności w
Dziele. Będąc zawsze bardzo blisko
wszystkich, staracie się
podtrzymywać właściwy ton ludzki,
zachowujecie powagę kapłańską w
postawie, w rozmowach itd.

Dzieci moje, skoro św. Josemaría
mówił wszystkim, że „to o Chrystusie
powinniśmy mówić, a nie o sobie
samych”[34], wy, kapłani, staracie się
szczególnie, by nie błyszczeć, nie być
protagonistami, dążąc do tego, by
blaskiem i główną postacią waszego
życia był Chrystus, i by błyszczeli
raczej wasi bracia i siostry. Dlatego,
jak dobrze wiecie i jak staracie się
żyć, szczególnie potrzebne jest wasze
zjednoczenie z Bogiem, wasza
modlitwa i radosna ofiara, w
jedności życia.



VI. O celibacie apostolskim
numerariuszy i
przyłączonych

22. Powołanie do Dzieła w
przypadku numerariuszy, numerarii
i przyłączonych, wiąże się z
celibatem apostolskim, który jest
darem Boga, a odpowiedzią na ten
dar jest odwzajemnienie Miłości
miłością. „Pamiętajcie zawsze, że to
Miłość – Miłość nad miłościami – jest
przyczyną naszego celibatu”[35].
Dlatego nie można uważać celibatu
wyłącznie ani przede wszystkim za
pewną opcję funkcjonalną, to znaczy
za coś stosownego, co umożliwia
większe poświęcenie się pracy Dzieła
czy przeprowadzanie się z miejsca
na miejsce. To prawda, że celibat to
umożliwia i ułatwia, ale jego
podstawową przyczyną ma być
szczególny dar utożsamienia się z
życiem Chrystusa. „Celibat powinien
być świadectwem wiary: wiara w



Boga staje się konkretna w tej formie
życia, której sens nadaje tylko Bóg.
Oparcie życia na Nim, wyrzeczenie
się małżeństwa i rodziny oznacza, że
przyjęcie i doświadczenie Boga jest
dla mnie rzeczywistością i dlatego
mogę Go nieść ludziom”[36].

Celibat apostolski nie oddziela nas od
innych; ponieważ jednak pociąga za
sobą pewne zaangażowanie serca
niepodzielnie oddanego Bogu,
powinien być zauważalny w
sposobie życia w oddaniu,
analogicznie jak w przypadku osoby
zamężnej czy żonatej, która nie
zachowuje się tak, jakby nie miała
żadnego zobowiązania wierności
wobec współmałżonka.

Powołanie, przeżywane w sposób
radykalny, czasami zderza się ze
standardami świata. Tu również
możemy zastosować te ogólniejsze
słowa św. Josemaríi: „Ale kiedy moje
życie zderzy się ze zlaicyzowanym



lub pogańskim otoczeniem, czy moja
naturalność nie wyda się sztuczna?”–
pytasz. Odpowiadam: twoje życie
niewątpliwie zderzy się z ich życiem,
ale właśnie na tym zderzeniu, kiedy
swoją wiarę będziesz potwierdzać
czynami, polega naturalność, o którą
cię proszę. ”[37].

Odnawiajmy ciągle na nowo
przekonanie, że dar celibatu
apostolskiego ukazuje szczególną
miłość Boga, wezwanie do
specjalnego utożsamienia z Jezusem,
które pociąga za sobą również po
ludzku, ale przede wszystkim w
sposób nadprzyrodzony, większą
zdolność do kochania wszystkich.
Stąd celibat, który rezygnuje z
fizycznego ojcostwa i macierzyństwa,
umożliwia dużo wspanialsze
macierzyństwo czy ojcostwo
duchowe. W każdym razie jednak
bardziej utożsamiony z Chrystusem
jest ten, kto mocniej kocha Pana, czy
to żyjący w celibacie, czy też w



małżeństwie, ponieważ małżeństwo
jest również „boską drogą na
ziemi”[38].

VII. Powołanie do Dzieła jako
supernumeraria i
supernumerariusz

Wielka łaska Boża

23. Największą część wiernych Opus
Dei stanowicie wy,
supernumerariusze, którzy staracie
się uświęcać wszystkie aspekty
swojego życia, a szczególnie życie
małżeńskie i rodzinne, ponieważ
zazwyczaj żyjecie w małżeństwie. W
1947 r. św. Josemaría tak pisał do
swoich dzieci w Hiszpanii,
odpowiadając na uwagi, jakie
otrzymał odnośnie
supernumerariuszy: „Przeczytałem
uwagi dotyczące supernumerariuszy.
(…) W następnym tygodniu zwrócę ci
te kartki z konkretnymi
wskazówkami: w każdym razie już



teraz piszę, że nie możemy tracić z
oczu, iż nie chodzi tu o zapisanie się
jakichś panów do określonego
stowarzyszenia (…). To wielka łaska
Boża być supernumerariuszem”[39].
To Bóg udziela łaski: dużo łaski, jak
mówi św. Josemaría; i wielkiej łaski:
jest nią powołanie do Dzieła. Dla
supernumerariuszy to powołanie
oznacza szczególną pomoc, by
kroczyć własną drogą uświęcenia:
wyznaczoną przez chrzest, i w
większości przypadków, przez
przyjęcie sakramentu małżeństwa i
założenie rodziny.

To wezwanie zakłada pewien wybór
i skierowane jest, jak napisałem
wcześniej, ku pewnej misji: być Opus
Dei i czynić Opus Dei w Kościele. W 
Instrukcji o pracy św. Gabriela,
odnosząc się do supernumerariuszy i
supernumerarii, św. Josemaría pisze:

„Widzę wielką wybraną drużynę w
akcji (…). Wszyscy, każdy z nich wie,



że został wybrany przez Boga, aby
osiągnąć osobistą świętość pośród
świata, dokładnie w miejscu, które
zajmuje na świecie. To ludze z
solidną i świadomą pobożnością
skierowaną ku wypełnianiu, choć to
kosztuje, obowiązku każdej
chwili”[40]. Dlatego nie postrzegajmy
nigdy powołania jako szeregu
wymagań, obowiązków – chociaż
oczywiście się z nimi wiąże – ale
przede wszystkim jako wybór Boga,
jako wielki dar Boży.

Punkt odniesienia nadający sens
waszej misji, to bycie „zaczynem,
który przebóstwi ludzi, a czyniąc ich
boskimi, uczyni ich jednocześnie
prawdziwie ludzkimi”[41]. Jak
Akwila i Pryscylla, którzy przyjęli św.
Pawła w Koryncie (por. Dz 18,2), i
którzy później głosili Ewangelię
Apollosowi i wielu innym (por. Dz
18,26; Rz 16,3; 1 Kor 16,19); jak tylu
innych pierwszych chrześcijan,
którzy prowadzili normalne życie,



podobne do ludzi im współczesnych,
a którzy jednocześnie byli solą ziemi
i światłem świata pogrążonego w
ciemnościach.

„Wśród supernumerariuszy jest cała
gama sytuacji społecznych, zawodów
i funkcji. Wszystkie okoliczności i
sytuacje życia są uświęcane przez te
moje dzieci – mężczyzn i kobiety –
które w ramach swojego stanu i
swojej sytuacji w świecie, poświęcają
się dążeniu do doskonałości
chrześcijańskiej z pełnią
powołania”[42]. Zwróćcie uwagę, jak
nasz Ojciec podkreśla tę pełnię
powołania. Jeśli chodzi o
różnorodność, oczywiste jest, że
wynika ona z faktu, iż Dzieło jest
drogą uświęcenia i apostolstwa w
zwyczajnym życiu, które dopuszcza
wszelką różnorodność tego, co
ludzkie i uczciwe.

Małżeństwo i rodzina



24. Powołanie do Dzieła jako
supernumerariusz rozwija się przede
wszystkim w środowisku rodzinnym:
„Wasze pierwsze apostolstwo ma
miejsce w domu”[43]. Święty
Josemaría pragnął, by wszystkie
domy supernumerariuszy i
supernumerarii były „jasne i
radosne”, by stały się „ośrodkami
szerzenia ewangelicznego
przesłania”[44]. To jest dziedzictwo,
które przekazujecie społeczeństwu.
Dlatego pisał do was również:
„Formacja, jaką daje wam Opus Dei,
pozwala wam doceniać piękno
rodziny, nadprzyrodzone dzieło,
jakim jest jej założenie, źródło
uświęcenia ukryte w obowiązkach
małżeńskich”[45].

Poza tym jesteście wezwani do
wywierania pozytywnego wpływu na
inne rodziny, szczególnie przez
wspieranie ich w tym, by ich życie
rodzinne miało chrześcijański sens i
przez przygotowanie młodzieży do



małżeństwa. Dzięki temu
przekażecie wielu młodym swój
zapał i będą oni w stanie stworzyć
kolejne chrześcijańskie domy, w
których będą mogły również pojawić
się liczne powołania do celibatu
apostolskiego, których chce Bóg.

Również wy, osoby stanu wolnego,
oraz wdowcy i wdowy – a także
małżeństwa bezdzietne – możecie
dostrzec w rodzinie pierwsze
apostolstwo, bo zawsze będziecie
mieć atmosferę rodzinną, o którą w
taki czy inny sposób będzie trzeba się
troszczyć.

Wpływać po chrześcijańsku na
własne otoczenie

25. Święty Josemaría widział w was
wielką mobilizację chrześcijan, która
promieniuje w swojej pracy i w
swoim otoczeniu społecznym
miłością Chrystusa, zwłaszcza
poprzez swoje apostolstwo przyjaźni
i zaufania. Czyniąc to, przyczyniacie



się też do polepszenia samych
struktur społecznych, czyniąc je
coraz bardziej ludzkimi i zgodnymi z
życiem dzieci Bożych, uczestnicząc
aktywnie w rozwiązywaniu
problemów swoich czasów.
„Prowadzicie bardzo skuteczne
apostolstwo, gdy staracie się
ukierunkować po chrześcijańsku
zawody, instytucje i struktury
ludzkie, w których pracujecie i
poruszacie się”[46].

To jasne, że powołanie i wynikająca z
niego misja supernumerarii oraz
supernumerariuszy nie ogranicza się
do wykonywania pewnych praktyk
pobożności, uczestniczenia w
środkach formacyjnych i niektórych
działaniach apostolskich, ale
obejmuje całe wasze życie, ponieważ
całe wasze życie może być
spotkaniem z Bogiem i
apostolstwem. Opus Dei czyni się we
własnym życiu, a dzięki obcowaniu
świętych, współpracuje się w jego



realizacji na całym świecie. Albo, jak
przypominał nam obrazowo nasz
założyciel, każdy ma czynić Opus
Dei, samemu będąc Opus Dei.

Uważanie Dzieła za coś własnego,
prowadzi was też do żywego
zainteresowania własną formacją, by
nieść Chrystusa innym i dawać
świadectwo waszej wierze. I tak,
„formacja, jaką daje wam Opus Dei,
jest elastyczna: dostosowuje się, jak
rękawiczka do dłoni, do waszej
sytuacji osobistej i społecznej. (…)
Mamy jednego ducha i jednakowe
środki ascetyczne, a one mogą i
powinny urzeczywistniać się w
każdym przypadku bez
sztywności”[47].

Elastyczność unikająca jakiejkolwiek
sztywności nie oznacza, że bycie
supernumerariuszem pociąga za
sobą mniejsze wymogi heroizmu czy
radykalności w naśladowaniu
Chrystusa. Dlatego wypada, byśmy



nie skupiali się tak bardzo na
różnorodnych okolicznościach, a
raczej na samej istocie tego, czym w
tych okolicznościach jest wezwanie
Boże, misja otrzymana od Boga. W
każdej sytuacji chodzi o to, by
obcować z Jezusem, by miłować
Jezusa, by pracować z Jezusem i by
nieść Go wszędzie.

Kiedy św. Josemaría pisał, że
„supernumerariusze poświęcają się
częściowo służbie Dziełu”[48],
odnosił się do dyspozycyjności
materialnej dla konkretnych prac
apostolskich, a nie do częściowego
zaangażowania w czynienie Dzieła,
gdyż to zadanie, podkreślam raz
jeszcze, realizuje się całym życiem.
Dlatego nasz Ojciec pisze też, mówiąc
o misji apostolskiej
supernumerariuszy i
supernumerarii: „nie jest to
apostolstwo wykonywane
sporadycznie czy okazjonalnie, misja
apostolska supernumerariuszy jest



częścią ich życia i przez powołanie
staje się ideałem życiowym”[49].

Bóg liczy na to, że – spontanicznie i z
inicjatywą – dotrzecie do wielu
środowisk i zaniesiecie wszelkiego
rodzaju osobom radość Ewangelii.
„W swojej działalności apostolskiej
powinniście mieć inicjatywę, w
ramach szerokiej swobody, jaką
określa nasz duch, żeby znaleźć – w
każdym miejscu, w każdym
środowisku i w każdym czasie –
działania, które najlepiej dostosują
się do okoliczności”[50].

To jest wielka misja moich córek i
synów supernumerariuszy, misja,
która nie zna granic: „Nie może być
żadnej wsi czy miasteczka, w których
nasz duch nie promieniuje przez
jakiegoś supernumerariusza”[51].



VIII. Powołanie do Dzieła jako
przyłączony i
supernumerariusz w
Stowarzyszeniu Kapłańskim
Świętego Krzyża

26. „Wy jesteście tak samo z Opus Dei
jak ja”, mawiał św. Josemaría
kapłanom i diakonom, przyłączonym
i supernumerariuszom ze
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, którzy nie są
inkardynowani w Prałaturze.

Oczywiście wezwanie do świętości
pośród świata obejmuje również
kapłanów diecezjalnych
inkardynowanych w diecezjach.
Powołanie do Dzieła jest to samo:
wezwanie Boże do szukania
świętości i prowadzenia apostolstwa
w okolicznościach i w wypełnianiu
obowiązków właściwych dla każdej
osoby, z tym samym duchem i tymi



samymi środkami ascetycznymi,
tworząc część rodziny Opus Dei.

Stan prawny wynikający z
przynależności do Dzieła jest
oczywiście różny w przypadku
wiernych Prałatury i członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża nie
inkardynowanych w Prałaturze.
Jednakże różnorodność więzów
prawnych (odpowiednio jurysdykcji
czy przynależności
stowarzyszeniowej) nie zmienia
absolutnie tożsamości wezwania do
poszukiwania świętości z tym samym
duchem i środkami specyficznymi
dla Opus Dei.

Ta różnica prawna pozwala na to, by
wezwanie do Dzieła nie usuwało was
z waszego miejsca, bo pozostajecie
inkardynowani w swoich
diecezjiach, tak iż ani trochę nie
zmienia się wasza relacja z własnym
biskupem i pozostałymi kapłanami.



Wasze powołanie umacnia i
umożliwia, przez odpowiednie
środki, wierne i hojne wypełnianie
zobowiązań kapłańskich i zadań
duszpasterskich, uprzyjemniając
wam waszą drogę do świętości. Poza
tym, to do was należy szczególnie
wzbudzanie powołań kapłańskich i
jesteście wezwani do bycia zaczynem
jedności z biskupami i braterstwa
wśród kapłanów swojej diecezji.

Jak bardzo zachęcał was do tego nasz
Ojciec! „Starajcie się im towarzyszyć,
również po ludzku. Miejcie serce z
ciała, bo z ciała jest to serce, którym
kochamy Jezusa, i Ojca, i Ducha
Świętego. Jeśli widzicie, że któryś z
waszych braci ma kłopoty, idźcie,
idźcie do niego, nie czekajcie, aż was
zawoła!”[52].

Radością napełnia mnie myśl, że
uświęcenie pracy – oś życia
duchowego – dla członków
Stowarzyszenia Kapłańskiego



Świętego Krzyża oznacza zasadniczo
uświęcenie czynności kapłańskich.
W swoich głównych aspektach jest to
już obiektywnie działanie święte; ale
jednocześnie, jak każda praca, jest
miejscem i środkiem uświęcenia
osobistego i apostolstwa.

***

27. Zbliżamy się do stulecia owego 2
października 1928 r., w którym to
dniu Bóg ukazał Dzieło św. Josemaríi.
Od tamtego czasu na świecie i w
Kościele – a więc również w Dziele –
było i nadal jest tyle radości, i tyle
smutków.

27 marca 1975, modląc się podczas
prowadzonego rozważania, nasz
Ojciec wspominał relatywnie krótką
historię Opus Dei: „Bezkresna
panorama: tyle cierpień, tyle radości.
A teraz, wszystko to radości, same
radości… Bo wiemy z doświadczenia,
że ból jest spowodowany
uderzeniami dłuta artysty, który chce



uczynić z każdego z nas, z tej
bezkształtnej masy, jaką jesteśmy,
ukrzyżowanego, Chrystusa, alter
Christus, jakim mamy być. Panie,
dzięki za wszystko. Wielkie
dzięki!”[53].

Piękno powołania chrześcijańskiego,
tak jak Pan je konkretnie
zaproponował każdej i każdemu z
nas w Dziele, powinno napełniać nas
radością: z jednej strony zdrową
radością ludzką wobec tylu dobrych
osób i rzeczy, z drugiej zaś, bardzo
szczególnie tą radością
nadprzyrodzoną, która – jak
zapewniał nasz Ojciec – ma
„korzenie w kształcie Krzyża”.
Napełnia nas radością świadomość –
rozważmy to na nowo – że „Święty
Krzyż uczyni nas wiecznymi, zawsze
w tym samym duchu Ewangelii,
który jako wdzięczny owoc modlitwy
i ofiary przyniesie apostolskie
działanie”[54].



Prosimy Najświętszą Maryję Pannę,
aby nam błogosławiła i
przypominała po matczynemu, że
wszyscy mamy Dzieło w naszych
rękach. W ten sposób, zgodnie z
Bożym pragnieniem i dzięki
korzystaniu z Jego łaski, historia,
która rozpoczęła się 2 października
1928 r., będzie trwać aż do końca
czasów, pomimo naszej słabości i
naszych błędów. Będziemy dalej
pracować dla chwały Bożej z
radością, starając się umieścić
Chrystusa na szczycie wszystkich
ludzkich działań.

Z całego serca wam błogosławi

wasz Ojciec

Rzym, 28 października 2020 r.

[1] List 9 I 1932, nr 9.



[2] List 12 XII 1952, nr 35.

[3] List 31 V 1954, nr 17.

[4] List 19 III 1967, nr 93.

[5] Przyjaciele Boga, nr 146.

[6] Por. św. Tomasz z Akwinu, 
Wykład Listu do Rzymian, rozdz. 8,
wykł. 3.

[7] Franciszek, Fratelli tutti, 277.

[8] II Sobór Watykański, Lumen
gentium, nr 3.

[9] Kuźnia, nr 69.

[10] Tamże, nr 835.

[11] Franciszek, Evangelii gaudium,
nr 121.

[12] Rozmowy z Prałatem Escrivá, nr
19.

[13] List 31 V 1954, nr 34.



[14] To Chrystus przechodzi, nr 74.

[15] Kuźnia, nr 156.

[16] List 24 XII 1951, nr 137.

[17] List 25 I 1961, nr 11.

[18] Bł. Álvaro del Portillo,
komentarz 135 do Instrucción sobre
la obra de San Miguel.

[19] Por. Słowo od Prałata 20 VII
2020.

[20] List 29 IX 1957, nr 8.

[21] Tamże, nr 76.

[22] Javier Echevarría, List 28 XI
1995, nr 16.

[23] Instrucción para la obra de San
Gabriel, nr 113.

[24] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, nr 28.

[25] Medytacja 28 IV 1963.



[26] Św. Jan Paweł II, Mulieris
dignitatem, nr 30.

[27] Rozmowy z Prałatem Escrivá, nr
88.

[28] List 29 VII 1965, nr 11.

[29] Spotkanie, 15 IX 1962.

[30] List 29 IX 1957, nr 13.

[31] List 8 VIII 1956, nr 7.

[32] Tamże, nr 1.

[33] Tamże, nr 5.

[34] To Chrystus przechodzi, nr 163.

[35] Instrucción para la obra de San
Miguel, nr 84.

[36] Benedykt XVI, Przemówienie do
pracowników Kurii Rzymskiej, 22 XII
2006.

[37] Droga, nr 380.



[38] Rozmowy z Prałatem Escrivá, nr
92.

[39] List do Rady Generalnej Opus Dei,
18 XII 1947.

[40] Instrucción para la obra de San
Gabriel, nr 9.

[41] List 9 I 1959, nr 7.

[42] Tamże, nr 10.

[43] Tamże, nr 53.

[44] To Chrystus przechodzi, nr 30.

[45] List 9 I 1959, nr 53.

[46] Tamże, nr 17.

[47] Tamże, nr 33.

[48] Instrucción para la obra de San
Gabriel, nr 23.

[49] Tamże, nr 15.

[50] List 24 X 1942, nr 46.



[51] List 9 I 1959, nr 13.

[52] Notatki ze spotkania z
kapłanami, 26 X 1972, w: Archiwum
Generalne Prałatury, dział P04, 1972
II, s. 767.

[53] Słowa z nauczania św. Josemaríi,
w: Archiwum Generalne Prałatury,
dział P01 1975, s. 809.

[54] Instrucción sobre el espíritu
sobrenatural de la Obra, nr 28.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-opus-
dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/

(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/

	List Prałata Opus Dei (28.10.2020) | powołanie do Opus Dei
	I. Dar powołania
	II. Powołanie do Dzieła jako numeraria i numerariusz
	III. Powołanie do Dzieła jako numeraria pomocnicza
	IV. Powołanie do Dzieła jako przyłączona i przyłączony
	V. Kapłani Prałatury
	VI. O celibacie apostolskim numerariuszy i przyłączonych
	VII. Powołanie do Dzieła jako supernumeraria i supernumerariusz
	VIII. Powołanie do Dzieła jako przyłączony i supernumerariusz w Stowarzyszeniu Kapłańskim Świętego Krzyża


