opusdei.org

List Pralata Opus Dei
(28.10.2020) |
powolanie do Opus
Dei

W nowym liscie
duszpasterskim ks. pral.
Fernando Ocariz analizuje
kwestie dotyczgce ducha Opus
Dei 1 rozwaza sposob w jaki
Zyja nim wierni w roznych
osobistych okolicznos$ciach .

28-10-2020



I. Dar powolania

* Najwspanialsza laska

* Ten sam duch

» Ta sama misja apostolska
* Te same Srodki

* Jedno$¢ i roznorodnos¢

* Calym naszym zyciem

II. Powolanie do Dziela jako
numeraria i numerariusz

* Dyspozycyjnosc serca
* Grupa 0sob przybitych do
Krzyza

IT1. Powolanie do Dziela jako
numeraria pomocnicza

* Pierwszenstwo osoby i rodziny
* Ze wszystkich Srodowisk
* Apostolstwo apostolstw

IV. Powolanie do Dziela jako
przylaczona i przylaczony

* Z wlasna tozsamoscia
» Mila won Chrystusowa



V. Kaplani Pralatury
* W stuzbie innym

VI. O celibacie apostolskim
numerariuszy i przylaczonych

VII. Powolanie do Dziela jako
supernumeraria i
supernumerariusz

» Wielka laska Boza

* Malzenstwo i rodzina

* Wplywac po chrzes$cijansku na
wilasne otoczenie

VIII. Powolanie do Dziela jako
przylaczony i supernumerariusz w
Stowarzyszeniu Kaplanskim
Swietego Krzyza

Najdrozsi, niech Jezus zachowa moje
corki i moich synow!



1. Majac na uwadze zblizajgce sie
stulecie narodzin Dziela i myslac o
rozleglej panoramie apostolskiej,
ktora Bog rozcigga przed naszymi
oczyma, chcialbym, abySmy powoli i
gleboko rozwazyli nauczanie sw.
Josemarii o tym, jak kazda i kazdy z
nas moze przezywac konkretnie
powszechne powoltanie do SwietoSci.
Od samego poczatku nasz Ojciec
rozumial, ze powszechnosc¢ tego
powolania oznacza mozliwos¢ zycia
peinig mitosci do Boga i do innych
takze posrod swiata, w naszym
realnym Swiecie, z jego blaskami i
cieniami.

I. Dar powolania

Najwspanialsza taska

2. Bog wybiera i wzywa wszystkich:
»W Nim bowiem wybral nas przed
zalozeniem Swiata, abySmy byli
Swieci i nieskalani przed Jego
obliczem” (Ef 1,4). Swiadomos¢ tego



daru i odpowiedzialno$c¢ za niego,
podtrzymywane z mtodoscia duszy,
doprowadza nas do wspotdzialania
w uswiecaniu swiata. W komunii ze
wszystkimi w Kosciele starajmy sie
odpowiedzie¢ hojnie na nasze
wezwanie do Opus Dei, bedace
konkretnym przejawem powotania
chrzescijanskiego.

Dostrzezmy wielko$¢ tego wezwania,
ktore wypeinia nasza wedrowke
przez ten swiat poczuciem wiernosci,
pomimo naszych ograniczen i
bledow, a takze mimo trudnosci,
ktore napotykamy na drodze:
»spomimo wszystko”, jak mawial nasz
Ojciec.

Swiety Josemaria méwil o
,najwspanialszej lasce powotania”.
Nie chodzi o co$ chwilowego, ale o
laske stala: ,,Jest to nowa wizja zycia
(...), tak, jakby wewnatrz nas
zapalalo sie Swiatlo”; a jednoczesnie
stajemniczy impuls”, ,sila witalna,



majgca w sobie cos z poteznej
lawiny”[1]. Krotko méwigc, chodzi tu
o laske obejmujaca cale nasze zycie,
ktora przejawia sie jako Swiatto i
jako sila. Swiatlo, ktére pozwala nam
widzie¢ droge, to, czego Bog od nas
chce; 1 sila, ktéra umozliwia nam
odpowiedZ na to wezwanie,
powiedzenie ,tak” i pdjscie naprzod
ta droga.

W jednym ze swoich listow nasz
Ojciec pisze, ze ,,w powotaniu
zaangazowana jest tylko laska Boza -
jako wlasciwa przyczyna — i hojnosc
zainteresowanego, poruszonego ta
taska”[2]. Pan zawsze chce, by nasza
wolnos¢ — dzieki lasce, ktora nie
odbiera nam wolnosci, lecz ja
udoskonala — odgrywata decydujaca
role w odpowiedzi na wezwanie, a
przez to rowniez w ksztaltowaniu
samego powotlania. Ta wolnos¢
korzysta tez — w celu wczesniejszego
rozeznania — ze Swiatla ptynacego z



rad osob, ktdre moga i powinny ich
udzielic.

Ten sam duch

3. Wszyscy w Dziele — kazdy w
swoich osobistych okolicznosciach —
mamy jedno powoltanie: wezwanie
do bycia i czynienia Opus Dei, w tym
samym duchu, z takg sama misja
apostolska, przy uzyciu tych samych
srodkow.

Wszyscy mamy tego samego ducha,
ktory prowadzi nas do uswiecania
codziennego zycia, a w Sposob
szczegolny, pracy. ,Nie ma na ziemi
szlachetnej ludzkiej pracy, ktorej nie
da sie przebodstwic, ktorej nie mozna
uswiecic¢. Nie ma zadnej pracy, ktorej
nie powinni$my uswiecic i uczynic
Swietg 1 uSwiecajaca”[3]. Dzieki temu
duchowi staramy sie szukac¢
zjednoczenia z Bogiem w tym, z czym
mierzymy sie w kazdej chwili zycia.
Dlatego usSwiecenie pracy jest osiq,
wokot ktorej obraca sie —w



odpowiedzi na laske — nasze dazenie
do Swietosci, do utozsamienia z
Chrystusem.

To pocigga za soba pozytywna wizje
rzeczywistosci ziemskich, ktore
przeciez dal nam Bog. Kochamy
swiat, nie ignorujac tego, co w nim
sprzeciwia sie dobru (por. 1] 2,15).
Jego troski sa naszymi troskami, a
jego radosci zazwyczaj pomagaja
nam go kochad, jego smutki powinny
prowadzic¢ nas do tego, by kochac go
jeszcze bardziej. Jaka pocieche i jakie
poczucie odpowiedzialnos$ci
wzbudzaja te stowa sw. Pawla:
»Wszystko jest wasze, wy za$
Chrystusa, a Chrystus — Boga” (1 Kor
3,23).

A skoro uswiecenie pracy jest osiq
naszej Swietosci, to poczucie
synostwa Bozego jest jej
fundamentem. To synostwo jest —
przez taske uswiecajaca — naszym
wprowadzeniem w boskie zycie



Trojcy Przenajswietszej, jako dzieci
Ojca w Synu przez Ducha Swietego.
»,Przez taske chrztu zostaliSmy
ustanowieni Synami Boga. Przez
wolna decyzje Boza naturalna
godnosc czlowieka zostala
nieporéwnanie podniesiona: a skoro
grzech zniszczy! ten cud, Odkupienie
odbudowato go w sposob tym
bardziej godny podziwu, prowadzac
nas do jeszcze Scislejszego
uczestnictwa w synostwie Bozym
Stowa”[4].

Jako fundament, synostwo Boze
nadaje ksztalt calemu naszemu
zyciu. Prowadzi nas do modlenia sie
z ufnoscia dzieci Bozych, do
rozumowania i podejmowania
decyzji z wolnoscia dzieci Bozych, do
znoszenia bolu i cierpienia z pogoda
dzieci Bozych, do doceniania rzeczy
pieknych tak, jak to robi dziecko
Boze. Ostatecznie synostwo Boze
sjest obecne w kazdej mysli, w
kazdym pragnieniu, w kazdym



uczuciu”[5]. I z konieczno$ci jego
przediuzenie jest w braterstwie.
»Sam Duch wspiera swym
Swiadectwem naszego ducha, ze
jesteSmy dzie¢mi Bozymi” (Rz 8,16).
Tym Swiadectwem jest w nas
synowska mitos$c¢ do Bogal[6], ktora
pocigga za sobg mitos¢ braterska.
»Inni czerpia z odmiennych zrodetl.
Dla nas tym Zrodlem ludzkiej
godnosci i braterstwa jest Ewangelia
Jezusa Chrystusa”[7].

Osrodkiem i korzeniem naszego
zycia duchowego jest przeciez Ofiara
Eucharystyczna. Jest korzeniem w
sposob obiektywny, gdyz ,ilekro¢
sprawowana jest na ottarzu ofiara
krzyza, w ktérej «Chrystus zostat
zlozony w ofierze jako nasza
Pascha» (1 Kor 5,7), dokonuje sie
dzielo naszego odkupienia”[8].

Jednakze to od osobistej odpowiedzi
na laske zalezy, czy nasze zycie jest
rzeczywiscie subiektywnie skupione



na Eucharystii: ,Walcz o to, aby
Swieta Ofiara Oltarza stalq sie
osrodkiem i korzeniem twojego zycia
wewnetrznego, tak zeby caly dzien
zamienit sie w ciagly akt kultu -
przedluzenie Mszy Swietej, w ktorej
uczestniczytes, 1 w przygotowanie do
nastepnej — ktory wyrazi sie w aktach
strzelistych, w nawiedzaniu
NajsSwietszego Sakramentu,
ofiarowywaniu twojej pracy
zawodowej i twojego zycia
rodzinnego...”[9].

Z centrum zycia chrzescijanskiego,
jakim jest Eucharystia, pochodzi
rowniez rozwoj i skutecznosc misji
apostolskiej: ,Jesli oSrodek twoich
mysli i nadziei znajduje sie w
Tabernakulum, synu, jak obfite beda
owoce Swietosci i apostolstwa”[10].

Ta sama misja apostolska

4. Mamy te samq misje apostolska:
jesteSmy jednakowo wezwani do
uswiecenia sie i do wspdélpracy w



misji KoSciota, polegajacej na
chrzescijanskiej przemianie Swiata,
w naszym przypadku, zyjac duchem
Opus Dei. Misja wlasna Dziela moze
by¢ pojmowana wlasciwie tylko
wewnatrz wielkiej misji KoSciota, w
ktorej ,,wszyscy jesteSmy wezwani do
ofiarowania innym wyraznego
Swiadectwa o zbawczej milosci Pana,
ktory niezaleznie od naszych
niedoskonatlo$ci ofiaruje nam swoja
bliskos$¢, swoje Stowo, swoja moc, i
nadaje sens naszemu zyciu”[11].

Tylko w Kosciele, mistycznym Ciele
Chrystusa, otrzymujemy sile, by
stuzy¢ owocnie wspolczesnemu
Swiatu. Dlatego, nawet ze wszystkimi
naszymi ograniczeniami, podzielamy
dazenia, troski i cierpienia KoSciola
w kazdej epoce i w kazdym miejscu.
Kazdy i kazda z Was moze przyswoic
sobie postawe sw. Pawla: ,,Ktoz
odczuwa stabos¢, bym i ja nie czul sie
staby? Ktoz doznaje zgorszenia,
zebym i ja nie plong}?” (2 Kor 11,29).



5. Misja apostolska nie ogranicza sie
do okreslonych dziatan, poniewaz z
mitosci do Jezusa Chrystusa wszystko
mozemy przemieni¢ w
chrzescijanska stuzbe innym. Kazdy
catkowicie wypelnia misje Dziela
swoim wlasnym zyciem: w swojej
rodzinie, w miejscu pracy, w
spoleczenstwie, w ktorym zyje,
wsrod przyjaciot i znajomych.
Dlatego latwo zrozumiec, dlaczego
Sw. Josemaria podkreslal, ze w Dziele
przyklada sie ,zasadniczg,
szczegoOlng wage do apostolskiej
spontanicznos$ci danej osoby, jej
wolnej i odpowiedzialnej inicjatywy,
prowadzonej pod wpltywem Ducha, a
nie struktur organizacyjnych”[12].
Dlatego tez podstawowe apostolstwo
Dziela to apostolstwo przyjazni i
zaufania, realizowane osobiscie
przez kazdego i kazda z nas.

W Swietle tego wszystkiego rozumie
sie lepiej, w jakim sensie ,,wszystkie
zadania apostolskie i narzedzia do



ich realizowania to onus et honor,
clezar i zaszczyt wszystkich:
numerariuszy, przylaczonych i
supernumerariuszy, a takze
wspollpracownikow”[13].
Realizujemy misje apostolska
poprzez komunie Swietych, wszyscy
razem, wszedzie. Dlatego, odnoszac
sie do wszystkich w Kosciele, Sw.
Josemaria przypomina, Ze ,bedziemy
sola, Swiatlem i zaczynem Swiata:
bedziemy pociecha Boga”[14].

Te same srodki

6. W realizacji naszej misji drogg jest
Chrystus. A zeby nasladowac Go jako
uczniowie i apostolowie, wszyscy w
Opus Dei mamy te same srodki: te
same normy i zwyczaje zycia
chrzescijanskiego, i te same Srodki
formacji duchowej i doktrynalnej. W
zaleznosci od osobistej sytuacji,
praktykuje sie je w taki czy inny
Sposob, ale ich zestaw jest zawsze
zasadniczo taki sam.



Nie mozna traci¢ z oczu faktu, ze
chodzi tu o $rodki — a nie cele — ktore
dzieki lasce Bozej prowadza do
rozwijania zycia kontemplacyjnego
posrod ludzkich spraw. Przy tym
wszystkim czerpiemy z obfitoSci
zycia w Chrystusie, jaka daja nam
sakramenty, a zwlaszcza Eucharystia
Swieta.

Praktyki poboznosci stanowia czesc¢
milosnego dialogu, obejmujacego
cale nasze zycie, i prowadza nas do
osobistego spotkania z Jezusem. To
chwile, w ktorych Bog na nas czeka,
aby dzieli¢ swoje zycie z naszym.
Wysitek wlozony w ich wypelnianie
wyzwala nas, gdyz ,,Swietos¢ ma
gietko$¢ rozluznionych miesni (...).
Swieto$¢ nie ma sztywnosci kartonu:
umie sie uSmiechac, ustepowac,
czekac. Jest zyciem — zyciem
nadprzyrodzonym”[15].

W ten sposob, ufajac w mitosierdzie
Boze, postaramy sie w zyciu dazyc¢



zawsze do doskonatej mitosci,
zgodnie z duchem, jakiego dal nam
Bog. Bycie Swietymi nie polega na
robieniu coraz wiekszej liczby rzeczy
albo na wypelnianiu pewnych
standardow, ktore sobie
narzuciliSmy jako zadanie. Droga do
Swietosci, jak wyjasnia Sw. Pawel,
polega na odpowiadaniu na dziatanie
Ducha Swietego, az Chrystus w nas
sie uksztattuje (por. Ga 4,19).

Jednosc i roznorodnosc

7. Nasz Ojciec postrzegal prace
Dziela jako ,jedna tkanine”, ztozong
z roznych sposobow przezywania
tego samego powotlania. Dlatego
podkreslal, ze w Dziele nie ma klas
ani cztonkéw pierwszej czy drugiej
kategorii: ani ze wzgledu na rozne
sposoby przezywania powotania, ani
ze wzgledu na rodzaj wykonywanej
pracy zawodowej. Tak jak w kazdej
rzeczywistosci o charakterze
nadprzyrodzonym, najistotniejsza



jest odpowiedz na mitos$c¢ Boga, a tego
nie mozna ocenic na tej ziemi.

Swiety Josemaria wyrazal te jedno$é
powolania mowiac, ze jest to ,,jedno
powolanie Boze, jeden fenomen
duchowy, ktory dostosowuje sie z
elastycznoscig do osobistych
warunkow kazdej osoby i do jej
wlasnego stanu. Tozsamos¢
powolania pocigga za sobg rownos¢
poswiecenia, w naturalnych
granicach, ktore narzucaja te rozne
warunki”[16].

Oczywiscie jednos$c i r6znorodnos$¢ w
Dziele obejmuja jednos¢ mezczyzn i
kobiet: jest to jednos$¢ ducha, misji
apostolskiej i Srodkow, przy
jednoczesnym rozdzieleniu dziatan
osrodkéw meskich i zenskich.
Ponadto, w sprawach wspolnych dla
catego Dziela, na szczeblu
centralnym i regionalnym istnieje
jednosc kierunku dzialania
mezczyzn i kobiet. Organy



zarzadzajace w przypadku mezczyzn
1 kobiet majg taka sama inicjatywe i
odpowiedzialno$¢. W okreslonych
waznych przypadkach
ustanowionych przez prawo maja
one takg sama zdolnosc
przyjmowania lub odrzucania
propozycji pratata lub, w regionach,
wikariusza regionalnego.

Catym naszym zyciem

8. Moze sie wydawac, ze niektorzy
bardziej od innych poswiecaja sie
misji Dziela. To nieprawda. Wszyscy
Zyja z jednakowym poswieceniem,
gdyz bycie i czynienie Opus Dei nie
polega tylko, czy przede wszystkim,
na wspoltpracy w okreslonych
zadaniach lub apostolskich dzielach
korporacyjnych. Powolanie i
odpowiadajaca mu misja obejmuja
cale nasze zycie, nie tylko jego czes¢;
cale zycie jest okazja i Srodkiem do
naszego spotkania z Jezusem i do
apostolstwa.



W odniesieniu do tego Sw. Josemaria
pisal, ze nasze wezwanie stanowi
»swszechogarniajace powolanie,
poniewaz — niezaleznie od stanu
cywilnego osoby — jej poSwiecenie
pracy i wiernemu wypeinianiu
obowigzkdw stanu jest pelne,
zgodnie z duchem Opus Dei. Dlatego
poswiecenie sie Bogu w Opus Dei nie
oznacza wyboru pewnych dzialan,
nie oznacza poswiecenia wiekszej
lub mniejszej czeSci naszego zycia na
dobre czyny przy jednoczesnym
porzuceniu innych. Opus Dei wpisuje
sie w cale nasze zycie”[17].
Wszechogarniajqce powotanie,
obejmujace cale nasze zycie, z
pelnym poswieceniem, poniewaz we
wszystkim kryje sie wezwanie Boga
do milowania Go i stuzenia innym, z
mitoscig, ktora jest wolnoscia
wewnetrzng. Dlatego, jak stwierdzit
don Alvaro, ,Dzielo wymaga wielkiej
elastycznosci: minimum zasad,
poniewaz sg konieczne; ale
minimum, aby litera nie zabila



ducha: Littera enim occidit, spiritus
autem vivificat (2 Kor 3,6)”[18].

9. Tym listem chciatbym zaprosic¢
was rowniez do odnowienia
wdziecznosci Panu za dar powolania.
Wdziecznosci radosnej, nie tylko za
piekno Dziela, gdy widzimy je takim,
jakim chce go Bog w jego
caloksztalcie, ale rowniez gdy kazdy 1
kazda z nas widzi, jak to piekno staje
sie w peini obecne w osobistym
sposobie przezywania tego samego
powolania przez kazdego wiernego
Pralatury: jako numerariusze (w
przypadku kobiet, rowniez jako
numerarie pomocnicze), jako
przytaczeni, jako supernumerariusze
lub jako czlonkowie Stowarzyszenia
Kaplanskiego Swietego Krzyza.

W tym kontekscie chciatbym
podkreslic to, co pisalem do Was
kilka miesiecy temu: doswiadczenie
osobistej i cudzej stabosci w
zestawieniu z tg3 wspaniaig



propozycja, jaka stanowig wiara
chrzescijanska i duch Dziela, nie
powinno powodowac naszego
zniechecenia. W obliczu
rozczarowania, jakie moze wywolac
dysproporcja miedzy ideatem a
nedzna rzeczywistoscia naszego
zycia, badzmy pewni, Ze mozemy
zaczac¢ od nowa kazdego dnia z moca
laski Ducha Swietego[19].

II. Powolanie do Dziela jako
numeraria i numerariusz

10. ,,W sercu Dziela numerariusze -
wezwani do szczegodlnej misji stuzby
—umiejg poswiecac sie na rzecz
wszystkich swoich braci, zeby
uprzyjemnic¢ im droge do Swietosci;
zeby stuzy¢ im we wszystkich
potrzebach ducha i ciala; zeby
pomagac im w trudnosciach i
umozliwi¢, przez swoje peine
oddania poswiecenie, owocne
apostolstwo wszystkich”[20]. W ten
SposOb numerariusze dajq Zycie



swoim braciom: ich praca,
spodtrzymujgc aktywnego i czujnego
ducha we wszystkich, tworzy w
konsekwencji niezwyklg
rzeczywistoSc braterstwa i
jednosci”[21].

W przypadku numerariuszy i
numerarii powotanie do Opus Dei
jest okreslone przez dar celibatu
apostolskiego i peing dyspozycyjnos¢
dla zadan formacyjnych i prac
apostolskich. Te dyspozycyjnosc,
rozumiang i realizowana jako
szczegolna misja stuzby innym,
ulatwia fakt, ze numerariusze z
reguty mieszkaja w oSrodkach
Dziela. Moze jednak pojawic sie
wiele okolicznosci, ktore sprawia, ze
stosowne bedzie inne rozwigzanie.
Nie ma to wplywu na ich tozsamos¢
ani na ich misje, poniewaz zawsze
beda Swiadomi tego, ze stuza
wszystkim innym, niezaleznie od
tego, gdzie mieszkajg.



Dyspozycyjnosc serca

11. Dyspozycyjnos¢ numerariuszy
dla stuzby innym polega na
dyspozycyjnosci serca: na efektywnej
wolnosci zycia tylko dla Boga, a ze
wzgledu na Niego - dla innych,
polaczonej z wola zajmowania sie
zadaniami, ktore beda niezbedne w
Dziele.

Dla jednych dyspozycyjnos¢ wyrazi
sie we wspolpracy w dzialaniach
formacyjnych i pracach apostolskich,
przy jednoczesnym poswieceniu sie
pracy zawodowej odpowiadajacej ich
talentom, studiom i preferencjom, by
tam nies$¢ rados¢ Ewangelii. Dla
innych bedzie chodzi¢ o zawodowe
poswiecenie sie pracy w
administracji osrodkow Dziela czy
zadaniom formacyjnym,
zarzadzaniu, kierowaniu dziataniami
apostolskimi czy wspotpracy w nich.

Z drugiej strony dyspozycyjnosc nie
ogranicza sie do biernej postawy



polegajacej na robieniu tego, o co
mnie poproszq, ale przejawia sie w
peini, kiedy myslimy, jakie talenty
otrzymaliSmy od Boga, by oddac je
na potrzeby misji apostolskiej;
ofiarujemy sie, wychodzimy naprzod
z inicjatywa. Dyspozycyjnosc¢ nie
oznacza bezruchu, lecz przeciwnie,
stale pragnienie poruszania sie w
Bozym tempie.

Trzeba rozumiec i przezywac
osobista dyspozycyjnos¢ jako
wolnos¢, w tym sensie, by nie miec
innych wiezow z wyjatkiem mitosci
(to znaczy, by nie by¢ koniecznie
przywiazanym do pracy, do miejsca
zamieszkania, itd., a jednoczesnie
by¢ mocno zakorzenionym tam,
gdzie jesteSmy). To nie zewnetrzne
okolicznosci czynig nas wolnymi, ale
milos¢, jaka nosimy w sercu.

Nasz Ojciec przewidzial, ze jednym
ze sposobow, w jaki to szczegdlne
zadanie shuzby sie realizuje jest fakt,



iz zarzadzanie w Opus Dei opiera sie
na numerariach i numerariuszach.
Poswiecenie tym pracom jest
konieczne, poniewaz podtrzymuje
zycie catosci. Bledem jednak byloby
mysSlenie, Ze ci, ktdrzy poswiecaja sie
zadaniom rzadzenia czy formacji, sa
bardziej dyspozycyjni albo ze
bardziej czynig Opus Dei. W
odniesieniu do tego don Javier pisal
w jednym ze swoich listow: ,nie ma
innego wyjscia jak to, by niektore
corki i synowie moi ograniczyli swe
zawodowe zajecia — lub czasami
nawet porzucili je catkowicie,
przynajmniej na pewien okres — aby
oddac sie wspieraniu zycia
duchowego swoich braci i
kierowaniu pracg apostolska”[22].

Nasz Ojciec objasnia w wielu
miejscach te peina dyspozycje, np.
»Wszyscy obdarzeni Bozym
powolaniem, numerariusze powinni
oddac sie bezposrednio i natychmiast
Panu w calopalnej ofierze,



poswiecajac wszystko, co maja, cate
sSwoje serce, swoje dzialania bez
ograniczen, swojg wiasnosc, swoj
honor”[23]. Chodzi wlasnie o
oddanie dobrowolne wszystkich
dzialan, jakiekolwiek by nie byly, bez
ograniczen, aby czyni¢ Dzielo.
Oczywiscie zdarzaja sie okolicznosci,
ktore obiektywnie warunkujg
mozliwos¢ podjecia niektdrych
obowiagzkdow czy zadan w
okreslonym momencie. Dlatego
podkreslam, ze wazna jest
wewnetrzna gotowosc do pelnej
dyspozycyjnosci w stuzbie innym, z
mitosci do Chrystusa.

Grupa 0sob przybitych do Krzyza

12. Przypomnijmy rowniez inne
stowa Sw. Josemarii: ,Nasz Pan nie
chce dla swojego Dziela osobowosci
przemijajacej: prosi nas o osobowos¢
nieSmiertelna, bo chce, aby w nim -
w Dziele - byla grupa osob
przybitych do Krzyza. Swiety Krzyz



uczyni nas wiecznymi, zawsze z tym
samym duchem Ewangelii, ktory
przyniesie apostolstwo dzialania jako
smaczny owoc modlitwy 1
poswiecenia”[24]. Nasz Ojciec nie
wskazuje, kto stanowi te grupe
przybitg do Krzyza, ale don Alvaro, w
komentarzu dotyczacym tego ustepu
wskazuje, ze widac juz tu zapowiedz
lub wzmianke o r6znych sposobach
zycia powolaniem w Dziele. Z
kontekstu mozemy sadzic, ze w tym
przypadku odnosi sie przede
wszystkim do numerariuszy i
numerarii.

W kilku innych miejscach sw.
Josemaria odnosi sie rowniez do
kaptanow jako do szczegodlnie
przybitych do Krzyza. A tak
naprawde wszyscy powinnismy by¢
przybici do Krzyza, rowniez
przylaczenii supernumerariusze,
poniewaz tam wlasnie spotykamy
Pana, jak mowi nasz Ojciec stowami
wyrazajacymi jego glebokie



doswiadczenie osobiste: ,Mie¢ Krzyz
to utozsamiac sie z Chrystusem, by¢
Chrystusem, a przez to — by¢ synem
Boga”[25].

Chociaz dla numerarii oraz
numerariuszy moze okazac sie po
ludzku trudne porzucenie na jakis
czas wykonywanego wczesniej
zawodu w celu poswiecenia sie
innemu rodzajowi dzialalnos$ci
(administracji osSrodkow Dziela,
zarzadzaniu, formacji, kierowaniu
czy wspoipracy w dziataniach
apostolskich), chodzi tu o plodne
spotkanie z Krzyzem, miejscem
najglebszego utozsamienia z
Chrystusem i zrodtem wielkiej
radosci nadprzyrodzonej, nieraz
nieoczekiwanym.

13. Kiedy prosimy o przyjecie do
Dziela, poznajemy i przyjmujemy
dobrowolnie - z miloSci! - te postawe
dyspozycyjnosci, ktora prowadzi nas
do przylaczenia sie do Bozego



projektu. Jednoczes$nie, tak jak we
wszystkim w zyciu duchowym, z
biegiem czasu dojrzewamy coraz
bardziej w oddaniu. Ten wzrost
dokonuje sie poprzez formacje, zycie
wewnetrzne i rozne doswiadczenia
dyspozycyjnosci — niewielkie zmiany
planow, zadania itp. — ktore
przygotowuja dusze do wielkich
zmian, jesli byloby to konieczne. To
naturalne, ze gdy chodzi o znaczgce
zmiany, dyrektorzy zawsze staraja
sie najpierw zapytac o zdanie
zainteresowanych, chociaz ci ostatni,
przedstawiajac z prostota trudnosci,
jakie dostrzegaja, podtrzymuja
gotowosc¢ do robienia tego, co
konieczne, z mitosci do Boga i do
dusz.

Powtarzam, ze najwazniejsze jest to,
by kazdy posiadat te stala
wewnetrzng gotowosc do oddania
swoim braciom i tylu innym osobom,
ktore czekaja na nasza
chrzescijanska stuzbe: ,Podniescie



oczy i popatrzcie na pola, jak sie
bielg na zniwo” (] 4,34).

Ta postawa jest catkowicie do
pogodzenia ze zdrowa ambicja
zawodowq oraz z logiczng troska i
odpowiedzialnoscig za materialne
utrzymanie siebie i zaspokojenie
potrzeb naszej nadprzyrodzonej
rodziny. Gotowos¢ do zmiany pracy
zawodowej, jesli bedzie tego
wymagac Dzielo, wlasnie po to, by
poswiecic sie formacji innych, idzie
w parze z przekonaniem o byciu
kobietami i mezczyznami, ktorzy
chcg by¢ tak jak inni, obecni w
wyzwaniach tego Swiata, poniewaz
ich misja polega na pomaganiu w
jego przeksztalcaniu i prowadzeniu
go do Boga. A to robi sie rowniez w
sposob bardzo skuteczny, zajmujgc
sie zarzadzaniem i formacja w
Dziele.

Wy, numerarie i numerariusze,
przezywacie dar celibatu



apostolskiego jako pelnie mitosci w
Chrystusie, ktéra otwiera na
ojcostwo 1 macierzynstwo duchowe.
Jestescie wezwani do bycia zywym
Swiadectwem catkowitego oddania
Bogu posrod Swiata, przez peina
dyspozycyjnos¢ w stuzbie wszystkim:
zakochani w Jezusie, w innych i w
Swiecie. Otrzymujecie szczegolne
wezwanie do strzezenia
nadprzyrodzonej rodziny i do troski
o waszych braci.

Przed wami rozposciera sie bardzo
rozlegla panorama: przez swoje
oddane zycie, czasem moze ukryte i
bez ludzkiego blasku, docieracie
skutecznie do najdalszych zakatkow
Swiata.

III. Powolanie do Dziela jako
numeraria pomocnicza

14. Wy, numerarie pomocnicze,
macie szczegolne zadanie stuzby,
ktore realizujecie tworzac i



utrzymujac atmosfere
chrzescijanskiego domu w osrodkach
Dziela. Urzeczywistniacie to zadanie
przez swoja prace zawodowa, ktora
w waszym przypadku jest
Administracja. Jak wiecie, nie chodzi
tylko o wypelnianie szeregu zadan
materialnych, ktére w réznym
stopniu mozemy i powinnismy
wykonywac wspolnymi sitami.
Chodzi raczej o to, by te zadania
przewidywac, organizowac i
koordynowac w taki sposob, ze
skutkiem bedzie wilasnie ta rodzinna
atmosfera, w ktorej wszyscy beda
czuc sie jak w domu, serdecznie
przyjeci, wazni, otoczeni troska, a
jednoczesnie odpowiedzialni. To
wlasnie, co zreszta ma ogromne
znaczenie dla kazdego cztowieka,
wplywa na charakter i atmosfere
duchowa catego Dziela, wszystkich i
kazdego z jego czlonkow. Wy,
kobiety, stajecie sie wiec
»niezastagpionym oparciem i zrodlem
duchowej sily dla innych, ktorzy



odczuwaja [...] wielkie energie”[26]
waszego ducha.

Pierwszeristwo osoby i rodziny

15. Przez swoja prace dbacie o zycie
w Dziele i stuzycie mu, czyniac
pojedyncza osobe centrum uwagi i
priorytetem waszej pracy. Jest to
bardzo konkretny wyraz tego, ze
Dzielo jest rodzing; prawdziwg
rodzing, a nie rodzing w sensie
metaforycznym. Pamietacie, jak nasz
Ojciec mowil nam tyle razy, ze wiezi
w Dziele sa silniejsze od wiezow
krwi, co ma tez konsekwencje w
naszych uczuciach, przejawia sie we
wzajemnej mitosci.

Swiety Josemaria zwracal czesto
uwage na to, ze praca Administracji
jest taka sama jak ta, ktora
wykonywala Maryja. Dlatego
atmosfera rodzinna Dziela powinna
by¢ jakby kopia, kontynuacja tego,
czym byla atmosfera domu w
Nazarecie: chociaz jej nie



widzieliSmy, mozemy to sobie
wyobrazic.

Mimo iz prace wlasciwag
Administracji oSrodkow nazywa sie
roznie w roznych kulturach, wy,
numerarie pomocnicze, w
rzeczywistosci jestescie siostrami,
matkami, integralng czescia rodziny,
tak jak Ojciec i pozostali synowie i
corki. Ze wzgledu na laske, jaka
otrzymalysScie od Boga, aby dbac o
wszystkich w Dziele, Sw. Josemaria
mowil, ze — gdyby madgt - zostatby
numerarig pomocznicza. Nazywat
was swoimi najmtodszymi corkami,
bo pojawilyscie sie w Dziele jako
ostatnie, a nie dlatego, ze uwazal was
za niedoroste. Przeciwnie, ufatl
szczegollnie waszej dojrzalej i mocnej
wiernosci, zeby posuwac naprzod
wazne intencje Dziela.

Ze wszystkich srodowisk

16. To co$ wspaniatego, ze wy,
numerarie pomocnicze, pochodzicie



ze wszystkich Srodowisk. W
rzeczywistosci niektore kobiety maja
watpliwosc¢ co do tego, czy Bog prosi
je o bycie numerarig czy numerarig
pomocnicza. Jednym z elementow, o
ktorych nalezy pamietac, jest miedzy
innymi sklonnos¢ do wykonywania
zadan bardziej bezposrednio
zorientowanych na stuzbe innym i
troske o nich. Oczywiscie rozeznanie
ostatecznie zalezy od kazdej z was,
wspieranej sugestiami kierownictwa
duchowego i dyrektorek.

W kazdym razie zrozumiale jest, ze
praca Administracji ma wielka
godnos$c: polega na nadawaniu i
utrzymywaniu ciepta domowego
ogniska w rodzinie. Poza tym wy,
osoby pracujace w Administracji
poprzez ten zawod, bo ,jest to
rowniez zawod — prawdziwy i
szlachetny,[...] wplywacie
pozytywnie nie tylko na rodzine, ale
takze na niezliczona liczbe przyjaciot
i znajomych, na osoby, z ktorymi w



taki czy inny sposdb stykacie sie, 1
spelniacie w ten sposob zadania
nieraz o wiele bardziej rozlegle niz w
innych pracach i zawodach”[27].

Apostolstwo apostolstw

17. Swiety Josemaria docenial prace
Administracji do tego stopnia, ze
uwazat ja za apostolstwo apostolstw.
Bez niej Dzielo nie mogloby sie
rozwijac.

Jest to apostolstwo apostolstw po
pierwsze dlatego, ze samo w sobie
jest bardzo bezposrednim
apostolstwem. Podkreslam, ze nie
ogranicza sie do wykonywania
pewnych postug materialnych,
samych w sobie potrzebnych i
waznych; przede wszystkim jednak
ta praca, przemieniona w modlitwe,
wplywa bardzo bezposrednio na
formacje ludzka i duchowg 0séb
administrowanego osrodka.
Atmosfera, jakg tworzycie, formuje, 1
to bardzo mocno.



Wasza dobrze wykonana praca w
rzeczywistosci materializuje ducha i
przekazuje go skutecznie droga
czynow, w sposob konkretny i staly.
Dlatego staracie sie wykonywac
prace domowe jak najbardziej
profesjonalnie, tak jak kazde z moich
dzieci postepuje w stosunku do
swojej pracy. A podnoszac ja do
poziomu pracy uswieconej, oddajecie
swoje kompetencje zawodowe
bezposrednio na stuzbe ludziom,
przemieniajac je w czynnik
humanizujacy i inspirujacy prace
zawodowaq nas wszystkich.

Po drugie, praca Administracji jest
apostolstwem apostolstw, poniewaz
umozliwia pozostale prace, dzialajac
jako ozywczy sok i impuls, zwlaszcza
gdy staracie si¢ przemieniac ja w
dialog z Bogiem. ,Pracujac w
Administracji — pisal do was sw.
Josemaria — uczestniczycie we
wszystkich apostolstwach,
wspolpracujecie w calej pracy. Jej



dobre funkcjonowanie jest
warunkiem koniecznym,
najwiekszym z impulsow dla catego
Dziela, jesli wykonujecie ja z mitoscia
Boga”[28]. Bardzo zauwazalne jest,
gdy w poczatkach pracy apostolskiej
w jakims$ kraju czy miescie nie ma
jeszcze Administracji; odczuwalne
jest tez, ze — gdy juz ona jest — Dzielo
nabiera wiecej zycia i dynamiki.
Poza tym, co oczywiste, wy,
numerarie pomocnicze
wspolpracujecie w wielu innych
dziataniach apostolskich, na ile jest
to mozliwe w kazdym przypadku.

Mowimy tez, ze Administracja to
kregostup Dzietla, poniewaz
podtrzymuje cate ciato, ktore w
przeciwnym razie nie utrzymatoby
sie prosto. Tak wlasnie jest, dzieki
Bogu; powinniSmy zawsze to
rozwazac i doceniac. Oczywiscie ten
kregostup i to apostolstwo apostolstw
tworza tez inne numerarie pracujace
w Administracji.



Wy, moje corki, numerarie
pomocnicze, macie wspaniala misje:
przemieniac ten Swiat, dzis tak pelen
indywidualizmu i obojetnosci, w
prawdziwy dom rodzinny. Wasza
praca, wykonana z mitoscig, moze
dotrze¢ do wszystkich srodowisk.
Budujecie $wiat bardziej ludzki i
bardziej boski, poniewaz nadajecie
mu godnos¢ swoja praca
przemieniong w modlitwe, swoja
miloscia i profesjonalizmem, jaki
wkladacie w troske o osoby w ich
integralnosci.

IV. Powolanie do Dziela jako
przylaczona i przylaczony

Z wlasng tozsamosciq

18. Przylaczeni czynicie Opus Dei
przede wszystkim poprzez glebokie
apostolstwo osobiste w waszym
wlasnym Srodowisku zawodowym i
rodzinnym, a takze wspolpracujac z
numerariuszami w opiece nad



pozostatymi wiernymi Dziela. Swoim
zyciem ukazujecie absolutnie wolny
charakter dzialalnosci apostolskiej
kazdego ochrzczonego, prowadzac ja
z calg energiag serca oddanego Bogu
w celibacie. Dlatego Sw. Josemaria
mogl wam powiedzie¢: ,,Zazdroszcze
wam, wasze oddanie Bogu jest
calkowite i peine, tak jak moje, ale
mozecie dotrze¢ duzo dalej”[29]. Co
chcial przez to powiedziec? Chciat
powiedzied, Zze najwazniejsze jest by¢
posrod swiata, posrdod roznych
dzialan, prac, w rodzinach, zeby tam
prowadzi¢ zycie chrzes$cijanskie.

Znajdujecie sie¢ w bardzo roznych
okolicznos$ciach i poruszacie sie we
wszelkiego rodzaju Srodowiskach
zawodowych. Wasze zycie otwiera
sie na nieograniczone pole
mozliwosci wcielania i szerzenia
ducha Opus Dei. Ze wzgledu na
roznorodnosc¢ swojego pochodzenia,
docieracie do calej tkanki
spoleczenstwa; dzieki wiekszej



obecnosci w kazdym miejscu,
umozliwiacie zakorzenienie sie
apostolstwa w terenie; wasz sposob
zycia pozwala wam utrzymywac
wielkg roznorodnos$c¢ relacji i czynic
to w sposob bardzo staly: relacje
rodzinne, zawodowe, sgsiedzkie, na
wsi, w miescie czy w Kraju
zamieszkania. ,Docieracie duzo
dalej”, jak stwierdzil $w. Josemaria,
nie tylko jesli chodzi o zasieg
apostolstwa, ale tez o jego glebie,
takze dlatego, ze ukazujecie swoim
zyciem, co oznacza oddanie Bogu
posrod swiata, z niepodzielonym
sercem.

Zrozumiale jest wiec, ze nasz Ojciec
pragnal, by przylaczonych bylo dwa
razy wiecej niz numerariuszy:
poniewaz praca w zwyklych
okolicznos$ciach i posrod zajec
wilasciwych dla kazdej i kazdego jest
czyms$ zasadniczym.



Jesli ktos z was, zastanawiajac sie
nad mozliwym powotaniem do
Dziela, wahalby sie miedzy byciem
numerariuszem a przylaczonym,
moze konieczne byloby ukazanie mu,
ze bledem jest myslenie, iz bycie
numerariuszem to co$ wiecej niz
bycie przylaczonym.Ma to ogromne
znaczenie przy rozeznawaniu
powolania. Sg przypadki, w ktérych
przezywanie powotlania do Dziela
wyraza sie w sposéb bardzo
oczywisty: np. zonaty mezczyzna
moze byC supernumerariuszem, ale
nie przylaczonym czy
numerariuszem. Sa jednak rowniez
przypadki mniej oczywiste, i
ostatecznego rozeznania musi
dokonac osoba zainteresowana; to
ona doswiadcza, o co konkretnie
prosi ja Bog, w ramach jedynego i
wspolnego powoltania. Oczywiscie, z
roztropnosci dobrze jest zasiegnac
rady w kierownictwie duchowym,
jak tez rozwazy¢ to z dyrektorami,
ktorzy znajg dang osobe i pragna



wraz z nia rozeznac, jaka jest wola
Boza.

Mita won Chrystusowa

19. Odnoszac sie konkretnie do
przytaczonych, Sw. Josemaria pisak:
~Poprzez swoja prace — ktora czasem
wykonuja w dzietach korporacyjnych
— we wszystkich okolicznosciach
spotecznych, we wszystkich
miejscach, w najrozniejszych
zakatkach ziemi, niosa wszedzie,
wsrod swoich kolegéw z pracy, milg
won Chrystusowa. Staraja sie tez
ukierunkowywacpo chrzescijanisku
zarowno publiczne, jak i prywatne
zadania spoteczne, zawodowe,
ekonomiczne itp. 0sob nalezacych do
tej samej klasy i kondycji spotecznej.
A to wszystko zazwyczaj bez
konieczno$ci zmiany miejsca
zamieszkania czy pracy”[30]. Dlatego
slyszalem bezposrednio od don
Javiera, jak mowil — powtarzajac
nauczanie sw. Josemarii — ze wy,



przylaczeni, wyrazacie w sposéb
szczegoOlnie jasny, czym jest Opus Dei,
przez uswiecanie codziennego zycia,
pracy zawodowej i zycia rodzinnego
bez zmiany miejsca.

Wy, przylaczeni, czasami pracujecie
w dzielach korporacyjnych
zwigzanych z edukacja czy w innych
przedsiewzieciach apostolskich.
Jednakze nie jest to wasz
podstawowy sposob uczestniczenia
w misji Dziela, gdyz ono cale jest w
waszych rekach. Czasami konieczne
jest, zebyscie podjeli te zadania, ale
podstawowa rzeczg jest uSwiecenie
codziennego zycia, przyjacielskie
obcowanie i zazyle stosunki z
ludZzmi, a w odpowiedniej sytuacji
towarzyszenie waszym przyjaciolom
w Srodkach formacyjnych pracy sw.
Rafala i Sw. Gabriela... Jednym
stowem, B4g wzywa was do bycia
zaczynem w cieScie. W waszym
przypadku wazna jest praca w
zwyczajnych okolicznosciach i w



zajeciach wlasciwych dla kazdej i dla
kazdego.

V. Kaplani Pralatury

20. Wsrod numerariuszy i
przylaczonych pojawiajg sie
powolania do kaplanstwa w Dziele,
rownie istotne w rzeczywistosci
teologicznej i prawnej Pralatury jak
powolania Swieckich. To wezwanie
nie jest zwienczeniem powotania do
Dziela, ale nowym sposobem
przezywania go, przy czym macie
sjeszcze wiekszy obowiagzek niz inni,
by potozyc¢ swoje serce na ziemi jak
dywan, by wasi bracia i siostry mogli
miekko stgpac”[31].

Obok spraw wlasciwych dla postugi
kaplanskiej w Kosciele — ktorej
centrum stanowi Eucharystia -
kaplani Pralatury poswiecaja sie
zasadniczo postudze wsrod
pozostalych wiernych i opiece
duszpasterskiej nad ich dziataniami



apostolskimi. Konkretnie, ze wzgledu
na szczegolng misje duszpasterska
Pralatury, poswiecaja sie przede
wszystkim sprawowaniu
sakramentow Eucharystii i pokuty,
gloszeniu Slowa Bozego,
kierownictwu duchowemu oraz
rozleglemu zadaniu formacji
doktrynalnej.

Fakt, iz kaplani Pralatury zyja tak jak
inni duchem Dziela, stwarza pewien
styl kaptanski: w swojej postudze z
koniecznosci odzwierciedlaja
Swieckos¢; szanuja i popieraja z
wielka delikatnoscia
odpowiedzialno$c¢ i inicjatywe
wiernych swieckich; dzialaja w
sposOb nadprzyrodzony, by zblizy¢
ludzi do Boga; rozwijajg u innych
wolnos¢ ducha, jaka jest mitosc; maja
inicjatywe, by prowadzi¢ hojna prace
kaptanska. Oczywiscie, w miare
mozliwosci, wspolpracuja tez w
dziataniach diecezji.



W stuzbie innym

21. Swiety Josemaria pisal na
poczatku jednego ze swoich listow,
szczegolnie skierowanego do jego
synow, kaptanow: ,,Zostaliscie
wyswieceni, moi synowie kapiani,
zeby shuzy¢. Pozwdlcie, ze rozpoczne
od przypomnienia, ze wasza misja
kaplanska jest misjg stuzby. Znam
was 1 wiem, Ze to stowo - stuzy¢ -
streszcza wasze dazenia, cale wasze
Zycie, 1 jest wasza duma, a moja
pociecha: gdyz ta dobra i szczera
wola, jakg macie - tak jak wasi bracia
1 siostry swieccy — by zawsze
zajmowac sie czynieniem dobra
innym, daje mi prawo powiedziec, ze
jestescie gaudium meum, et corona
mea (Flp 4,1); moja radoscia i
chwalg”[32].

Duch stuzby porusza was, kaplanow,
do czucia sie 1 do bycia w praktyce
jednym wiecej wsrod waszych braci,
ze Swiadomoscia, ze w Dziele jest



»tylko jedna klasa, chociaz tworzg ja
kaptani i Swieccy”[33]. Jednoczes$nie,
swoim przykiladem i stowem staracie
sie wzbudzac pragnienia swietosci u
innych i by¢ narzedziami jednosci w
Dziele. Bedac zawsze bardzo blisko
wszystkich, staracie sie
podtrzymywac wiasciwy ton ludzki,
zachowujecie powage kaplanska w
postawie, w rozmowach itd.

Dzieci moje, skoro sw. Josemaria
mowil wszystkim, ze ,,to o Chrystusie
powinnisSmy mowic, a nie o sobie
samych”[34], wy, kaplani, staracie sie
szczegolnie, by nie blyszczeé, nie by¢
protagonistami, dazac do tego, by
blaskiem i gldwna postacig waszego
zycia byl Chrystus, i by blyszczeli
raczej wasi bracia i siostry. Dlatego,
jak dobrze wiecie i jak staracie sie
zyC, szczegolnie potrzebne jest wasze
zjednoczenie z Bogiem, wasza
modlitwa i radosna ofiara, w
jednosci zycia.



VI. O celibacie apostolskim
numerariuszy i
przylaczonych

22. Powolanie do Dziela w
przypadku numerariuszy, numerarii
i przylaczonych, wiaze sie z
celibatem apostolskim, ktory jest
darem Boga, a odpowiedzia na ten
dar jest odwzajemnienie Mitosci
miloscia. ,Pamietajcie zawsze, ze to
Milos¢ — Mito$¢ nad mitosciami — jest
przyczyna naszego celibatu”[35].
Dlatego nie mozna uwazac celibatu
wylacznie ani przede wszystkim za
pewna opcje funkcjonalng, to znaczy
za co$ stosownego, co umozliwia
wieksze poswiecenie sie pracy Dziela
czy przeprowadzanie sie z miejsca
na miejsce. To prawda, ze celibat to
umozliwia i ulatwia, ale jego
podstawowa przyczyng ma by¢
szczegolny dar utozsamienia sie z
zyciem Chrystusa. ,,Celibat powinien
byc¢ $wiadectwem wiary: wiara w



Boga staje sie konkretna w tej formie
zycia, ktorej sens nadaje tylko Bog.
Oparcie zycia na Nim, wyrzeczenie
sie malzenstwa i rodziny oznacza, ze
przyjecie i doSwiadczenie Boga jest
dla mnie rzeczywistoscia i dlatego
moge Go nies$¢ ludziom”[36].

Celibat apostolski nie oddziela nas od
innych; poniewaz jednak pocigga za
soba pewne zaangazowanie serca
niepodzielnie oddanego Bogu,
powinien by¢ zauwazalny w
sposobie zycia w oddaniu,
analogicznie jak w przypadku osoby
zameznej czy zonatej, ktora nie
zachowuje sie tak, jakby nie miala
zadnego zobowigzania wiernosci
wobec wspoimalzonka.

Powolanie, przezywane w sposob
radykalny, czasami zderza sie ze
standardami Swiata. Tu rowniez
mozemy zastosowac te ogolniejsze
stowa Sw. Josemarii: ,,Ale kiedy moje
zycie zderzy sie ze zlaicyzowanym



lub poganskim otoczeniem, czy moja
naturalno$c nie wyda sie sztuczna?”-
pytasz. Odpowiadam: twoje zycie
niewatpliwie zderzy sie z ich zyciem,
ale wlasnie na tym zderzeniu, kiedy
swoja wiare bedziesz potwierdzac
czynami, polega naturalnosc, o ktoéra
cie prosze. ”[37].

Odnawiajmy ciggle na nowo
przekonanie, ze dar celibatu
apostolskiego ukazuje szczegolng
mito$¢ Boga, wezwanie do
specjalnego utozsamienia z Jezusem,
ktore pociaga za soba rowniez po
ludzku, ale przede wszystkim w
sposOb nadprzyrodzony, wieksza
zdolnos¢ do kochania wszystkich.
Stad celibat, ktory rezygnuje z
fizycznego ojcostwa i macierzynstwa,
umozliwia duzo wspanialsze
macierzynstwo czy ojcostwo
duchowe. W kazdym razie jednak
bardziej utozsamiony z Chrystusem
jest ten, kto mocniej kocha Pana, czy
to zyjacy w celibacie, czy tezw



malzenstwie, poniewaz malzenstwo
jest rowniez ,,boska droga na
ziemi”[38].

VII. Powolanie do Dziela jako
supernumeraria i
supernumerariusz

Wielka taska Boza

23. Najwieksza czes$¢ wiernych Opus
Dei stanowicie wy,
supernumerariusze, ktorzy staracie
sie uswiecac wszystkie aspekty
Swojego zycia, a szczegolnie zycie
malzenskie 1 rodzinne, poniewaz
Zazwyczaj zyjecie w malzenstwie. W
1947 r. Sw. Josemaria tak pisal do
swoich dzieci w Hiszpanii,
odpowiadajac na uwagi, jakie
otrzymat odnosnie
supernumerariuszy: ,,Przeczytalem
uwagi dotyczace supernumerariuszy.
(...) W nastepnym tygodniu zwrdce ci
te kartki z konkretnymi
wskazowkami: w kazdym razie juz



teraz pisze, Ze nie mozemy tracic z
oczu, iz nie chodzi tu o zapisanie sie
jakich$ panow do okreslonego
stowarzyszenia (...). To wielka laska
Boza byc¢ supernumerariuszem”[39].
To Bdg udziela laski: duzo taski, jak
mowi Sw. Josemaria; 1 wielkiej laski:
jest nig powolanie do Dziela. Dla
supernumerariuszy to powotanie
oznacza szczegolna pomoc, by
kroczyc¢ wlasng droga uswiecenia:
wyznaczong przez chrzest,iw
wiekszos$ci przypadkow, przez
przyjecie sakramentu malzenstwa i
zalozenie rodziny.

To wezwanie zaklada pewien wybor
i skierowane jest, jak napisalem
wczesniej, ku pewnej misji: by¢ Opus
Dei i czyni¢ Opus Dei w Kosciele. W
Instrukcji o pracy sw. Gabriela,
odnoszac sie do supernumerariuszy i
supernumerarii, Sw. Josemaria pisze:

»Widze wielkg wybrang druzyne w
akcji (...). Wszyscy, kazdy z nich wie,



ze zostal wybrany przez Boga, aby
0siggnac osobista Swietos¢ posrod
Swiata, dokladnie w miejscu, ktore
zajmuje na Swiecie. To ludze z
solidng i Swiadoma poboznoscia
skierowana ku wypelnianiu, choc¢ to
kosztuje, obowiazku kazdej
chwili”’[40]. Dlatego nie postrzegajmy
nigdy powolania jako szeregu
wymagan, obowigzkow - chociaz
oczywiscie sie z nimi wigze — ale
przede wszystkim jako wybor Boga,
jako wielki dar Bozy.

Punkt odniesienia nadajgcy sens
waszej misji, to bycie ,zaczynem,
ktory przebostwi ludzi, a czyniac ich
boskimi, uczyni ich jednoczesnie
prawdziwie ludzkimi”[41]. Jak
Akwila i Pryscylla, ktorzy przyjeli Sw.
Pawla w Koryncie (por. Dz 18,2), i
ktorzy pozniej glosili Ewangelie
Apollosowi 1 wielu innym (por. Dz
18,26; Rz 16,3; 1 Kor 16,19); jak tylu
innych pierwszych chrzescijan,
ktorzy prowadzili normalne zycie,



podobne do ludzi im wspotczesnych,
a ktorzy jednoczesnie byli solg ziemi
i Swiatlem Swiata pograzonego w
ciemnosciach.

»WSrod supernumerariuszy jest cata
gama sytuacji spotecznych, zawodow
i funkcji. Wszystkie okolicznosci i
sytuacje zycia sg uswiecane przez te
moje dzieci — mezczyzn i kobiety —
ktore w ramach swojego stanu i
swojej sytuacji w Swiecie, posSwiecaja
sie dazeniu do doskonatos$ci
chrzescijanskiej z pelnia
powolania”[42]. Zwroccie uwage, jak
nasz Ojciec podkresla te petnie
powotania. Jesli chodzi o
roznorodnos¢, oczywiste jest, ze
wynika ona z faktu, iz Dzielo jest
drogq uswiecenia i apostolstwa w
zwyczajnym zyciu, ktére dopuszcza
wszelka roznorodnosc tego, co
ludzkie i uczciwe.

Matzeristwo i rodzina



24. Powotlanie do Dziela jako
supernumerariusz rozwija sie przede
wszystkim w Srodowisku rodzinnym:
»,Wasze pierwsze apostolstwo ma
miejsce w domu”[43]. Swiety
Josemaria pragnal, by wszystkie
domy supernumerariuszy i
supernumerarii byly ,jasne i
radosne”, by staly sie ,oSrodkami
szerzenia ewangelicznego
przestania”[44]. To jest dziedzictwo,
ktore przekazujecie spoteczenstwu.
Dlatego pisat do was rowniez:
»,<formacja, jaka daje wam Opus Deli,
pozwala wam doceniac piekno
rodziny, nadprzyrodzone dzielo,
jakim jest jej zalozenie, zrodlo
uswiecenia ukryte w obowigzkach
matzenskich”[45].

Poza tym jesteScie wezwani do
wywierania pozytywnego wplywu na
inne rodziny, szczegolnie przez
wspieranie ich w tym, by ich zycie
rodzinne miato chrzescijanski sens i
przez przygotowanie mlodziezy do



matzenstwa. Dzieki temu
przekazecie wielu miodym swaj
zapalibeda oni w stanie stworzyc¢
kolejne chrzescijanskie domy, w
ktorych beda mogly rowniez pojawic
sie liczne powotlania do celibatu
apostolskiego, ktérych chce Bog.

Rowniez wy, osoby stanu wolnego,
oraz wdowcy 1 wdowy — a takze
malzenstwa bezdzietne — mozecie
dostrzec w rodzinie pierwsze
apostolstwo, bo zawsze bedziecie
miec¢ atmosfere rodzinng, o ktorg w
taki czy inny sposob bedzie trzeba sie
troszczyc.

Wptywac po chrzescijarisku na
wlasne otoczenie

25. Swiety Josemaria widzial w was
wielka mobilizacje chrzescijan, ktora
promieniuje w swojej pracy i w
swoim otoczeniu spolecznym
mitoscig Chrystusa, zwlaszcza
poprzez swoje apostolstwo przyjazni
i zaufania. Czyniac to, przyczyniacie



sie tez do polepszenia samych
struktur spotecznych, czynigc je
coraz bardziej ludzkimi i zgodnymi z
zyciem dzieci Bozych, uczestniczac
aktywnie w rozwigzywaniu
probleméw swoich czasow.
,2Prowadzicie bardzo skuteczne
apostolstwo, gdy staracie sie
ukierunkowac po chrzescijansku
zawody, instytucje i struktury
ludzkie, w ktorych pracujecie i
poruszacie sie”[46].

To jasne, ze powolanie i wynikajaca z
niego misja supernumerarii oraz
supernumerariuszy nie ogranicza sie
do wykonywania pewnych praktyk
poboznosci, uczestniczenia w
srodkach formacyjnych i niektorych
dziataniach apostolskich, ale
obejmuje cale wasze zycie, poniewaz
cale wasze zycie moze by¢
spotkaniem z Bogiem i
apostolstwem. Opus Dei czyni sie we
wlasnym zyciu, a dzieki obcowaniu
Swietych, wspolpracuje sie w jego



realizacji na catym Swiecie. Albo, jak
przypominal nam obrazowo nasz
zaltozyciel, kazdy ma czyni¢ Opus
Dei, samemu bedqc Opus Dei.

Uwazanie Dziela za co$ wlasnego,
prowadzi was tez do zywego
zainteresowania wlasna formacja, by
nie$¢ Chrystusa innym i dawac
Swiadectwo waszej wierze. I tak,
»formacja, jaka daje wam Opus Deli,
jest elastyczna: dostosowuje sie, jak
rekawiczka do dioni, do waszej
sytuacji osobistej i spotecznej. (...)
Mamy jednego ducha i jednakowe
srodki ascetyczne, a one moga i
powinny urzeczywistniac sie w
kazdym przypadku bez
sztywnosci”[47].

Elastycznosc¢ unikajagca jakiejkolwiek
sztywnosci nie oznacza, ze bycie
supernumerariuszem pocigga za
soba mniejsze wymogi heroizmu czy
radykalnosci w nasladowaniu
Chrystusa. Dlatego wypada, bySmy



nie skupiali sie tak bardzo na
roznorodnych okolicznosciach, a
raczej na samej istocie tego, czym w
tych okolicznos$ciach jest wezwanie
Boze, misja otrzymana od Boga. W
kazdej sytuacji chodzi o to, by
obcowac z Jezusem, by mitowac
Jezusa, by pracowac z Jezusem i by
nies¢ Go wszedzie.

Kiedy Sw. Josemaria pisal, ze
»supernumerariusze poswiecaja sie
czesciowo stuzbie Dzietu”[48],
odnosit sie do dyspozycyjnosci
materialnej dla konkretnych prac
apostolskich, a nie do czeSciowego
zaangazowania w czynienie Dziela,
gdyz to zadanie, podkreslam raz
jeszcze, realizuje sie calym zyciem.
Dlatego nasz Ojciec pisze tez, mowiac
0 misji apostolskiej
supernumerariuszy i
supernumerarii: ,nie jest to
apostolstwo wykonywane
sporadycznie czy okazjonalnie, misja
apostolska supernumerariuszy jest



czescia ich zycia i przez powotanie
staje sie ideatem zyciowym”[49].

Bog liczy na to, Ze — spontanicznie i z
inicjatywa — dotrzecie do wielu
Srodowisk i zaniesiecie wszelkiego
rodzaju osobom rados¢ Ewangelii.
»W swojej dziatalnos$ci apostolskiej
powinniscie miec¢ inicjatywe, w
ramach szerokiej swobody, jaka
okresla nasz duch, zeby znalez¢ - w
kazdym miejscu, w kazdym
srodowisku i w kazdym czasie —
dzialania, ktore najlepiej dostosuja
sie do okolicznosci”[50].

To jest wielka misja moich corek i
Synow supernumerariuszy, misja,
ktora nie zna granic: ,,Nie moze byc¢
zadnej wsi czy miasteczka, w ktorych
nasz duch nie promieniuje przez
jakiego$ supernumerariusza”[51].



VIII. Powolanie do Dziela jako
przylaczony i
supernumerariusz w
Stowarzyszeniu Kaplanskim
Swietego Krzyza

26. ,,Wy jestescie tak samo z Opus Dei
jak ja”, mawial Sw. Josemaria
kaptanom i diakonom, przylaczonym
1 supernumerariuszom ze
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza, ktérzy nie sg
inkardynowani w Pralaturze.

OczywiScie wezwanie do swietosci
posrod Swiata obejmuje rowniez
kaplandow diecezjalnych
inkardynowanych w diecezjach.
Powolanie do Dziela jest to samo:
wezwanie Boze do szukania
Swietos$ci 1 prowadzenia apostolstwa
w okolicznosciach i w wypelnianiu
obowiazkéw wiasciwych dla kazdej
osoby, z tym samym duchem i tymi



samymi Srodkami ascetycznymi,
tworzac czes$¢ rodziny Opus Dei.

Stan prawny wynikajacy z
przynaleznosci do Dziela jest
oczywiscie rozny w przypadku
wiernych Pralatury i czionkow
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza nie
inkardynowanych w Pralaturze.
Jednakze roznorodnos¢ wiezow
prawnych (odpowiednio jurysdykcji
czy przynaleznosci
stowarzyszeniowej) nie zmienia
absolutnie tozsamos$ci wezwania do
poszukiwania Swietosci z tym samym
duchem i srodkami specyficznymi
dla Opus Dei.

Ta réznica prawna pozwala na to, by
wezwanie do Dziela nie usuwalto was
Z waszego miejsca, bo pozostajecie
inkardynowani w swoich
diecezjiach, tak iz ani troche nie
zmienia sie wasza relacja z wlasnym
biskupem i pozostalymi kaplanami.



Wasze powolanie umacnia i
umozliwia, przez odpowiednie
srodki, wierne i hojne wypelnianie
zobowigzan kaptanskich i zadan
duszpasterskich, uprzyjemniajac
wam waszg droge do Swietosci. Poza
tym, to do was nalezy szczegdlnie
wzbudzanie powotan kaptanskich i
jestescie wezwani do bycia zaczynem
jednosci z biskupami i braterstwa
wsrod kaplanow swojej diecezji.

Jak bardzo zachecal was do tego nasz
Ojciec! ,Starajcie sie im towarzyszyc,
rowniez po ludzku. Miejcie serce z
ciala, bo z ciala jest to serce, ktorym
kochamy Jezusa, i Ojca, i Ducha
Swietego. Jesli widzicie, ze ktorys z
waszych braci ma klopoty, idzcie,
idZcie do niego, nie czekajcie, az was
zawola!”[52].

Radoscia napelnia mnie mysl, ze
uswiecenie pracy — os zycia
duchowego - dla cztonkow
Stowarzyszenia Kaplanskiego



Swietego Krzyza oznacza zasadniczo
uswiecenie czynnosci kaptanskich.
W swoich glownych aspektach jest to
juz obiektywnie dzialanie swiete; ale
jednoczesnie, jak kazda praca, jest
miejscem i Srodkiem uswiecenia
osobistego i apostolstwa.

KoKk

27. Zblizamy sie do stulecia owego 2
pazdziernika 1928 r., w ktorym to
dniu Bog ukazal Dzielo $w. Josemarii.
Od tamtego czasu na Swiecie iw
Kosciele — a wiec rowniez w Dziele —
bylo i nadal jest tyle radosci, i tyle
smutkow.

27 marca 1975, modlac sie podczas
prowadzonego rozwazania, nasz
Ojciec wspominatl relatywnie krotka
historie Opus Dei: ,Bezkresna
panorama: tyle cierpien, tyle radosci.
A teraz, wszystko to radosci, same
radosci... Bo wiemy z doswiadczenia,
ze bol jest spowodowany
uderzeniami dtuta artysty, ktory chce



uczynic z kazdego z nas, z tej
bezksztaltnej masy, jaka jestesSmy,
ukrzyzowanego, Chrystusa, alter
Christus, jakim mamy byc. Panie,
dzieki za wszystko. Wielkie
dzieki!”[53].

Piekno powotania chrzescijanskiego,
tak jak Pan je konkretnie
zaproponowat kazdej 1 kazdemu z
nas w Dziele, powinno napelniac nas
radoscia: z jednej strony zdrowa
radoscia ludzka wobec tylu dobrych
0sOb i rzeczy, z drugiej zas, bardzo
szczegoOlnie tg radoscia
nadprzyrodzong, ktora - jak
zapewnial nasz Ojciec — ma
»,Korzenie w ksztalcie Krzyza”.
Napelnia nas radoscig Swiadomos¢ —
rozwazmy to na nowo — ze ,Swiety
Krzyz uczyni nas wiecznymi, zawsze
w tym samym duchu Ewangelii,
ktory jako wdzieczny owoc modlitwy
i ofiary przyniesie apostolskie
dzialanie”[54].



Prosimy NajsSwietszg Maryje Panne,
aby nam blogostawila i
przypominala po matczynemu, ze
wszyscy mamy Dzielo w naszych
rekach. W ten sposdb, zgodnie z
Bozym pragnieniem i dzieki
korzystaniu z Jego laski, historia,
ktora rozpoczela sie 2 pazdziernika
1928 r., bedzie trwac az do konca
czasOw, pomimo naszej stabosci i
naszych bledéw. Bedziemy dalej
pracowac dla chwaly Bozej z
radoscia, starajac sie umiescic
Chrystusa na szczycie wszystkich
ludzkich dziatan.

Z calego serca wam blogostawi
wasz Ojciec

Rzym, 28 pazdziernika 2020 r.

[1] List 911932, nr 9.



[2] List 12 XII 1952, nr 35.
[3] List 31 V 1954, nr 17.

[4] List 19 III 1967, nr 93.
[5] Przyjaciele Boga, nr 146.

[6] Por. Sw. Tomasz z Akwinu,
Wyktad Listu do Rzymian, rozdz. 8,

wykt. 3.

[7] Franciszek, Fratelli tutti, 277.

[8] IT Sobdor Watykanski, Lumen
gentium, nr 3.

[9] KuZnia, nr 69.
[10] Tamze, nr 835.

[11] Franciszek, Evangelii gaudium,
nr 121.

[12] Rozmowy z Pratatem Escrivd, nr
19.

[13] List 31 V 1954, nr 34.



[14] To Chrystus przechodzi, nr 74.
[15] KuZnia, nr 156.

[16] List 24 XII 1951, nr 137.

[17] List 2511961, nr 11.

[18] BL. Alvaro del Portillo,
komentarz 135 do Instruccion sobre
la obra de San Miguel.

[19] Por. Stowo od Pratata 20 VII
2020.

[20] List 29 IX 1957, nr 8.
[21] Tamze, nr 76.

[22] Javier Echevarria, List 28 XI
1995, nr 16.

[23] Instruccion para la obra de San
Gabriel, nr 113.

[24] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, nr 28.

[25] Medytacja 28 IV 1963.



[26] Sw. Jan Pawel II, Mulieris
dignitatem, nr 30.

[27] Rozmowy z Pratatem Escrivd, nr
88.

[28] List 29 VII 1965, nr 11.

[29] Spotkanie, 15 IX 1962.

[30] List 29 IX 1957, nr 13.

[31] List 8 VIII 1956, nr 7.

[32] Tamze, nr 1.

[33] Tamze, nr 5.

[34] To Chrystus przechodzi, nr 163.

[35] Instruccion para la obra de San
Miguel, nr 84.

[36] Benedykt XVI, Przemdwienie do
pracownikow Kurii Rzymskiej, 22 XII
2006.

[37] Droga, nr 380.



[38] Rozmowy z Pratatem Escrivd, nr
92.

[39] List do Rady Generalnej Opus Dei,
18 XII 1947.

[40] Instruccion para la obra de San
Gabriel, nr 9.

[41] List 911959, nr 7.

[42] Tamze, nr 10.

[43] Tamze, nr 53.

[44] To Chrystus przechodzi, nr 30.
[45] List 9 11959, nr 53.

[46] Tamze, nr 17.

[47] Tamze, nr 33.

[48] Instruccion para la obra de San
Gabriel, nr 23.

[49] Tamze, nr 15.

[S0] List 24 X 1942, nr 46.



[51] List 911959, nr 13.

[52] Notatki ze spotkania z
kaplanami, 26 X 1972, w: Archiwum
Generalne Pralatury, dzial P04, 1972
II, s. 767.

[53] Stlowa z nauczania $w. Josemarii,
w: Archiwum Generalne Pralatury,
dziat PO1 1975, s. 809.

[54] Instruccion sobre el espiritu
sobrenatural de la Obra, nr 28.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-pralata-opus-
dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/
(12-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-28-10-2020-powolanie-do-opus-dei/

	List Prałata Opus Dei (28.10.2020) | powołanie do Opus Dei
	I. Dar powołania
	II. Powołanie do Dzieła jako numeraria i numerariusz
	III. Powołanie do Dzieła jako numeraria pomocnicza
	IV. Powołanie do Dzieła jako przyłączona i przyłączony
	V. Kapłani Prałatury
	VI. O celibacie apostolskim numerariuszy i przyłączonych
	VII. Powołanie do Dzieła jako supernumeraria i supernumerariusz
	VIII. Powołanie do Dzieła jako przyłączony i supernumerariusz w Stowarzyszeniu Kapłańskim Świętego Krzyża


