
opusdei.org

List Prałata Opus Dei
(19.03.2022) | o
wierności

W liście pasterskim Prałat Opus
Dei rozważa niektóre aspekty
wierności Jezusowi
Chrystusowi i powołaniu do
Dzieła, zgodnie z nauczaniem
św. Josemaríi.

19-03-2022

Najukochańsi! Niech Jezus zachowa
moje córki i moich synów!

Warto być wiernym! [Fieles, vale la
pena]



1. Tym zdaniem, zaczerpniętym z
pewnej starej piosenki, św. Josemaría
zachęcał nas, żebyśmy byli bardzo
wierni. Często wspominam, jak 23
sierpnia 1963 roku na kursie letnim
w Pampelunie, podczas spotkania z
naszym Ojcem śpiewaliśmy tę
piosenkę. Wtedy to niektórzy
zauważyli, że nasz Ojciec słuchając
jej powtarzał cicho „warto, warto”.
Uważaliśmy, że w ten sposób
spontanicznie wyraża swoje żywe
doświadczenie. Warto było rozwijać
Dzieło. Tyle pracy, cierpienia,
trudności, a równocześnie tyle
radości. Wierność jest w konieczny
sposób radosna, nawet jeśli niesie ze
sobą ból. Jest to radość w Panu, który
jest naszą ostoją (por. Ne 8, 10).

‘Wierność’ jest pojęciem o szerokim i
różnorodnym znaczeniu. Oznacza
m.in. dokładność lub rzetelność w
realizacji czegoś; dokładną kopię
tekstu; ścisłe spełnianie obowiązku,
obietnicę i tak dalej. Szczególnie



istotne jest rozważanie wierności w
relacji między osobami, w jej
najgłębszym ludzkim aspekcie — w
miłości. „Wierność trwająca w czasie
jest wyrazem miłości” [1].
Autentyczna miłość sama z siebie jest
ostateczna, wierna, choćby mogła
zawieść z powodu ludzkiej słabości.

Wierność obejmuje wszystkie
wymiary naszego życia, ponieważ
dotyczy całej osoby — jej inteligencji,
woli, uczuć, relacji i pamięci.

W kontekście zbliżającej się setnej
rocznicy założenia Dzieła pragnę
krótko rozważyć kilka aspektów
wierności, kierując się przede
wszystkim tekstami św. Josemaríi.

Wierność powołaniu, wierność
Jezusowi Chrystusowi

2. Chrześcijańskie powołanie, we
wszystkich swoich szczególnych
przejawach, jest Bożym powołaniem
do świętości. To wezwanie miłości



Bożej skierowane do naszej miłości,
w relacji, w której wierność Boża jest
zawsze uprzedzająca: „Wierny jest
Pan” (2 Tes 3, 3; por. 1 Kor 1, 9).
„Nasza wierność jest niczym innym,
jak odpowiedzią na wierność Boga” 
[2].

Wiara w Bożą wierność daje siłę
nadziei, mimo że nasza osobista
słabość prowadzi do tego, że czasami
nie jesteśmy całkowicie wierni w
drobnych sprawach, a być może
niekiedy, również w wielkich.
Wówczas wierność polega na
pokonywaniu — z łaską Boga —
drogi syna marnotrawnego (por. Łk
15, 11-32). „Wierność Jezusowi
Chrystusowi wymaga ciągłej
czujności, dlatego że nie można ufać
naszym wątłym siłom. Trzeba
zawsze walczyć, do ostatniej chwili
naszej ziemskiej podróży — to jest
nasz cel”[3].



Wytrwale szukamy jedności z
Panem. Szukamy jedności z Jezusem
i odnajdujemy ją w pracy, w rodzinie,
we wszystkim…; w szczególny sposób
w Eucharystii, w sakramencie pokuty
i w modlitwie. Poza tym nie jesteśmy
sami. Liczymy również na pomoc
innych, zwłaszcza w osobistym
kierownictwie duchowym.
Dziękujmy za możliwość szczerego
otwierania duszy, aby otrzymywać
zachętę i radę na drodze wzrastania
w miłości do Boga. Tam zaś, gdzie
podtrzymywana jest miłość, umacnia
się wierność: „Zakochaj się, a już Go
nie opuścisz”[4].

3. Wierność w szczególny sposób
objawia się, kiedy wymaga wysiłku i
cierpienia. Również w tym oświeca
nas przykład naszej Matki, Panny
Wiernej: „Nazwę wierności może
nosić jedynie spójność, która trwa
przez całe życie. Fiat Maryi podczas
Zwiastowania znajduje swoją pełnię



w jej milczącym fiat, które powtarza
u stóp krzyża”[5].

Z Bożą pomocą możemy być wierni,
możemy iść naprzód drogą
utożsamiania się z Jezusem
Chrystusem, tak by nasz sposób
myślenia, chcenia, postrzegania osób
i świata był coraz bardziej i bardziej
Jego, poprzez ciągłe podejmowanie
starania i rozpoczynanie na nowo,
kiedy to „świadomość naszego
synostwa Bożego daje radość
naszemu nawróceniu” [6]. W ten
sposób stanie się rzeczywistością w
naszym życiu zachęta św. Pawła
skierowana do Filipian: „To bowiem
w sobie czujcie co i w Chrystusie
Jezusie” (Flp 2, 5 — przekład Jakuba
Wujka).

4. Spotkanie i zjednoczenie z
Jezusem Chrystusem dokonuje się w
Kościele, który w sposób widzialny
jest Ludem złożonym z wielu
narodów; konstytutywnie jest Ciałem



Chrystusa, w działaniu zaś
sakramentem. Całe zbawienie
przychodzi od Chrystusa przez
Kościół, szczególnie dlatego, że
Kościół „sprawuje Eucharystię”, a
Eucharystia „buduje Kościół”.

Zawsze oczywisty fakt, że Kościół
tworzymy my, słabi mężczyźni i
kobiety, popełniający błędy, nie
powinien zmniejszać naszej miłości
do Kościoła. Miejmy zawsze na
uwadze, że przede wszystkim „to jest
właśnie Kościół: Chrystus obecny
wśród nas; Bóg, który przychodzi do
ludzi, aby ich zbawić, powołując nas
poprzez swoje objawienie,
uświęcając nas swoją łaską,
podtrzymując nas poprzez swoją
nieustanną pomoc w małych i
wielkich potyczkach codziennego
życia” [7].

Wierność Chrystusowi jest w
związku z tym wiernością
Kościołowi. Natomiast w Kościele



staramy się żyć jednością i wspierać
jedność ze wszystkimi, zwłaszcza z
biskupami, a w sposób szczególny z
biskupem Rzymu, widzialną zasadą
jedności wiary i komunii.
Utrzymujmy zawsze żywe owo
pragnienie naszego Ojca: Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam!

Wierność Jezusowi Chrystusowi i
Kościołowi oznacza dla nas wierność
naszemu powołaniu do Opus Dei i
życie duchem otrzymanym od św.
Josemaríi, który prawdziwie był i jest
naszym Ojcem w Dziele. Wyrażał to
następująco w liście skierowanym do
wszystkich swoich duchowych
dzieci: „Nieustannie wznoszę
wdzięczną duszę do Pana, od którego
pochodzi każda rodzina w niebie i na
ziemi (Ef 3, 15-16) za to, że obdarzył
mnie tym duchowym ojcostwem,
które z Jego łaską przyjąłem z pełną
świadomością przebywania na ziemi
tylko po to, żeby je wypełnić. Dlatego
kocham Was sercem ojca i matki”[8].



Bycie wiernymi córkami i synami św.
Josemaríi to droga naszego
powołania, żeby być wiernymi
córkami i synami Boga w Chrystusie.

Z pewnością pamiętacie inne słowa
naszego Ojca: „Boże powołanie
wymaga od nas nienaruszalnej,
pewnej, nieskażonej, radosnej,
niekwestionowanej wierności
wierze, czystości i drodze”[9].
Zatrzymam się teraz tylko na
podkreśleniu owej radości. Wierność
to dobrowolna odpowiedź na łaskę
Bożą, przeżywana z radością, a także
z dobrym humorem. Jak bardzo
pomagają nam następujące słowa św.
Josemaríi: „Jeśli chodzi o sprawy
ludzkie, chcę Wam pozostawić w
spadku umiłowanie wolności i dobry
humor”[10].

5. Rozważając wierność w Dziele,
jakże nie myśleć o bł. Álvaro?
Pamiętam, że 19 lutego 1974 r., pod
nieobecność księdza Álvaro, św.



Josemaría mówił o nim: „Chciałbym,
żebyście naśladowali go w wielu
sprawach, ale przede wszystkim w
lojalności. (...) Zawsze miał
niezrównany uśmiech i niezrównaną
wierność”[11]. Często wczytuję się w
biblijne słowa vir fidelis multum
laudabitur (Prz 28, 20: mąż wierny
wielce chwalony będzie — przekład
Jakuba Wujka), wyryte nad drzwiami
prowadzącymi do gabinetu przez
wiele lat zajmowanego przez prałata
Álvaro w Villa Vecchia.

Wznoszę moją duszę do Pana
również w wyrazie wdzięczności za
wierność tak wielu kobiet i
mężczyzn, którzy poprzedzili nas w
drodze i którzy pozostawili dokładne
świadectwo owego warto,
przywołanego na początku tego listu.

Nasz Ojciec mawiał, że każda osoba,
która zbliży się do Dzieła, choćby na
krótko, będzie zawsze cieszyć się
naszą miłością. Odnosił to jeszcze



bardziej do tych, którzy przebywali
pewien czas w Dziele, a potem
wybrali inne drogi. Tych zaś, którzy
poczuli się kiedyś zranieni, prosimy o
przebaczenie z całego serca.

Wierność apostolska

6. Chrześcijańskie powołanie do
świętości, do utożsamienia się z
Jezusem Chrystusem, jest — we
wszystkich swoich formach, w taki
czy inny sposób — powołaniem
apostolskim: „Nie da się oddzielić
życia wewnętrznego od apostolstwa,
podobnie jak nie można oddzielić w
Chrystusie Jego bycia Bogiem-
Człowiekiem od Jego funkcji
Zbawiciela” [12].

W każdej epoce — w naszej widzimy
to w niesamowity sposób — istnieje
w świecie ogromne, często
nieświadome pragnienie Boga.
Zawsze spełniają się na nowo owe
prorocze słowa: „Oto nadejdą dni -
wyrocznia Pana Boga — gdy ześlę



głód na ziemię, nie głód chleba ani
pragnienie wody, lecz głód słuchania
słów Pańskich” (Am 8, 11).

Ileż razy rozważaliśmy tę gorącą
zachętę św. Josemaríi: „Najdrożsi!
Jezus przynagla nas. Chce, żeby
wzniesiono Go na nowo, nie na
Krzyżu, ale w chwale wszystkich
ludzkich zajęć, żeby pociągnąć
wszystko do siebie (J 12, 32)”[13].

Kiedy doświadcza się trudności, jakie
chrześcijańskie życie napotyka w
tym świecie — ateizmu, obojętności,
relatywizmu, materialistycznego
naturalizmu, hedonizmu i tak dalej
— być może przypomina się
stwierdzenie św. Jana: „Nie miłujcie
świata ani tego, co jest na świecie” (1
J 2, 15), odnoszące się do tego, co na
świecie sprzeciwia się Bogu i co św.
Jan określa jako potrójną
pożądliwość (por. 1 J 2, 16).
Równocześnie jednak świat —
stworzenie Boże — jest dobry: „Tak



bowiem Bóg umiłował świat, że Syna
swego Jednorodzonego dał, aby
każdy, kto w Niego wierzy, nie zginął,
ale miał życie wieczne” (J 3, 16).

7. Tak jak nasz Ojciec, starajmy się
„namiętnie kochać świat”[14],
ponieważ jest to miejsce spotkania z
Bogiem i droga do życia wiecznego.
Kochajmy go miłością, która
wyklucza światowość — jesteśmy ze
świata, ale nie chcemy być światowi.
Życie duchem ubóstwa, jego
praktyka, wyzwala nas z tak wielu
przywiązań i w sensie pozytywnym
każe słuchać św. Pawła, który
zapewnia: „Wszystko jest wasze, wy
zaś Chrystusa, a Chrystus — Boga” (1
Kor 3, 22-23). Świadectwo
wstrzemięźliwego i skromnego życia
jest i zawsze będzie sposobem, aby
być solą i światłem świata, który
mamy przeobrażać miłością
Chrystusa.



„Wszystko jest wasze” — świadomi
tej prawdy cieszymy się dobrem,
które nas otacza i stawiamy czoła
wyzwaniom naszych czasów.
Jednocześnie bardzo głęboko
odczuwamy sytuację na świecie,
zwłaszcza smutną rzeczywistość
wojny oraz wielkich potrzeb i
cierpień tak wielu osób, zwłaszcza
najsłabszych. Podkreślam jednak: nie
dopuszczajmy pesymizmu.
Przeciwnie, odnawiajmy wiarę w
żywotność Ewangelii, która jest
„mocą Bożą ku zbawieniu dla
każdego wierzącego” (Rz 1, 16), i
wiarę w modlitwę, umartwienie,
Eucharystię i pracę. Zachowamy
wtedy pełną nadziei wizję świata.

Wiara jest podstawą wierności.
Wiara w Boga, który jest
fundamentem nadziei (por. Hbr 11,
1), a nie daremna ufność w nasze
ludzkie możliwości. „Bóg jest
fundamentem nadziei — nie
jakikolwiek bóg, ale ten Bóg, który



ma ludzkie oblicze i umiłował nas aż
do końca: każdą osobę i ludzkość w
całości” [15].

Posłuchajmy raz jeszcze naszego
Ojca: „Jeżeli będziecie wierni — co
będzie owocem waszego milczącego i
pokornego oddania — Pan przez
wasze ręce zdziała cuda. Zostanie
przywrócony do życia ów ustęp ze
św. Łukasza: «Wróciło
siedemdziesięciu dwóch z radością,
mówiąc: ‘Panie, przez wzgląd na
Twoje imię nawet złe duchy nam się
poddają’» (Łk 10, 17)”[16].

Wierność powołaniu a życie
codzienne

8. Niekiedy w życiu można znaleźć
się w nadzwyczajnych
okolicznościach, ale jak dobrze
wiemy, jednoczymy się z Panem i
razem z Nim realizujemy misję
apostolską zasadniczo w zwyczajnym
życiu: w rodzinie, pracy zawodowej,
wśród przyjaciół, spełniając



obowiązki społeczne…: „To jest
główne miejsce naszego spotkania z
Bogiem” [17], przypominał nam prałat
Javier w jednym ze swoich
pierwszych listów.

Spotkanie z Panem we wszystkich
wydarzeniach każdego dnia oznacza
odkrywanie wartości tego, co małe:
niewielkich spraw, drobiazgów, w
których tak często możemy wyrazić
miłość do Boga i ludzi. Sam Jezus
powiedział nam: „Kto w bardzo
małej sprawie jest wierny, ten i w
wielkiej będzie wierny; a kto w
bardzo małej sprawie jest
nieuczciwy, ten i w wielkiej
nieuczciwy będzie” (Łk 16, 10). Pan
nagradza wierność w sprawach
małych Swoją wielką radością (por.
Mt 25, 21).

Osobiste doświadczenie pokazuje, że
wierność w "bardzo małej sprawie"
to nie drobnostka. Przeciwnie:
„Wytrwałość w rzeczach małych — z



Miłości — to heroizm”[18]. To jest
miłość, która nadaje największą
wartość każdemu ludzkiemu zajęciu.
To wierność zobowiązaniu miłości do
Boga, która jest ostatecznym sensem
wolności. Owa wolność ducha daje
zdolność kochania tego, co trzeba
zrobić, nawet gdy wymaga to
poświęcenia. Pozwala doświadczyć
tego, o czym zapewnia nas Jezus:
„Weźcie na siebie moje jarzmo i
uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i
pokornego serca, a znajdziecie
ukojenie dla dusz waszych.
Albowiem słodkie jest moje jarzmo, a
moje brzemię lekkie” (Mt 11, 29-30).
Zaś św. Augustyn wyjaśnia: „Wysiłki
[podejmowane przez] tych, którzy
kochają, wcale nie są [dla nich]
trudne. [...] Bo jeśli się coś kocha, to
albo nie wymaga to wysiłku, albo
kocha się też sam wysiłek”.[19]

9. Dobrze wiemy, że spotkanie i
miłowanie Boga jest związane z
miłowaniem bliźniego i służbą. Te



dwa przykazania miłości są
nierozłączne. Dzięki braterskiej
miłości, która jest niezawodnym
znakiem życia nadprzyrodzonego,
budujemy naszą wierność i czynimy
radośniejszą wierność innych: „My
wiemy, że przeszliśmy ze śmierci do
życia, bo miłujemy braci” (1 J 3, 14).

Z jakąż siłą św. Josemaría zachęca
nas do życia braterstwem: „Serce,
moje dzieci, wkładajcie serce w we
wzajemną służbę. Kiedy życzliwość
przechodzi przez Najświętsze Serce
Jezusa albo przez Najsłodsze Serce
Maryi, miłość braterska jest
praktykowana z całą ludzką i Boską
siłą. Zachęca do niesienia
brzemienia, pozbawia ciężarów,
zapewnia radość w boju. Nie jest
sztuczna. Jest umocnieniem skrzydeł
duszy, żeby wznosić się wyżej.
Braterska miłość, która nie szuka
swojego własnego interesu, pozwala
się wznosić, żeby chwalić Pana
duchem radosnej ofiary”[20].



Wobec miejsca, które w naszym
codziennym życiu zajmuje praca,
moglibyśmy rozważać — i badać u
samych siebie — tak wiele aspektów,
które zamykają się w owym
„uświęcać pracę, uświęcać się w
pracy, uświęcać pracą” [21]. Teraz
chciałbym zaprosić Was, byśmy
rozważyli, jak lepiej zmieniać pracę
w modlitwę, co nie polega tylko na
zachowywaniu podczas pracy
jakiegoś detalu związanego z
pobożnością. Nasz Ojciec tłumaczył
nam to na bardzo wiele sposobów.
Odczytajmy raz jeszcze jego
następujące słowa: „Wykonujcie
zatem Waszą pracę ze świadomością,
że patrzy na nią Bóg: laborem
manuum mearum respexit Deus
(przekład Jakuba Wujka: „na pracę
rąk moich wejrzał Bóg”) (Rdz 31, 42).
W związku z tym nasze zadanie musi
być święte i godne Boga. Nie tylko
wykończone w szczegółach, ale
wykonane z prawością moralną, z
uczciwością, ze szlachetnością, z



lojalnością, ze sprawiedliwością.
Dzięki temu Wasza praca zawodowa
nie tylko będzie prawa i święta, ale
będzie modlitwą również z tego
tytułu”[22].

Często również w pracy
doświadczamy naszych ograniczeń i
wad. Mimo wszystko, jeżeli będziemy
się starać o „świadomość, że Bóg na
nas patrzy”, usłyszymy owe słowa
św. Pawła skierowane do nas: „trud
wasz nie pozostaje daremny w
Panu” (1 Kor 15, 58). Jak
podsumowywał nasz Ojciec: „nic nie
jest stracone”.

To, co stałe, i to, co zmienne w
życiu Dzieła

10. Osobista wierność powołaniu w
Dziele jest koniecznie związana z
wiernością instytucjonalną, to znaczy
z trwałością Dzieła jako instytucji w
wierności woli Bożej wobec niego,
przekazanej przez Założyciela.



W 2016 roku prałat Javier
przypomniał nam następujące słowa
św. Josemaríi: „Tak samo jak trwa
tożsamość osoby na przestrzeni
różnych etapów wzrastania:
dzieciństwa, młodości, dojrzałości...,
tak w naszym rozwoju są zmiany.
Bez tego bylibyśmy martwi.
Nienaruszalny pozostaje rdzeń,
istota, duch, natomiast zmieniają się
mowa i czyny, zawsze stare i nowe,
zawsze święte”[23].

Komentując ten tekst, stwierdziłem,
że dzieje się tak przede wszystkim w
dziedzinie apostolstwa osobistego,
które jest głównym apostolstwem w
Dziele; i w nadawaniu
chrześcijańskiego sensu ludzkim
zawodom, instytucjom i strukturom,
gdzie dzięki inicjatywie i
kreatywności staramy się żyć szczerą
przyjaźnią z wieloma osobami i nieść
światło Ewangelii społeczeństwu.
Inicjatywa i kreatywność prowadzi
również do poszukiwania nowych



rodzajów działalności apostolskiej, w
bezkresnym morzu, jakie
przedstawia nam duch Dzieła.

11. Kreatywność tę można rozumieć
jako rodzaj tego, co niekiedy nazywa
się „wiernością dynamiczną lub
twórczą”. Jest to wierność, która
wyklucza zarówno powierzchowny
zapał do zmian, jak i postawę z góry
niechętną wszystkiemu, co jest lub
wydaje się być jakąś nowością.
„Nasze powołanie sprawia, że
jesteśmy obecni u samego początku
prawych zmian, które występują w
społeczeństwie i dokonujemy
również własnych postępów w
każdej epoce”[24]. Z tego powodu
rozumiemy i podzielamy niepokoje
naszych czasów. Jednocześnie nie
możemy próbować dostosowywać się
do mody czy zwyczaju, choćby
najbardziej aktualnych i
rozpowszechnionych, jeśli są one
sprzeczne z duchem, którego Bóg
przekazał nam przez naszego



Założyciela, również w tym, co
dotyczy stylu życia i rodzinnej
atmosfery Dzieła. W tym sensie
„nigdy nie będzie konieczności
dostosowania się do świata, dlatego
że jesteśmy ze świata. Ani też nie
będziemy musieli podążać za
ludzkim postępem, dlatego że to my
jesteśmy — Wy jesteście, moje Dzieci
— razem z innymi ludźmi żyjącymi
w świecie, tymi, którzy dokonują tego
postępu codzienną pracą”[25].

Należy również mieć na uwadze, że
wobec postanowień określonych dla
całego Dzieła (na przykład,
dotyczących środków formacji
duchowej: kręgów, rozważań, dni
skupienia i tak dalej), jest logiczne, że
rozeznanie stosowności
ewentualnych zmian należy
ostatecznie do Ojca wraz z Radą
Generalną i Asesorią Centralną. Z
drugiej strony, nie każda zmiana na
tym poziomie jest obojętna dla ducha
i powinna być analizowana z



ostrożnością. Z Waszej strony nie
wahajcie się proponować projektów
apostolskich tym, którzy kierują
pracą, w duchu inicjatywy, a także
jedności — nie zaprzestając
wspólnego trudu — z pragnieniem
niesienia wielu ludziom radości
Ewangelii. W każdym wypadku
jesteśmy pewni, że „nie jesteśmy
sami, żeby budować Dzieło, ani nie
liczymy tylko na nasze ubogie siły,
ale na siłę i moc Pana”[26].

12. Dzięki osobistej wierności i
odpowiedzialności wszystkich za
zachowanie wierności
instytucjonalnej, pomimo naszych
osobistych ograniczeń, z łaską Bożą
będziemy budować, w każdym
momencie historii, ciągłość Dzieła w
wierności jego początkom. Chodzi o
istotną ciągłość między przeszłością,
teraźniejszością i przyszłością,
właściwą dla żywej rzeczywistości.
Prałat Javier zachęcał nas w 2015,
żeby prosić św. Josemaríę, by Dzieło



dotrwało do 2 października 2028
roku z tą samą siłą i świeżością
ducha, jaką miał nasz Ojciec 2
października 1928 roku.

Dzięki Bożemu miłosierdziu stanie
się rzeczywistością to, co widział św.
Josemaría: „Widzę Dzieło
zaplanowane na wieki, zawsze
młode, pełne wdzięku, piękne i
płodne, broniące pokoju Chrystusa,
żeby posiadał go cały świat.
Będziemy przyczyniać się do tego,
żeby w społeczeństwie uznano
prawa osoby ludzkiej, rodziny,
Kościoła. Nasza praca sprawi, że
będzie się zmniejszać bratobójcza
nienawiść i podejrzenia wśród
narodów, a moje Córki i moi Synowie
— fortes in fide (1 P 5, 9), mocni w
wierze — będą umieli namaszczać
wszystkie rany Miłością Chrystusa,
która jest najłagodniejszym
balsamem”[27].



Powierzając naszej Matce,
Najświętszej Maryi Pannie, Pannie
Wiernej, i św. Józefowi ciągłą
odnowę naszej wierności, z wielką
miłością błogosławi Was

Wasz Ojciec

Rzym, 19 marca 2022 r.

[1] Benedykt XVI, Przemówienie, 12
maja 2010 r. [Homilia podczas
nieszporów w kościele Najświętszej
Trójcy w Fatimie 12.05.2010 - podróż
apostolska Benedykta XVI do
Portugalii 11-14.05.2010].

[2] Franciszek, Homilia, 15 kwietnia
2020 r.

[3] List z 28 marca 1973 r., 9.

[4] Droga, 999.

[5] Św. Jan Paweł II, Homilia, 26
stycznia 1979 r.

[6] To Chrystus przechodzi, 64.



[7] To Chrystus przechodzi, 131.

[8] List z 6 maja 1945 r., 23.

[9] List z 24 marca 1931 r., 43.

[10] List z 31 maja 1954 r., 22.

[11] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 19 lutego 1974
r.

[12] To Chrystus przechodzi, 122.

[13] Instrukcja, 1 kwietnia 1937 r.,1.

[14] Rozmowy z prałatem Escrivá, 118.

[15] Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi,
31.

[16]. List z 24 marca 1930 r., 23.

[17] Javier Echevarría, List pasterski,
28 listopada 1995 r., 16.

[18] Droga, 813.



[19] Św. Augustyn, De bono viduitatis,
21, 26.

[20] List z 14 lutego 1974 r., 23.

[21] To Chrystus przechodzi, 45.

[22] List z 15 października 1948 r., 26.

[23] List z 29 września 1957 r., 56.

[24] List z 14 lutego 1950 r., 21.

[25] List z 9 stycznia 1932 r., 92.

[26] Javier Echevarría, List pasterski,
28 listopada 1995 r., 11.

[27] List z 16 lipca 1933 r., 26.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-opus-
dei-19-03-2022-o-wiernosci/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-19-03-2022-o-wiernosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-19-03-2022-o-wiernosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-19-03-2022-o-wiernosci/

	List Prałata Opus Dei (19.03.2022) | o wierności

