
opusdei.org

List Prałata Opus Dei
(16.02.2023) | o
braterstwie

W tym tekście ks. prał.
Fernando Ocáriz zaprasza nas
do refleksji nad niektórymi
szczególnie istotnymi
postawami i przejawami, w
których wyraża się braterstwo.

16-02-2023

Najukochańsi! Niech Jezus zachowa
moje Córki i moich Synów!

1. W tym liście pragnę zaprosić Was
do rozważenia niektórych aspektów



miłości, o której mówi Pan: „To jest
moje przykazanie, abyście się
wzajemnie miłowali, tak jak Ja was
umiłowałem” (J 15,12).

Jezus umiłował nas aż do końca,
oddając życie za wszystkich razem i
za każdego z osobna. Wiemy o tym i
pragniemy w to wierzyć z żywą i
czynną wiarą, o którą prosimy jak
Apostołowie: „Dodaj nam wiary” (Łk
7,5). W ten sposób będziemy mogli
powiedzieć ze św. Janem, w pełni
przekonani: „Myśmy poznali i
uwierzyli miłości, jaką Bóg ma ku
nam” (1J 4,16).

„Bóg jest miłością” (1J 4,8) i powołuje
nas do miłości: „To jest nasze
najwyższe powołanie, w pełnym tego
słowa znaczeniu; a z nim jest
związana radość płynąca z nadziei
chrześcijańskiej. Ten kto kocha,
odczuwa radość płynącą z nadziei, że
zdoła spotkać wielką miłość, którą
jest Pan”[1].



Nadprzyrodzona miłość do Boga to
odpowiedź —wszystkich i każdego z
nas osobno— na tę Bożą miłość,
którą On sam daje nam jako wzór i
ukazuje horyzont naszej miłości do
bliźnich. Miłość do Boga jest tak
zjednoczona z miłością do bliźnich,
że „często w życiu braterstwem nie
da się rozróżnić ani rozumem, ani
sercem, czy chodzi o służbę Bogu, czy
o służbę braciom, ponieważ w tym
drugim przypadku służymy Bogu
podwójnie”[2].

2. Miłość do bliźnich odgrywa tak
decydującą rolę w naszym życiu,
ponieważ „wiemy, że przeszliśmy ze
śmierci do życia, bo miłujemy
braci” (1 J 3, 14). Miłość rozwija się
na niezliczone sposoby i dociera do
całego świata. Nikt nie może być
wobec nas obojętny, bo „każdy z nas
jest owocem myśli Bożej. Każdy z nas
jest chciany, każdy jest kochany,
każdy jest niezbędny”[3].



Chciałbym, abyśmy zastanowili się
nad niektórymi szczególnie istotnymi
postawami i przejawami braterstwa.
W pewnym sensie streszczają się one
w tych słowach św. Josemaríi:

„Z jakim uporem św. Jan Apostoł
głosił owo mandatum novum! —
Abyście się wzajemnie miłowali! —
Chciałbym upaść przed wami na
kolana, bez żadnej komedii —tego
domaga się moje serce— i prosić was,
abyście przez wzgląd na miłość Bożą
kochali jedni drugich, pomagali
sobie, podawali sobie rękę, byście
potrafili sobie wybaczać”[4].

Szerokie znaczenie pojęcia
zrozumienia

3. Mieć zrozumienie dla innych,
oznacza coś więcej niż tylko nie
dziwić się ich wadom lub błędom.
Sugeruje to następujący punkt Drogi:
„Miłość polega nie tyle na dawaniu,
ile na zrozumieniu”[5].



Zrozumienie, będące owocem miłości
Bożej i ludzkiej, przede wszystkim
„dostrzega” nie wady czy błędy, ale
cnoty i zalety innych. Pamiętam
rozważanie prowadzone przez bp.
Javiera 26 sierpnia 1999 roku,
podczas letniego kursu w Olbeira
(dom rekolekcyjny w Galicji,
Hiszpania). Z siłą i miłością zachęcał
nas, abyśmy „nie patrzyli na ludzi
poprzez ich wady, ale poprzez ich
cnoty”. Miłość sprawia, że z radością
dostrzegamy w innych to, co
pozytywne. "Powinniśmy cieszyć się
z pomyślności bliźniego, jak z
własnej"[6]. Przeciwieństwem tego
sposobu patrzenia na innych jest
spojrzenie zazdrości, powodujące
smutek na widok cudzego dobra.

Z drugiej strony, każda osoba jest
zawsze warta więcej od tego, co
możemy w niej zobaczyć poprzez
zwykłe poznanie. W pewien sposób,
często zdarza się to, o czym czytamy
w Liście do Hebrajczyków, który



zachęca, żeby nie zapominać o
gościnności, bo dzięki niej „niektórzy,
nie wiedząc, aniołom dali
gościnę” (Hbr 13,2).

4. Zrozumienie pochodzące z miłości
obejmuje wady i błędy innych. Dzięki
temu rozumie się osobę, zarówno
pod względem tego, co pozytywne,
jak i negatywne. I możemy być
pewni —wskazuje na to niezwykła
mądrość miłości— że to, co
pozytywne, znacząco przewyższa to,
co negatywne. Zaś dostrzeganie tego,
co negatywne, nie prowadzi do
odsunięcia się, ale do modlitwy i
pomocy. Niekiedy potrzeba więcej
serdeczności, a innym razem —jeśli
to konieczne— upomnienia
braterskiego.

Nasz Ojciec na wiele sposobów
podkreślał wagę tej —niekiedy
heroicznej— praktyki, wynikającej z
miłości: „Stosujcie braterskie
upomnienie, ne sit populus Domini



sicut oves absque pastore [by
społeczność Pana nie była jak stado
bez pasterza] (Lb 27,17), żeby ta
nadprzyrodzona Rodzina, jaką jest
Dzieło Boże, nie wydawała się
stadem owiec bez pasterza. Zawsze
nauczałem, moje Córki i moi
Synowie, że w Dziele każdy powinien
być pasterzem i owcą”[7].

5.Wszyscy jesteśmy słabi i nie
możemy się dziwić, jeśli reagujemy
sprzeciwem lub niezrozumieniem
wobec innych ludzi. Ale nie
powinniśmy akceptować tych reakcji,
usprawiedliwiając je; będą one raczej
okazjami, by prosić Pana o
przebaczenie i błagać Go, by
zwiększył naszą zdolność do miłości,
by dał nam więcej tego zrozumienia,
które jest owocem miłości. I tak, nie
zniechęcając się naszą słabością,
będziemy prosić Boga o pomoc,
abyśmy mogli wreszcie powiedzieć
Mu, pełni wdzięczności: "
Rozszerzasz mi serce " (Ps 119,32).



Jest ważne, na przykład, żebyśmy
walczyli o opanowanie i łagodzenie
niecierpliwości, która mogłaby się
zrodzić spontanicznie wobec mniej
lub bardziej oczywistych wad innych
osób (czasami wada istnieje tylko w
naszym spojrzeniu). Niecierpliwość
może prowadzić do braku
zrozumienia, a w związku z tym do
braku miłości. Mocne są owe słowa
św. Cypriana z Kartaginy:
„Związkiem braterstwa, podstawą
pokoju i rdzeniem jedności jest
miłość, która zacnością wiarę i
nadzieję przewyższa, ofiary
miłosierdzia i męczeństwa uprzedza,
a trwać ma z nami po wieki wieków,
w królestwie niebieskim u Boga. Lecz
odejm jej cierpliwość, a runie i
ona”[8].

6. Zrozumienie, owoc braterskiej
miłości, pomaga także uniknąć we
wzajemnych relacjach
dyskryminacji, która mogłaby się
pojawić w przypadku zauważenia



różnic. W rzeczywistości ta
różnorodność to często bogactwo
charakterów, wrażliwości,
zainteresowań itp. Tak wyjaśnia nasz
Ojciec: "Musicie też stale
praktykować braterstwo, które jest
ponad wszelką naturalną sympatią
lub antypatią, kochając się
wzajemnie jak prawdziwi bracia i
siostry, z traktowaniem i
zrozumieniem właściwym dla tych,
którzy tworzą dobrze zżytą
rodzinę”[9].

Obok wysiłku, by miłować i rozumieć
innych, równie ważne jest ułatwianie
innym, żeby mogli nas kochać.
Dlatego przypominam o tym, co już
Wam napisałem: „Dbanie o
uprzejmość, radość, cierpliwość,
optymizm, delikatność i o wszystkie
cnoty, które umilają wspólne życie,
jest ważne, by inni mogli odczuć, że
się o nich troszczymy, i być
szczęśliwymi”[10]. W ten sposób
tworzy się atmosferę braterstwa, w



której każdy wzmacnia miłość
drugiego, razem zaś doświadczamy
owego „stokroć więcej”, które obiecał
Pan i kierujemy się ku życiu
wiecznemu (por. Mt 19,29).

Skarb przebaczenia

7. Zrozumienie ma również ścisły
związek z przebaczeniem: prośbą o
przebaczenie i przebaczaniem. W
kwietniu 1974 roku nasz Ojciec
mówił nam, że „najbardziej Boską
rzeczą w życiu nas, chrześcijan,
dzieci Bożych w Opus Dei, jest
przebaczanie tym, którzy nas
skrzywdzili”. I natychmiast dodawał
z wielką prostotą: „Ja nie musiałem
uczyć się przebaczać, dlatego że Pan
nauczył mnie kochać”. Być może,
myśląc o synostwie Bożym i jego
wielu konsekwencjach, wcale byśmy
nie postawili na pierwszym miejscu
tego, że przejawia się ono w
przebaczeniu. Jednak rozumiemy, że
bycie dziećmi Bożymi oznacza bycie



Chrystusem, utożsamienie się z Nim.
Chrystus zaś przyszedł na świat,
odwieczny Syn stał się Człowiekiem,
właśnie po to, żeby przebaczyć.
Dlatego „nic nie czyni nas tak
podobnymi do Boga, jak
przebaczanie”[11].

Ileż razy odmawiamy i rozważamy 
Ojcze nasz! Przebaczanie innym jest
tak istotne, że jest warunkiem tego,
żeby Bóg przebaczył nam. Dobrze
jest prosić Pana, żeby nauczył nas
przebaczać szczerze i zawsze. Więcej
— żebyśmy mieli świętą odwagę
prosić Boga, by tak jak nasz Ojciec
dojść do tak wielkiej miłości do
innych, żeby nie potrzebować uczyć
się przebaczać[12]. Byłoby wspaniale,
gdybyśmy chcieli osiągnąć punkt, w
którym kochamy tak bardzo, że
nigdy nie czujemy się urażeni.

8. Równie ważne, jak zrozumienie i
przebaczenie, jest nauczenie się
proszenia o przebaczenie, nawet w



małych, codziennych konfliktach.
Szczery gest prośby o przebaczenie
jest często jedynym sposobem na
przywrócenie harmonii w relacjach,
nawet jeśli uważamy —mniej lub
bardziej słusznie— że to my byliśmy
stroną bardziej pokrzywdzoną. To
nie surowa sprawiedliwość ponad
miarę, oparta na teoretycznych
kalkulacjach, skłoniła Syna Bożego
do tego, by w naszym imieniu prosić
Ojca o przebaczenie, ale
bezinteresowna miłość, która bierze
pod uwagę tylko to, co może zrobić
dla innych.

Moje Córki i moi Synowie, nie
myślmy, że to jest bardzo piękne, ale
zbyt wielkie dla naszej małości.
Oczywiście, cel jest bardzo wzniosły.
Niemniej jednak, z łaską Bożą,
możemy stopniowo przybliżać się do
niego, jeżeli nie zaprzestaniemy,
ponawianego codziennie, wysiłku
duchowego, aby Miłości
odpowiedzieć miłością.



Duch służby

9. „Największą ambicją dzieci Boga w
Jego Opus Dei (…) ma być zawsze 
służba”[13]. Dobrze rozumiemy to
naleganie św. Josemaríi, kiedy
czytamy i rozważamy słowa Pana:
„Syn Człowieczy nie przyszedł, aby
Mu służono, lecz żeby służyć” (Mk
10,45); „Ja jestem pośród was jako
ten, kto służy” (Łk 22,27).

Duch służby jest wyrazem miłości,
delikatności, dzięki której uznajemy
potrzeby bliźnich za własne. Z jakąż
siłą objaśniał nam to nasz Ojciec:
„Nie przeszkadza mi, że powtarzam
to wielokrotnie. Wszyscy ludzie
potrzebują miłości i potrzebujemy jej
również w Dziele. Starajcie się, żeby
bez sentymentalizmu, zawsze
wzrastała wasza miłość do braci.
Każda sprawa jednego z moich dzieci
powinna być —naprawdę— jak
własna: w dniu, w którym będziemy
żyć jak ludzie obcy albo obojętni,



Opus Dei z naszej winy będzie
martwe”[14].

Możemy nieświadomie żyć jak obcy
sobie lub obojętni, kiedy nadmiernie
poświęcamy się zajęciom, co w
konsekwencji uniemożliwia nam
wzajemne poznanie, relacje,
zainteresowanie się innymi. Córki i
synowie, przychodzą mi na myśl i
mam w sercu słowa, które św.
Josemaría powtarzał nam z całą
mocą swojej duszy: "Kochajcie się
wzajemnie!”.

10. Pragniemy służyć innym,
wiedząc, że w ten sposób służymy
Jezusowi Chrystusowi: „Zaprawdę,
powiadam wam: Wszystko, co
uczyniliście jednemu z tych braci
moich najmniejszych, Mnieście
uczynili” (Mt 25,40). Dlatego dobrze,
żeby każdy z nas myślał: „Jedynie
moja gotowość do wyjścia naprzeciw
bliźniemu, do okazania mu miłości,
czyni mnie wrażliwym również na



Boga. Jedynie służba bliźniemu
otwiera mi oczy na to, co Bóg czyni
dla mnie i na to, jak mnie kocha”[15].

Wszyscy mamy doświadczenie, że
służba innym wiąże się często z
wysiłkiem. „Nie myślcie (…), że łatwo
jest uczynić z życia służbę. Konieczne
jest przełożenie tego dobrego
pragnienia na rzeczywistość, 
albowiem nie w słowie, lecz w mocy
przejawia się królestwo Boże (1Kor
4,20), a praktyka nieustannej pomocy
bliźnim nie jest możliwa bez
ofiary”[16]. Jednak wysiłek
podejmowany z miłości jest zawsze
źródłem radości, która nie może
rodzić się z egoizmu.

Ostatecznie, duch służby to wyraz
braterskiej miłości, zaś „miłość
braterska może być jedynie
bezinteresowna, nigdy nie może być
wynagrodzeniem za to, czego
dokonał ktoś inny, ani też zadatkiem
tego, czego —jak ufamy— dokona”[17].



Siewcy pokoju i radości

11. Jednym z przejawów ducha
służby, który w pewnym sensie
obejmuje je wszystkie, jest
rozsiewanie pokoju i radości.
Ponieważ możemy dawać pokój i
radość tylko wtedy, gdy je mamy —a
oba są darem Boga— najlepszym
sposobem wzrastania w nich jest
staranna troska o chwile bliskości z
Bogiem: sakramenty i modlitwę
osobistą.

W życiu każdego człowieka nie
brakuje przykrości i cierpień, które
wywołują uczucia niepokoju i
smutku. Są to stany ducha, które
można i trzeba przezwyciężyć, a
które możemy i musimy pokonać,
odzyskując radość dzięki wierze w
miłość, jaką Bóg ma dla każdego z
nas dziś i teraz (por. 1J 4,16).

Potrzebujemy radości zakorzenionej
w Bogu, a nie w nas samych. Dzięki
takiej radości, która pochodzi od



Boga, możemy mieć siłę ducha, aby,
pomimo wszystko, zapomnieć o sobie
i przekazać ją innym. Także do nas są
skierowane słowa z Księgi
Nehemiasza: „A nie bądźcie
przygnębieni, gdyż radość w Panu
jest waszą ostoją” (Ne 8,10).

12. Dość często w listach, które
dostaję od Was, piszecie o trudnych
sytuacjach, jakie przeżywacie.
Chciałbym być bardzo blisko każdej i
każdego z Was, towarzysząc Wam w
opiece nad chorym dzieckiem, nad
matką, bardzo już ograniczoną z
powodu wieku, albo w sytuacjach
oznaczających szczególne cierpienie.
Staram się nosić wszystkie Wasze
sprawy w sercu i polecać je Bogu
podczas codziennej Mszy.

We wszystkich okolicznościach
pamiętajmy, że Pan błogosławi
krzyżem, oraz to, o czym zapewniał
Nasz Ojciec, opierając się na
własnym doświadczeniu:



„autentyczna miłość niesie ze sobą
radość: radość, której korzenie mają
kształt Krzyża”[18]. Poza tym dzięki
dobrze przeżywanemu braterstwu,
nigdy nie jesteśmy sami. Wszyscy
razem —cor unum et anima una
[jeden duch i jedno serce]— niesiemy
słodki ciężar Krzyża Pańskiego, z
wewnętrzną pewnością, że Jego
jarzmo jest słodkie a ciężar lekki
(por. Mt 11,30). Często zapewne
czytaliśmy i rozważaliśmy, ze
szczerym pragnieniem
wprowadzenia w życie, owe słowa
św. Josemaríi: „Oddanie się duszom
przy zapomnieniu o sobie skutkuje
tym, iż Bóg nagradza je pokorą pełną
radości”[19].

Życie rodzinne

13. Olbrzymia większość z Was nie
mieszka w ośrodkach Dzieła.
Niemniej jednak, jak pisze nasz
Ojciec, „wszyscy, którzy należymy do
Opus Dei, moje Dzieci, tworzymy



jeden dom. Tworzymy jedną rodzinę
nie z powodu zamieszkiwania pod
jednym dachem. Jak pierwsi
chrześcijanie jesteśmy cor unum et
anima una (Dz 4,32), i nikt w Dziele
nie będzie mógł nigdy odczuwać
goryczy obojętności”[20].

Aby ta ogromna większość Dzieła,
czyli Wy, którzy nie mieszkacie w
ośrodkach —supernumerariusze i
przyłączeni— mogła odczuwać i mieć
wkład w rodzinne ciepło Opus Dei,
trzeba, żeby niektórzy —numerarie i
numerariusze— tworzyli ten dom w
siedzibach ośrodków, które wszyscy
wspieracie, w zależności od Waszych
okoliczności. Z pewnością ośrodki są
bardzo przydatne do korzystania ze
środków formacyjnych, do
prowadzenia działalności
apostolskiej i tak dalej, chociaż
wiecie, że wszystko może odbywać
się również wówczas, kiedy nie ma
ośrodków, zwłaszcza w miejscach, w



których praca apostolska dopiero się
rozpoczyna.

Jest też zrozumiałe, że czasami
konkretne sytuacje związane z pracą,
zdrowiem, obowiązkami rodzinnymi
i tak dalej, wymagają, by niektórzy z
Was —numerarii lub numerariuszy
— nie mieszkali w ośrodkach, przy
czym nie zmniejsza to Waszej
odpowiedzialności ani Waszego
oddania —odmiennego, ale
rzeczywistego— budowaniu naszego
domu.

14. Jest normalne, że w wielu
rodzinach żyją razem osoby różnych
pokoleń (dziadkowie, rodzice, dzieci)
i różnych charakterów, a także częste
są rodziny z, mniej lub bardziej
poważnie, przewlekle chorymi. Jest
prawdą, że to może niekiedy
powodować osłabienie rodzinnej
jedności. Jednak, kiedy jest tam
miłość, bardzo często trudności



prowadzą do większego
zjednoczenia rodziny.

Moje Córki i moi Synowie, Dzieło to
bardzo liczna rodzina, składająca się
z osób w różnym wieku i o różnych
osobowościach, a także z osób
chorych. Dzięki Bogu, wspaniałą
rzeczywistością jest opieka i miłość, z
jakimi staramy się dbać o chorych w
naszym Domu.

15. W niektórych ośrodkach sytuacja
może wydawać się trudniejsza. Jeżeli
kiedyś zacznie Was męczyć życie w
rodzinie, szczerze szukajcie
przyczyny tego zmęczenia, żeby móc
mu zaradzić. Zastanówcie się, czy
wynika ono z braku środków
materialnych, czy z wysiłku, którego
normalnie wymaga opieka nad
innymi, czy może z ochłodzenia
miłości. Gdyby chodziło o to ostatnie,
nie bądźcie zaskoczeni ani się nie
zniechęcajcie. Zachęcam Was,
abyście prosili Boga z prostotą i



odwagą, żeby powiększył Wasze
serca, żeby pomógł Wam zobaczyć
Go w innych, w taki sposób, żeby to
napełniło Was radością, jak uczniów,
kiedy zobaczyli Pana
zmartwychwstałego: „Uradowali się
zatem uczniowie, ujrzawszy Pana” (J
20,20).

Trzeba też mieć świadomość, że
niekiedy na określony charakter ma
wpływ cierpienie, które być może
tłumaczy, taki a nie inny sposób
bycia lub postępowania. Bóg do głębi
zna każdego, jak i bolesne chwile,
które przeżywamy, i patrzy na nas
wszystkich z czułością. Uczmy się od
Pana patrzeć w ten sposób, rozumieć
wszystkich —specjalnie Wam to
powtarzam— stawiać się w sytuacji
drugiej osoby. „Ile obaw i
niebezpieczeństw może rozwiać
prawdziwa miłość między braćmi, o
której się nie mówi —ponieważ
wyglądałoby to na profanację—



która jednak lśni w każdym
szczególe!”[21].

Nie przestawajmy dziękować Panu
za Dom, jaki nam dał, z tą bogatą
różnorodnością charakterów,
sytuacji społecznych i kultur. A
równocześnie odczuwajmy
odpowiedzialność za utrzymanie w
nim atmosfery charakteryzującej się
„wyjątkową delikatnością we
wzajemnym obcowaniu”[22].

W Kościele i w świecie

16. Troska o braterstwo pokazuje, że
Dzieło jako część Kościoła jest
rodziną Boga. Kiedy będziemy się
starali wzajemnie kochać, rozumieć,
przebaczać, służyć, wtedy również
bezpośrednio przyczynimy się,
poprzez świętych obcowanie, do
jedności wszystkich wierzących i
całej ludzkości. Święty Josemaría
mówił, że „najważniejszym
apostolstwem, które jako
chrześcijanie winniśmy prowadzić w



świecie, najlepszym świadectwem
wiary jest współdziałanie, aby
wewnątrz Kościoła oddychało się
klimatem autentycznej miłości. Gdy
nie kochamy się prawdziwie, gdy
występują ataki, oszczerstwa i
kłótnie, to kogo pociągną tacy
głosiciele Dobrej Nowiny?”[23]. Proszę
Pana, żebyśmy zawsze byli
narzędziami jedności w naszych
własnych domach, w Dziele, w
Kościele i w całym społeczeństwie.

Troska o braterstwo dostarczy
również światła i ciepła naszemu
światu, który często błądzi w
ciemności lub cierpi chłód
obojętności. Nasze domy —rodziny
przyłączonych, supernumerariuszy i
ośrodki Dzieła— mają być „jasne i
radosne”. Niech będą to domy
otwarte dla wielu osób, również dla
tych, którym brakuje takiego
domowego ciepła. Świadectwo
chrześcijańskiej rodziny, która stara
się być zjednoczona, w której każdy,



mimo swoich osobistych ograniczeń
zachowuje gotowość przebaczania,
kochania, służenia, będzie punktem
odniesienia dla wielu osób. Tak jak
takim punktem odniesienia był, jest i
będzie zawsze dom w Nazarecie. Nie
zapominajmy o tym, co mówił nam
św. Josemaría: „Do tej rodziny
należymy”.

Dobrze przeżywane braterstwo to
bezpośrednie apostolstwo. Tak wiele
osób ujrzy miłość, jaką mamy, i
będzie mogło zakrzyknąć, jak robili
to w stosunku do pierwszych
chrześcijan, „patrz, jak ci się kochają
nawzajem”[24]. Będą czuli się
pociągnięci tą chrześcijańską
miłością: miłością, która „wypływa z
niewyczerpalnego źródła miłości,
którym jest Duch Święty”[25].

***

17. Na zakończenie ponownie
przytoczę te słowa naszego Ojca:
"Włóżcie serce, moje dzieci, w



służenie sobie nawzajem. Kiedy
serdeczność przechodzi przez
Najświętsze Serce Jezusa i Najsłodsze
Serce Maryi, miłość braterska
realizuje się z całą swoją ludzką i
boską siłą. Zachęca do dźwigania
ciężarów, zmniejsza ich wagę,
zapewnia radość w walce. Nie jest
czymś lepkim, jest czymś, co
wzmacnia skrzydła duszy, aby
wznieść się wyżej. Miłość braterska,
która nie szuka swego (por. 1Kor
13,5), pozwala wzlatywać, aby
chwalić Pana w duchu chętnej ofiary
”[26].

Z wielką miłością błogosławi Wam

Wasz Ojciec

Rzym, 16 lutego 2023 r.

[1] Franciszek, Audiencja generalna, 15
marca 2017 r.



[2] Święty Josemaría, Instrukcja, maj
1935-wrzesień 1950 r., 75. W dalszej
części listu teksty, przy których nie
podano autora, są autorstwa św.
Josemaríi.

[3] Benedykt XVI, Homilia, 24 kwietnia
2005 r.

[4] Kuźnia, 454.

[5] Droga, 463 [tłumaczenie na
podstawie wydania z 1986 r.]

[6] Św. Grzegorz Wielki, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7 List nr 15, 169.

[8] Św. Cyprian, De bono patientiæ, 15:
PL 4, 631 C (tekst polski: Świętego
Cypriana Ojca Kościoła i męczennika
Dziełka pobożne na polski język
przetłumaczone, OO. Jezuici, Kraków
1900).

[9] Carta 30, n. 28.



[10] List pasterski, 1 listopada 2019 r.,
9.

[11] Św. Jan Chryzostom,Comment. in
Matthaeum, Homilia XIX, 7: PG 57,
283 (tekst polski: Św. Jan Chryzostom,
Homilie na Ewangelię według św.
Mateusza. Część pierwsza: Homilie
1-40, tłum. Jan Krystyniacki,
Wydawnictwo WAM. Księża Jezuici,
Kraków 2002).

[12] Por. Bruzda, 804.

 [13]List nr 15, 38.

[14] AGP, biblioteka, P01.

[15] Benedykt XVI, Enc. Deus caritas
est, 18.

[16] List nr 8, 3. [ wg polskiego
wydania]

[17] Franciszek, Enc.Laudato si’, 228.

[18] Kuźnia, 28.



[19] List nr 2, 15.

[20] List nr 11, 23.

[21] Bruzda, 767.

[22] Instrukcja, 1 kwietnia 1934 r., 63.

[23] Przyjaciele Boga, 226.

[24] Tertulian, Apologeticum, 39: PL 1,
471 (tekst polski: Quintus Septimius
Florens Tertulian, Apologetyk, tłum.
dr Jan Sajdak, Księgarnia
Akademicka, Poznań 1947).

[25] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] List z 14 lutego 1974 r., 23.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-opus-
dei-16-02-2023-o-braterstwie/

(28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023-o-braterstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023-o-braterstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-16-02-2023-o-braterstwie/

	List Prałata Opus Dei (16.02.2023) | o braterstwie

