opusdei.org

List Pralata Opus Dei
(10.02.2024) | o
posluszenstwie

W tym nowym liscie pasterskim
pratat Opus Dei zastanawia sie
nad postuszenstwem w Swietle
chrzescijanskiego przestania i
rzeczywistosci powotaniowej
Dziela.

10-02-2024

Kochani, niech Jezus czuwa nad
moimi Corkami i Synami!

1. Kilka lat temu napisalem do Was
list poSwiecony wolnosci. Kazdy z



nas staratl sie o niej rozmyslac i
wprowadzac jag w nasze codzienne
zycie. Przypomnialem Wam wtedy,
ze jesteSmy powoltani do czynienia
rzeczy z mitosci, a nie tylko z
obowiazku. Chcemy i$¢ blisko Pana,
wypelniajac Jego wole, poruszeni
pragnieniem odpowiadania na Jego
mitos¢. Dzi$ pisze o postuszenstwie,
ktore na pierwszy rzut oka moze
wydawac sie cnota przeciwng
wolnosci. Wiemy jednak bardzo
dobrze, ze w rzeczywistosci
prawdziwe postuszenstwo jest
konsekwencja wolnosci; co wiecej, w
przeciwienstwie do tego, czego
mozna by sie spodziewac z czysto
ludzkiego punktu widzenia,
chrzescijanskie postuszenstwo
skutkuje coraz wieksza wolnoscig.

Kilkadziesiat lat temu wielki
intelektualista, ktory doglebnie
poznal dziela Swietego Josemarii,
zwrocit uwage na wazny wklad
naszego Zalozyciela: fakt, ze



podkreslat on, ze w zyciu
chrzescijanskim istnieje swoiste
pierwszenstwo wolnosci przed
postuszenstwem'. Jestesmy
postuszni, poniewaz mamy ochote
wypelnia¢ wole Bozg, poniewaz jest
to najglebsze pragnienie naszej
duszy. W rzeczywistosci
postuszenstwo bez wolnosci nie jest
godne osoby ludzkiej, a zatem nie
jest godne syna lub cérki Boga.

Milos¢, jak dobrze wiemy, jest czyms$
znacznie wiecej niz mniej lub
bardziej ulotng sktonnoscia do bycia
wrazliwym; mitos$¢ zaklada gotowosc
oddania zycia za kogos$ (por. J 15, 13).
Z tego powodu jednym z jej
najglebszych przejawow jest
utozsamienie naszej woli z wolg
ukochanej osoby: ,,Chce tego, czego
Ty chcesz, chce, poniewaz Ty chcesz,
chce tak, jak Ty chcesz, chce wtedy,
kiedy Ty chcesz...”".



2. Wiele razy rozwazaliSmy pelen
mitosci Bozy plan dla swiata:
stworzenie i nadprzyrodzone
Wywyzszenie, z czystej mitosci, aby
dzieli¢ szczescie Trojcy Swietej z
kazdym mezczyzng i kazda kobieta, i
dac im pelnie egzystencji,
zaspokajajac wszystkie tesknoty ich
serc. Ale od samego poczatku grzech
byl réwniez obecny na Swiecie:
grzech naszych pierwszych rodzicow,
ktory byl zasadniczo
niepostuszenstwem.

Jednak — nie ustawajmy w
kontemplowaniu tego z
wdziecznoscia — Bog nie chciatl
pozostawic nas naszemu losowi.
Decyzja w najwyzszym stopniu
wolnag, z mitosci, ktorej nie mozemy
zrozumiec, poniewaz jest ponad
nasze nedzne pojmowanie, postat
swojego Jednorodzonego Syna, aby
przywrocic¢ nas do stanu przyjazni z
Nim. Kiedy Jezus umiera na Krzyzu
za cala ludzkos¢ - za ciebie i za mnie



— oddaje swoje zycie w akcie pelnego
postuszenstwa woli Ojca. Wolnosc¢ i
postuszenstwo sa misternie splecione
w historii Zbawienia. Godne
pozalowania konsekwencje
ludzkiego niepostuszenstwa sa
odkupione przez postuszenstwo
Chrystusa. Jego taska pozwala nam
zy¢ w wolnosci dzieci Bozych.

3. Na tych stronach pragne zaprosic
Was do wspolnej medytacji nad
niektorymi aspektami cnoty
postuszenstwa — jednej z centralnych
tajemnic naszej wiary — tak obecnej
w zyciu kazdego czlowieka. Potrzeba
postuszenstwa jest rzeczywistoscia
ludzka, na wielu poziomach,
poniewaz istniejg prawa i normy
wigzgce: od tresci prawa naturalnego
po prawa wspoizycia spotecznego; od
postuszenstwa nieletnich wobec
rodzicow po postuszenstwo tych,
ktorzy dobrowolnie powaznie
zobowigzali sie do czegos przed
innymi ludzmi lub instytucjami. W



podobnym sensie postuszenstwem
jest rowniez podazanie za wiasnym
sumieniem. W jeszcze szerszym
znaczeniu postuszenstwem mozna
nazwac stosowanie sie do pewnych
rad duchowych.

Bedac zanurzonym w dzisiejszej
kulturze tatwo zauwazy¢, ze rzadko
uwaza sie postuszenstwo za cos
pozytywnego. Raczej sie unika
postuszenstwa, bo postrzega sie je
jako sprzeczne z najwazniejsza
wartos$cia, ktdra stanowi wolnosc.
Dodatkowo w wielu srodowiskach
istnieje zarowno pewien kryzys
autorytetow jak i postrzeganie
zaleznosci jako czego$ negatywnego
—jako nieuniknionego wyjatku od
zdolnosci do samodzielnego
osadzania i decydowania o czyms.
Tak wiec, na przyklad, dzisiejsza
zwiekszona wrazliwos¢ na
wszelkiego rodzaju naduzycia
wladzy, cho¢ sama w sobie bardzo
pozytywna i konieczna, moze



czasami niesprawiedliwie
kwestionowac wszelkie formy
autorytetu. W rzeczywistosci zdarza
sie, ze istnieje niejako wrodzona
sklonnosc do niepostuszenstwa,
bedgca dziedzictwem grzechu
pierworodnego, tego momentu, w
ktorym ,,cztowiek — kuszony przez
diabta — pozwolil, by zamarto w jego
sercu zaufanie do Stworcy (por. Rdz
3, 1-11) i naduzywajac swojej
wolnosci, okazal niepostuszeristwo
przykazaniu Bozemu”™.

Aby zrozumie¢ najwyzsza wartosc
postuszenstwa i jego egzystencjalny
zwiazek z wolnos$cia, musimy
wznie$c¢ sie ponad obowigzujace w
ludzkim spoleczenstwie poziomy
postuszenstwa i kontemplowac
Jezusa Chrystusa. Celem naszego
zycia jest postawienie Chrystusa w
centrum, aby krdlowal w naszych
sercach i kierowal calg nasza
egzystencja.



,uczmy sie od Jezusa zyc¢
postuszenstwem. On zostawil nam w
Ewangelii niezwykla biografie, ktora
sklada sie tylko z trzech stow: erat
subditus illis, byt im poddany (Lk 2,
51). Zobaczcie, jak wazne jest
postuszenstwo dziecka Bozego, skoro
sam Bog statl sie postusznym dwom
stworzeniom, bardzo doskonalym,
ale stworzeniom: NajSwietszej Maryi
Pannie — ponad nig tylko Bog - i
Swietemu J6zefowi! I Jezus by} im
postuszny”™. Syn Bozy chcial by¢ w
peini czlowiekiem, i jak kazde dobre
dziecko byl postusznym Maryi i
Jozefowi, wiedzgc, Ze w ten sposéb
jest postuszny Bogu Ojcu. I to
postuszenstwo naznaczylo cale Jego
Zycie na ziemi, az po postuszenstwo
Krzyza (por. Flp 2,8).

Posluszenstwo Bogu

4. W sensie absolutnym tylko Bog jest
godny postuszenstwa, zawsze i przez
caly czas, poniewaz tylko On w pelni



zna droge, ktora prowadzi kazdego z
nas do szczescia. ,,Jesli wiec pilnie
bedziesz stuchat glosu Pana, Boga
swego, wiernie wypeliniajac
wszystkie Jego polecenia, ktore ja ci
dzi$ daje, wywyzszy cie Pan, Bog
twoj, ponad wszystkie narody

ziemi” (Pwt 28,1), méwi Mojzesz,
zanim opisze blogostawienstwa, jakie
postuszenstwo przyniesie ludowi.

W pewnym sensie cale objawienie
biblijne jest pedagogia ku najbardziej
inteligentnemu i wolnemu
postuszenstwu: temu, ktore prowadzi
nas do pelnej realizacji tego, kim
jestesmy, gdy nasza wola utozsamia
sie z wolg Bozg, w bezwarunkowym
»tak”. Dlatego za posrednictwem
prorokéw Pan wcigz przypomina
swojemu, czesto niewiernemu
ludowi: ,,Stuchajcie glosu mojego, a
bede wam Bogiem, wy za$ bedziecie
Mi narodem. Chodzcie kazda droga,
ktora wam rozkaze, aby si¢ wam
dobrze powodzilo” (Jr 7, 23). Nasze



mate plany staja sie wspaniatle, gdy
integrujq sie z Jego planami; nigdy

nie jest nam tak dobrze, jak wtedy,

gdy chodzimy Bozymi drogami.

Sam Chrystus jest nam ukazany jako
postuszny syn. Po pierwsze,
postuszny Maryi i Jozefowi,
krewnym i wladzom. Ale przede
wszystkim postuszny Bogu Ojcu.
Jezus karmi sie wypenianiem woli
Ojca: ,Moim pokarmem jest wypenic
wole Tego, ktory Mnie postal, i
wykonac Jego dzieto” (] 4, 34). Nawet
w najtrudniejszych chwilach Syn
czyni wole Ojca swoja wlasng,
pomimo glebokiej Swiadomosci bolu,
jaki Mu to przyniesie: ,,0jcze, jesli
chcesz, zabierz ode Mnie ten kielich!
Jednak nie moja wola, lecz Twoja
niech sie stanie!” (Ek 22, 42). Swiety
Pawel pisze, ze Jezus ,stawszy sie
podobny do ludzi, [...] unizyt samego
siebie, stawszy sie postusznym az do
$mierci - i to Smierci krzyzowej” (Flp
2, 7-8).



Ale nie tylko Smierc¢ Chrystusa sama
w sobie przyniosta nam zbawienie,
ale Jego wolne i peine milosci
postuszenstwo Ojcu, aby stac sie
jednym z nas i oddac swoje zycie za
kazdego z nas: ,przez postuszenstwo
Jednego wszyscy stang sie
sprawiedliwymi” (Rz 5, 19).
Postuszenstwo, ktore nie ogranicza
sie do konkretnych momentéw czy
przypadkow, ale jest sposobem
dzialania przez caly czas, z ulegloscia
az ,,do konca” (J 13, 1).

5. Swiety Piotr odpowiada wladzom
panstwowym i religijnym, ktore
zabraniaja mu gloszenia Jezusa:
»1rzeba bardziej stuchac Boga niz
ludzi” (Dz 5, 29). ,, To zaklada, ze
naprawde znamy Boga i ze
naprawde chcemy by¢ Mu postuszni.
Bog nie jest pretekstem dla naszej
wlasnej woli, ale to On naprawde nas
wzywa 1 zaprasza, jesli to konieczne,
nawet do meczenstwa. Dlatego,
wobec tego stowa, ktore inicjuje



nowa historie wolnosci w Swiecie,
pro$my przede wszystkim o
poznanie Boga, pokorne i prawdziwe
poznanie Boga, a znajac Boga,
nauczmy sie prawdziwego
postuszenstwa, ktore jest

fundamentem ludzkiej wolnos$ci”™.

Ci, ktorzy znajq Boga, angazuja sie w
to nieustanne poszukiwanie z wielka
nadzieja i ufnoscig — mozemy
oczekiwac od Niego jedynie
blogostawienstw, nawet jesli czasami
sa one niejasne, niezrozumiate lub
sprawiajg, ze cierpimy. W tym sensie
modlitwa osobista wyraza sie
rowniez w postawie postuszenstwa:
,Panie nasz — modlit sie Swiety
Josemaria - jestesmy tu, aby stuchac
wszystkiego, co chcesz nam
powiedzie¢. MOw do nas! Chcemy w
skupieniu wstuchiwac sie w Twoj
glos. Niech Twoje stowa zapadajac w
nasza dusze, rozpalg nasza wole, aby
zarliwie dziala¢ w zupelnym
postuszenstwie”®,



Boza wola i ludzkie posrednictwo

6. To, czego Bog pragnie dla nas, jest
nam czesto przedstawiane w sposob
posredni. Przede wszystkim poprzez
Kosciol, mistyczne cialo Chrystusa:
,Postuszenstwo jest podstawowym
wyborem, by zaakceptowac tych,
ktorzy s postawieni przed nami jako
konkretny znak tego powszechnego
sakramentu zbawienia, jakim jest
Kos$cié". Bo6g moze réwniez
sprawic, ze zobaczymy Jego wole
poprzez ludzi wokol nas,
obdarzonych wiekszym lub
mniejszym autorytetem, w
zaleznosci od przypadku i
okolicznosci. Swiadomosé, ze Bog
moze przemawiac¢ do nas przez
innych ludzi lub przez mniej lub
bardziej zwyczajne wydarzenia,
przekonanie, ze mozemy Go tak
ustyszeé, rodzi w nas ulegla postawe
wobec Jego plandw, ukrytych
rowniez w stowach tych, ktorzy
towarzyszg nam na naszej drodze.



Swiety Josemaria $wiadomy
delikatnej natury tego posrednictwa
—stuchania Boga, ale za
posrednictwem zwyklych mezczyzn i
kobiet — zalecal postawe pokory,
szczeroS$ci i wewnetrznego

milczenia: ,,Czasem Pan sugeruje
swoja wole jakby szeptem — w glebi
sumienia. Trzeba uwaznie
nastuchiwac, zeby rozpoznac ten gltos
1 by¢ mu wiernym. Bardzo czesto Bog
mowi do nas poprzez innych ludzi i
moze sie zdarzy¢, ze wobec wad tych
0s0b albo w obliczu watpliwosci co
do tego, czy sq one dobrze
poinformowane, czy zrozumialy
wszystkie aspekty problemu, pojawia
sie przed nami jakby zaproszenie do
okazania niepostuszenstwa.
Wszystko to moze miec znaczenie
Boskie, poniewaz Pan Bdg nie
wymaga od nas Slepego
postuszenstwa, ale postuszenstwa
inteligentnego, i powinniSmy
poczuwac sie do odpowiedzialnosci
za to, by pomagac innym poprzez



Swiatlo swojego rozumu. Badzmy
jednak szczerzy wobec samych siebie
— zbadajmy w kazdym przypadku,
czy powoduje nami umilowanie
prawdy, czy tez nasz egoizm i
przywigzanie do wlasnego zdania”™®.

7. Z drugiej strony nalezy pamietac,
ze ci, ktorzy peinig funkcje
autorytetu na réznych poziomach,
nie sa do tego wybierani dlatego, ze
sg doskonali. Nie idziemy do
autorytetu ze wzgledu na jego cechy:
»Wielka szkoda, gdy przelozony nie
daje ci dobrego przykladu...! — Ale
czyz jeste$ postuszny z powodu jego
osobistych zalet? — Chyba ze slowa
Swietego Pawla: obedite praepositis
vestris — badzcie postuszni waszym
przetozonym - ttumaczysz, wtracajac
dla wiasnej wygody: “pod
warunkiem, ze przelozony wykazuje
cnoty, ktére mi odpowiadaja”?”".

Nie oznacza to rowniez, ze ci, ktorzy
udzielaja wskazowek lub rad, nie



moga popeiniac bledow; sa tego
prosic o przebaczenie. Mozliwos¢
bledu, w taki czy inny sposob, w
zalezno$ci od natury sprawy i
danego obszaru, zawsze moze by¢
doswiadczana z inteligencja i
szczeros$cia, w kontekscie
nadprzyrodzonej wiary i zaufania.
Rowniez z pokorg, poniewaz
rozsadnie jest watpic, przynajmniej
troche, w nasz wlasny osad i
prowadzic¢ ufny dialog z autorytetem,
gdy wydaje nam sie, ze to wlasnie on
popeil biad.

Swiety Tomasz wyjasnia, ze
postuszenstwo jest cnota, ktora
sklania czlowieka do wypelnienia
stusznego polecenia przelozonego, o
ile jego przestrzeganie objawia wole
Bozg"”. Oczywiscie, nie kazdy
prawowity nakaz jest z definicji
najlepszym z mozliwych; jednak
postuszenstwo bedzie owocne,
poniewaz czasami Pan nadaje



wiekszg nadprzyrodzong wartosc
pokorze i jednosci niz posiadaniu
wiekszej lub mniejszej racji. Stad
znaczenie nadprzyrodzonego
spojrzenia, a nie pozostawania
jedynie na poziomie ludzkiej oceny
otrzymanych polecen.

W kazdym razie ci, ktorzy sprawuja
funkcje autorytetu, musza byc
bardzo ostrozni, aby niepotrzebnie
nie narzucac swoich kryteriow, i aby
ich polecenia lub rady nie byly
interpretowane same w sobie jako
wyrazny wyraz woli Boze;j. Jak
napisalem w liscie z 9 stycznia 2018
r.: ,wydawanie polecen oparte jest
przede wszystkim na szacunku
wobec sumienia innych, bez
mieszania obszaru zarzgdzania i
towarzyszenia duchowego. Po
drugie, to poszanowanie sprawia, ze
polecenia rdéznia sie od tego, co
stanowi tylko stosowne zachety, rady
lub sugestie. Po trzecie — co nie
znaczy, ze jest to mniej wazne — jest



to kierowanie przepeknione takim
zaufaniem do innych, ze w miare
mozliwosci zawsze bierze sie pod
uwage opinie 0s6b zaintereso
wanych” (nr 13).

Przede wszystkim kontemplujmy
przyklad Chrystusa: ,Jezus jest
postuszny, i to jest postuszny
Jozefowi i Maryi. Bog przyszedi na
ziemig, aby by¢ postusznym, i to
postusznym stworzeniom”"". To
bardzo znaczace, ze po odpowiedzi
udzielonej rodzicom w Swiagtyni —
»~Musze by¢ w tym, co nalezy do
mego Ojca” — Lukasz dodaje, ze Jezus
erat subditus illis, byt im poddany
(por. £k 2, 49-51). Podazanie za wola
Bozg, ktorej musimy szukac zawsze i
we wszystkim, czesto moze oznaczac
ufne podazanie za niektérymi
osobami.

Posluszenstwo i wolnos¢

8. W historii ludzkosci nigdy nie bylo
aktu tak fundamentalnie wolnego,



jak oddanie Jezusa na Krzyzu (por. J
10, 17-18). ,Pan przezyt kulminacje
swojej wolnosci na Krzyzu jako
szczyt mitosci. Kiedy na Kalwarii
wolano do Niego: «Jesli jestes Synem
Bozym, zejdz z Krzyza», okazal swoja
wolnosc¢ jako Syn wlasnie przez
pozostanie na tym szafocie, aby
wypelni¢ milosierng wole Ojca”™.

»,Krzyz, — pisze Swiety Josemaria — to
nie smutek, przykrosc czy gorycz...
To Swiete drzewo, na ktéorym
triumfuje Jezus Chrystus... i na
ktorym triumfujemy my, gdy
przyjmujemy z radoscia i hojnoscia
to, co On nam zsyta”"?. Krzyz
pokazuje nam wyraznie to, o czym
wspomniatem na poczatku tego listu
—wolnos$c i postuszenstwo nie sa
sobie przeciwne, poniewaz w
rzeczywistosci mozna byc¢
postusznym z mitosci, a kochac
mozna tylko w wolnos$ci. Mowiac
dokladniej, chrzescijanskie
postuszenstwo nie tylko nie jest



sprzeczne z wolnoscia, ale jest
korzystaniem z wolnosci. ,,Jestem
wielkim przyjacielem wolnosci i
wilasnie dlatego tak bardzo kocham
te chrzescijanska cnote”™, napisat
rowniez nasz Ojciec, odnoszac sie do
postuszenstwa.

Zawsze jest mozliwe zrobienie tego,
co nalezy zrobi¢ ,,poniewaz mam na
to ochote”, z miloSci. A kiedy jest to z
mitosci do Boga, to ,poniewaz mam
na to ochote” jest ,najbardziej
nadprzyrodzonym powodem?”, jak
potwierdzil réwniez Swiety
Josemaria. Dlatego ,falszywe jest
przeciwstawienie wolnosci oddaniu
sie. Oddanie sie jest wlasnie

konsekwencjg wolnosci”™.

9. ,Kochaj i czyn, co chcesz”™" -

stynne stwierdzenie Swietego
Augustyna oznacza, jak sam pisal, ze
ci, ktorzy czynia dobro z mitosci, nie
czynig tego jedynie z koniecznosci
lub obowiazku, poniewaz ,,wolnos¢



nalezy do mitosci” (libertas est
caritatis)""”. Zrozumiale jest zatem,
ze prawo Chrystusa jest ,doskonalym
prawem wolnosci” (Jk 1, 25),
poniewaz streszcza sie, rekapituluje
w mitosci (por. Rz 13, 8-9).

We wszystkim mozemy dziata¢ w
sposob wolny, tak jak Chrystus,
czyniac wiasnym to, co nam
powiedziano, z mitosci. W tym
sensie, ,bedac postusznymi, musimy
stucha¢, poniewaz nie jesteSmy
bezwladnymi lub biernymi
narzedziami, bez odpowiedzialnosci
lub wlasnego rozumowania. A
potem, z oryginalnoscig, z inicjatywa,
ze spontanicznoscig, wtozyc cala
energie rozumu i woli w to, co jest
nakazane, aby wykonac wszystko, co
jest nakazane i tylko to, co jest
nakazane. Wszystko inne byloby
anarchia. Postuszenstwo w Dziele
sprzyja rozwojowi wszystkich
indywidualnych wartosci i sprawia,
ze bez utraty osobowosci zyjesz,



wzrastasz 1 osiggasz wieksza
dojrzatos¢, bedac ta sama osoba w
wieku dwoch lat, co w wieku
osiemdziesieciu dwoch lat”"®, Ta
inicjatywa, logicznie rzecz biorac, nie
ogranicza sie do sytuacji, w ktorych
konieczne jest postuszenstwo,
poniewaz zawsze mozemy
sugerowac, proponowac 1 wnosic
swa kreatywnos$c¢ tam, gdzie
jestesmy, nie czekajac na wskazowki
i zawsze w jednosci z tymi, ktérzy
maja autorytet.

Swiety Bazyli Wielki wyjasnia, ze dla
dzieci wlasciwe jest postuszenstwo z
mitosci: ,Albo odwracamy sie od zta
ze strachu przed kara i jesteSmy w
usposobieniu niewolnika, albo
szukamy zachety do nagrody i
przypominamy najemnikow, albo
wreszcie jesteSmy postuszni z samej
mitosci do tego, ktory rozkazuje (...) i
wtedy jesteSmy w usposobieniu
dzieci”™. Postuszenstwo z mitosci
nie jest formg woluntaryzmu, ktory



wyzbywa sie inteligencji;
postuszenstwo z mitosci oznacza
uruchomienie wszystkich mocy
duszy, wykorzystanie tego, co
najlepsze w rozumie, ktory szuka
dobra poprzez rozumowanie, i woli,
ktora pragnie je osiggnac.

W rzeczywistosci, bez rozumu i bez
wolnosci - przede wszystkim bez
wewnetrznej wolnosci — w peini
ludzkie postuszenstwo nie jest
mozliwe. A tym bardziej takie
postuszenstwo, jakie miat Jezus. ,Nie
wyobrazam sobie- powiedzial nasz
Ojciec — aby moglo istnie¢
postuszenstwo prawdziwie
chrzescijanskie, jesli nie byloby ono
dobrowolne i odpowiedzialne.
Synowie Boga nie sg kamieniami czy
bezwolnymi trupami. Sg istotami
inteligentnymi i wolnymi
wyniesionymi do stanu
nadprzyrodzonego”®”,



10. Mozemy jednak zapytac: Czy
mozliwe jest postuszenstwo bez
zrozumienia, a nawet posiadania
odmiennej opinii w jakiej$ sprawie?
Najwyrazniej tak; i wtedy takze — by¢
moze nawet bardziej — mozna to
zrobic z milosSci, a zatem w sposob
wolny. Tutaj czesto, wraz z miltosScia,
w gre wchodzi wiara - jestem
postuszny, nie rozumiejgc lub nie
widzac rzeczy w ten sam sposob,
kiedy przyjmuje, Ze wskazowka
przychodzi do mnie od roztropnych
ludzi, ktorzy potrafig ocenic lepiej
niz ja sam; lub kiedy przyjmuje, ze
po rozwazeniu rzeczy nalezy podjac
decyzje i Ze to kto$ inny musi ja
podjac. Kiedy dostrzegamy laske
Ducha Swietego w tym osgdzie i w
naszej gotowosci do zaakceptowania
go, postuszenstwo objawia sie jako
akt wiary.

Jak potwierdza Swiety Tomasz,
podazajac w tym za Arystotelesem,
wola jest zdolnoScig, ktora wlasciwie



kieruje osoba"™", chociaz potrzebuje

zrozumienia, aby przedstawic jej
przedmioty wyboru. Z serca
pochodzi wszystko, co dobre i
wszystko, co zle (por. Lk 6, 45):
mozna zdecydowad, Ze nie chce sie
rozumiec¢ lub nie chce sie angazowac
w dialog, aby lepiej zrozumiec jakas
kwestie. Wola - jak pokazuje
doswiadczenie — moze tak
zdominowac rozum, ze moze nawet
zmusic go do zaprzeczenia czemus
obiektywnie oczywistemu. Ale wolna
wola moze rowniez pociggnac rozum
do podgzania nowymi $ciezkami,
mimo ze w danym momencie nie
wszystko jest zrozumiale.

Jesli w obliczu trudnosci i cierpienia
jesteSmy zdezorientowani, nie
rozumiejgc, pomaga nam
kontemplacja Jezusa, ktory w swojej
ludzkiej naturze rowniez chciatl
przejs¢ przez to cierpienie: modlac
sie ,,Boze moj, Boze mdj, czemus
mnie opuscit” (Mt 27, 46),



wypelniajgc prorocze stowa Psalmu
22. Jego odpowiedz, emanujaca
wolnoscig posrod bdlu, rowniez
czerpie z psalmow: ,,0jcze, w Twoje
rece powierzam ducha mego” (bk 23,
46, por. Ps 31, 6). Postuszenstwo
Jezusa jest zados¢uczynieniem za
niepostuszenstwo Adama (por. Rz 5,
19); cale Jego zycie 1 Smierc sg
postuszenstwem Bogu Ojcu i
przyczyna naszego zbawienia (por.
Flp 2, 6-11).

Posluszenstwo i zaufanie

11. Postuszenstwo i zaufanie réwniez
wymagajq siebie nawzajem, do tego
stopnia, ze gdy sg autentyczne,
przechodzimy od jednego do
drugiego w sposob naturalny: tam,
gdzie istnieje zaufanie,
konsultowanie sie z osagdem drugiej
osoby i, jesli to konieczne,
dokonywanie wlasnego, jest zwykle
normalnym przejawem checi
wyboru tego, co najlepsze. Z drugiej



strony, gdy zaufanie jest ostabione,
postuszenstwo moze stac sie czysto
zewnetrzne, formalne i oderwane.
Dlatego wlasnie atmosfera
zyczliwo$ci 1 sympatii jest niezbedna,
aby ulatwic zdrowe postuszenstwo.
To, ze ludzie czuja sie kochani, a nie
kontrolowani, ze sa faktycznie
wyshuchiwani, ze czujg, ze ich opinie
sa cenione — wszystkie te postawy
zwiekszaja wolnos¢, a jednoczesnie
postuszenstwo.

Swiety Josemaria wskazal, ze
zaufanie jest kluczem do budowania
przyjazni miedzy rodzicami a
dziec¢mi: ,,Jesli nie maja wolnosci,
jesli widza, ze sie im nie ufa, [dzieci]
staja sie sklonne stale oszukiwac¢”??,
Kiedy nie ma zaufania, szybko
tworzy sie dystans i latwo stracic
przejrzystosc, poniewaz intymnosc
jest delikatnym obszarem, ktory
potrzebuje bezpiecznego Srodowiska,
aby sie rozwingc. Proba zapewnienia
jedynie zewnetrznego



postuszenstwa, bez komunii woli, jest
jak budowanie domu na piasku (por.
Mt 7,26).

W misji tworzenia klimatu zaufania
osoby zajmujace pozycje autorytetu
w rodzinie lub w grupie maja
wiekszg odpowiedzialnos¢. W
rzeczywistosci ich pierwszym aktem
stuzby moze by¢ aktywne wspieranie
tej przestrzeni zaufania wobec
wszystkich, jednoczesnie idgc
naprzod w poszukiwaniu woli Bozej
dla siebie i dla swojej misji. W ten
Sposob, opierajac sie na sobie
nawzajem, beda szukac i odnajdywac
wole Boza dla siebie i dla swojej
misji. Nawet przy koniecznej
organizacji — ktora jest niezbedna,
poniewaz Dzielo jest ,,organizacja
zdezorganizowang””® — wszyscy
muszg by¢ w stanie wiedziec i czuc
sie, zgodnie z wyrazeniem naszego
Ojca, ,wolni jak ptaki”®*.



Dokladnie ta potrzeba atmosfery
zaufania i rodzinnego ciepla
doprowadzila swietego Josemarie do
stwierdzenia, ze w Dziele
najmocniejszym poleceniem jest
»prosze”. Nie byla to tylko kwestia
terminologii, ale wskazanie
naturalnej postawy w Srodowisku
rodzinnym, wsrdod dorostych
inteligentnych i wolnych. Co wiecej,
fakt, ze Dzielo jest rodzing
nadprzyrodzong, stawia wiare i
mitos$¢, wraz z zaufaniem, jako
prawdziwe fundamenty zaréwno
sprawowania wiadzy, jak i
postuszenstwa.

Posluszenstwo i plodnosé
apostolska

12. Pan ,nauczy! sie postuszenstwa
przez to, co wycierpial. A gdy
wszystko wykonal, stal sie sprawca
zbawienia wiecznego dla wszystkich,
ktorzy Go stuchaja” (Hbr 5, 8-9).
Zbawienie jako owoc postuszenstwa



Chrystusa az do Smierci na Krzyzu
naswietla rowniez zwigzek miedzy
postuszenstwem a plodnoscia
apostolska naszego zycia.

Czesto rozwazaliSmy scene, w ktorej
Piotr byl postuszny Panu, mimo ze z
ludzkiego punktu widzenia bylo
nierozsadne, aby postepowac
zgodnie z Jego instrukcjami: "Wyplyn
na glebie i zarzuccie sieci na

polow" (Lk 5:4). PomyS$lmy o tym
powoli: jak wiele dobrych rzeczy
wynikalo z postuszenstwa Piotra
wobec tego Duc in altum! ,,Och, jakze
wielka jest potega postuszenstwa! —
Jezioro Genezaret odmawialo ryb
sieciom Piotra. Cala noc na prozno
sie trudzili. — Teraz postusznie
zarzucil znowu sieci i zagarnal w nie
piscium multitudinem copiosam —
wielkie mnéstwo ryb. — Wierz mi: ten
cud powtarza sie codziennie”™*',

13. W misji apostolskiej mozemy i
musimy mie¢ osobista i szeroko



zakrojong inicjatywe, owoc mitosci
do Boga i do innych, a jednoczesnie
rozwijac, podazajac za tymi, ktorzy
nimi kierujg, tak wiele dzialan
zorganizowanych w osrodkach
Dziela, w wiernosci narzedziom
przekazanym nam przez naszego
Ojca. Wszystko to, nie zapominajac,
ze glownym narzedziem zawsze
bedzie modlitwa: ,Modlitwa jest
nasza sila: nigdy nie mieliSmy innej
broni”®®,

W kierowaniu Dzielem i w
organizowaniu jego dzialalnosci
apostolskiej postuszenstwo ma
charakter rodzinny, komunii 0sob.
Mysle¢ o komunii 0séb to myslec o
komunii wolnosci, o komunii
osobistych inicjatyw, ktore sa takze
»czynieniem Opus Dei” i 0 komunii
pokolen. Przekonanie, ze Bog dziala
w sercach wszystkich i ze wszyscy
jesteSmy uwazni na wole Boza, rodzi
postuszenstwo wilasciwe rodzinie, w
ktorej kazdy czlonek aktywnie stara



sie wspolpracowac we wspolnym
projekcie. Tak rozumiane i
przezywane postuszenstwo jest
wyrazem jednosci, tej jednosci, ktora
jest wlasnie warunkiem apostolskiej
plodnosci: ut omnes unum sint... ut
mundus credat (] 17, 21).

Scisle przestrzegajac rozdziatu
miedzy towarzyszeniem duchowym
a zarzadzaniem osobami, musimy
zyC 1 pracowac zawsze pelini
wdziecznosci za chrzescijanskie
powolanie w Dziele, wykorzystujac
bogactwo kazdego z nas, aby
pracowac jako zespot i rodzina.

Kultywowanie autentycznej cnoty
postuszenstwa chroni nas zarowno
przed niezdolnoscia do stuchania, jak
i przed stuzalczoscig, ktéra jedynie
wykonuje polecenia, bez
posrednictwa calego wewnetrznego
bogactwa, ktore Bog dal kazdemu
cztowiekowi. Dlatego swiety
Josemaria ostrzegal nas przed tymi



ewentualno$ciami. Z jednej strony
uwazal, ze ,wiekszos¢ przypadkow
niepostuszenstwa wynika z
nieumiejetnosci stuchania polecenia,
Co W gruncie rzeczy jest brakiem
pokory lub zainteresowania
shuzbg”™. Z drugiej strony, wlasnie
jako konsekwencja pragnienia
stuchania z postawa stuzby, wskazal,
ze ,,w Opus Dei jesteSmy postuszni
nasza glowa i naszg wolg; nie jak
trupy. Z trupami daleko nie pdjde;
poboznie je pochowam”®, W tym
sensie postuszenstwo to nie tylko
wykonywanie woli innej osoby, ale
wspolpraca z nig w jednosci woli,
glowy i przemyslenia.

Inteligentne posluszenstwo
sSwietego Jozefa

14. W swoim liscie o Swietym Jozefie
papiez Franciszek rozwazal, jak ,w
kazdych okolicznosciach swojego
zycia Jozef potrafil wypowiedziec
swoje fiat, jak Maryja podczas



Zwiastowania i Jezus w
Getsemani”™®', Gdy $wiety Josemaria
mowit o postuszenstwie, czesto
odnosit sie do Swietego Jozefa,
poniewaz widzial w Patriarsze
wilasnie to serce, ktore stucha:
uwazne na Boga, ale takze uwazne
na okolicznos$ci, na ludzi wokét
niego. Na przyklad w epizodzie
powrotu z Egiptu pokazuje nam, jak
,swiara Jozefa nie chwieje sie, jego
postuszenstwo jest zawsze dokladne i
szybkie. Aby lepiej zrozumiec¢ nauke,
ktéra daje nam Swiety Patriarcha,
dobrze jest rozwazyc, iz jego wiara
jest aktywna, a jego uleglos¢ nie jest
wyrazem postuszenstwa osoby, ktora
daje sie biernie ponies¢ biegowi
wydarzen”®”,

W tym sensie nasz Zalozyciel cenit
wlasnie fakt, ze Swiety Jozef, bedac
czlowiekiem modlitwy, uzyl rozumu
wobec rzeczywistosci, przed ktora
stanagt: ,,W réznych okolicznosciach
zycia Patriarcha nie rezygnuje z



myslenia ani nie porzuca swojej
odpowiedzialnosci. Przeciwnie,
oddaje na stuzbe wierze cale swoje
ludzkie doswiadczenie. (...) Taka byla
wiara Swietego Jozefa: pelna, ufna,
catkowita, wyrazona w skutecznym
oddaniu sie woli Bozej, w rozumnym
postuszenstwie”®!,

Zrozumiale jest, ze szczegdlnie dla
tych z nas, ktorzy sa powotani do
bycia Swietymi w bardzo zmiennych
i trudnych sytuacjach tego Swiata,
Swiety Josemaria kladzie nacisk na
potrzebe nauczenia sie
inteligentnego postuszenstwa,
zintegrowanego z naszg osobista
wolnoscig.

Postuszenstwo Maryi

15. W ostatnich latach na catym
Swiecie rozpowszechnilo sie
nabozenstwo do Najswietszej Maryi
Panny Rozwiazujgcej Wezly, ktore
ma bardzo starozytne korzenie,
poniewaz juz na poczatku III wieku



$w. Ireneusz z Lyonu napisat: ,Ewa,
przez swoje niepostuszenstwo,
zawigzala wezel nieszczescia dla
rodzaju ludzkiego; ale Maryja, przez
swoje postuszenstwo, rozwigzata
g0”", Jak wiele wezlow, ktore
wydaja sie niemozliwe do
rozwiazania w Swiecie i w naszym
zyciu, zostanie rozwigzanych, jesli,
jak Najswietsza Dziewica, bedziemy
zyC¢ dla Bozych planow!

Nasz Ojciec komentuje: ,Starajmy sie
uczy¢, idac za Jej przykladem w
postuszenstwie Bogu, w tym
delikatnym potaczeniu stuzby i
panowania. W Maryi nie ma nic z
postawy panien glupich, ktore sa
postuszne w sposob bezmysiny.
Najswietsza Maryja Panna z uwaga
stucha tego, czego pragnie Pan,
rozwaza to, czego nie rozumie, pyta o
to, czego nie wie. Potem cata oddaje
sie pelnieniu woli Bozej: «Oto ja
stuzebnica Panska, niech mi sie
stanie wedlug twego stowa». Czy



widzicie, jakie to wspaniale? Maryja,
Nauczycielka calego naszego
postepowania, uczy nas teraz, ze
postuszenstwo Bogu nie jest
stuzalczoscig, nie zniewala sumien:
porusza nas wewnetrznie, zebySmy
odkryli wolno$¢ dzieci Bozych”™*,

Jesli postuszenstwo kiedykolwiek
wchodzi w konflikt z wolnoScig,
zwrocmy sie do Maryi — Ona da nam
faske odkrycia, w autentycznym
postuszenstwie, wolnosc dzieci
Bozych, a wraz z wolnoscig, radosc.

Z cala moja mitoscia Wam
blogostawie

Wasz Ojciec
Fernando
Rzym, 10 lutego 2024 r.

™ por. C. Fabro, Un maestro de
libertad cristiana (Nauczyciel



chrzescijariskiej wolnosci),
,L'Osservatore Romano”, 2 VII 1977.

“ Swiety Josemaria, Modlitwa do
Ducha Swietego, IV 1934,

BlKatechizm Kosciota Katolickiego, nr
397.

“ Swiety Josemaria, List 38, nr 41; w
dalszej czesci cytaty, w ktorych nie
podano autora, pochodzg od
Swietego Josemarii.

! Benedykt XVI, Homilia, 15 IV 2010.

®l Rézaniec Swiety, IV Tajemnica
Swiatla.

I Franciszek, Przemdéwienie, 17 11
2022.

®1To Chrystus przechodzi, nr 17.
®IDroga, nr 621.

19 por. Swiety Tomasz z Akwinu,
Summa Theologica, 1I-11, q. 104 a. 1.



"™To Chrystus przechodzi, 17.

21 Benedykt XVI, Przeméwienie na
Aniot Panski, 1 VII 2007.

WIKuznia, nr 788.
"ITo Chrystus przechodzi, nr 17.
USIprzyjaciele Boga, nr 30.

16 Swiety Augustyn, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

17 Swiety Augustyn, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

18 Swiety Josemaria, List 11, nr 39.

191 Swiety Bazyli, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (STR. 31, 895).

“IRozmowy z pratatem Escrivd, nr 2.

1 por. Swiety Tomasz z Akwinu,
Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor



omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

P2Rozmowy z pratatem Escrivd, nr
100.

3 Rozmowy z pralatem Escriva, nr
63.

4 Swiety Josemaria, List 18, nr 38.
“Iproga, nr 629.

61 Swiety Josemaria, List 17 VI 973,
nr 35.

“IBruzda, nr 379.

8 Notatki ze spotkania rodzinnego, 9
XI 1964, w: Vazquez de Prada,
Zalozyciel Opus Dei, t. 111, s. 407.

9 Franciszek, List apostolski Patris
corde, 8 XII 2020, nr 3.

BTo Chrystus przechodzi, nr 42.

B1To Chrystus przechodzi, nr 42.



321 Swiety Ireneusz, Adversus
heereses, 111, 22, 4 (PG 7-1, 959-960).

®31To Chrystus przechodzi, nr 173.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-pralata-opus-
dei-10-02-2024-0-posluszenstwie/
(15-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/

	List Prałata Opus Dei (10.02.2024) | o posłuszeństwie

