
opusdei.org

List Prałata Opus Dei
(10.02.2024) | o
posłuszeństwie

W tym nowym liście pasterskim
prałat Opus Dei zastanawia się
nad posłuszeństwem w świetle
chrześcijańskiego przesłania i
rzeczywistości powołaniowej
Dzieła.

10-02-2024

Kochani, niech Jezus czuwa nad
moimi Córkami i Synami!

1. Kilka lat temu napisałem do Was
list poświęcony wolności. Każdy z



nas starał się o niej rozmyślać i
wprowadzać ją w nasze codzienne
życie. Przypomniałem Wam wtedy,
że jesteśmy powołani do czynienia
rzeczy z miłości, a nie tylko z
obowiązku. Chcemy iść blisko Pana,
wypełniając Jego wolę, poruszeni
pragnieniem odpowiadania na Jego
miłość. Dziś piszę o posłuszeństwie,
które na pierwszy rzut oka może
wydawać się cnotą przeciwną
wolności. Wiemy jednak bardzo
dobrze, że w rzeczywistości
prawdziwe posłuszeństwo jest
konsekwencją wolności; co więcej, w
przeciwieństwie do tego, czego
można by się spodziewać z czysto
ludzkiego punktu widzenia,
chrześcijańskie posłuszeństwo
skutkuje coraz większą wolnością.

Kilkadziesiąt lat temu wielki
intelektualista, który dogłębnie
poznał dzieła świętego Josemaríi,
zwrócił uwagę na ważny wkład
naszego Założyciela: fakt, że



podkreślał on, że w życiu
chrześcijańskim istnieje swoiste
pierwszeństwo wolności przed
posłuszeństwem[1]. Jesteśmy
posłuszni, ponieważ mamy ochotę
wypełniać wolę Bożą, ponieważ jest
to najgłębsze pragnienie naszej
duszy. W rzeczywistości
posłuszeństwo bez wolności nie jest
godne osoby ludzkiej, a zatem nie
jest godne syna lub córki Boga.

Miłość, jak dobrze wiemy, jest czymś
znacznie więcej niż mniej lub
bardziej ulotną skłonnością do bycia
wrażliwym; miłość zakłada gotowość
oddania życia za kogoś (por. J 15, 13).
Z tego powodu jednym z jej
najgłębszych przejawów jest
utożsamienie naszej woli z wolą
ukochanej osoby: „Chcę tego, czego
Ty chcesz, chcę, ponieważ Ty chcesz,
chcę tak, jak Ty chcesz, chcę wtedy,
kiedy Ty chcesz...”[2].



2. Wiele razy rozważaliśmy pełen
miłości Boży plan dla świata:
stworzenie i nadprzyrodzone
wywyższenie, z czystej miłości, aby
dzielić szczęście Trójcy Świętej z
każdym mężczyzną i każdą kobietą, i
dać im pełnię egzystencji,
zaspokajając wszystkie tęsknoty ich
serc. Ale od samego początku grzech
był również obecny na świecie:
grzech naszych pierwszych rodziców,
który był zasadniczo
nieposłuszeństwem.

Jednak – nie ustawajmy w
kontemplowaniu tego z
wdzięcznością – Bóg nie chciał
pozostawić nas naszemu losowi.
Decyzją w najwyższym stopniu
wolną, z miłości, której nie możemy
zrozumieć, ponieważ jest ponad
nasze nędzne pojmowanie, posłał
swojego Jednorodzonego Syna, aby
przywrócić nas do stanu przyjaźni z
Nim. Kiedy Jezus umiera na Krzyżu
za całą ludzkość – za ciebie i za mnie



– oddaje swoje życie w akcie pełnego
posłuszeństwa woli Ojca. Wolność i
posłuszeństwo są misternie splecione
w historii Zbawienia. Godne
pożałowania konsekwencje
ludzkiego nieposłuszeństwa są
odkupione przez posłuszeństwo
Chrystusa. Jego łaska pozwala nam
żyć w wolności dzieci Bożych.

3. Na tych stronach pragnę zaprosić
Was do wspólnej medytacji nad
niektórymi aspektami cnoty
posłuszeństwa – jednej z centralnych
tajemnic naszej wiary – tak obecnej
w życiu każdego człowieka. Potrzeba
posłuszeństwa jest rzeczywistością
ludzką, na wielu poziomach,
ponieważ istnieją prawa i normy
wiążące: od treści prawa naturalnego
po prawa współżycia społecznego; od
posłuszeństwa nieletnich wobec
rodziców po posłuszeństwo tych,
którzy dobrowolnie poważnie
zobowiązali się do czegoś przed
innymi ludźmi lub instytucjami. W



podobnym sensie posłuszeństwem
jest również podążanie za własnym
sumieniem. W jeszcze szerszym
znaczeniu posłuszeństwem można
nazwać stosowanie się do pewnych
rad duchowych.

Będąc zanurzonym w dzisiejszej
kulturze łatwo zauważyć, że rzadko
uważa się posłuszeństwo za coś
pozytywnego. Raczej się unika
posłuszeństwa, bo postrzega się je
jako sprzeczne z najważniejszą
wartością, którą stanowi wolność.
Dodatkowo w wielu środowiskach
istnieje zarówno pewien kryzys
autorytetów jak i postrzeganie
zależności jako czegoś negatywnego
– jako nieuniknionego wyjątku od
zdolności do samodzielnego
osądzania i decydowania o czymś.
Tak więc, na przykład, dzisiejsza
zwiększona wrażliwość na
wszelkiego rodzaju nadużycia
władzy, choć sama w sobie bardzo
pozytywna i konieczna, może



czasami niesprawiedliwie
kwestionować wszelkie formy
autorytetu. W rzeczywistości zdarza
się, że istnieje niejako wrodzona
skłonność do nieposłuszeństwa,
będąca dziedzictwem grzechu
pierworodnego, tego momentu, w
którym „człowiek – kuszony przez
diabła – pozwolił, by zamarło w jego
sercu zaufanie do Stwórcy (por. Rdz
3, 1–11) i nadużywając swojej
wolności, okazał nieposłuszeństwo
przykazaniu Bożemu”[3].

Aby zrozumieć najwyższą wartość
posłuszeństwa i jego egzystencjalny
związek z wolnością, musimy
wznieść się ponad obowiązujące w
ludzkim społeczeństwie poziomy
posłuszeństwa i kontemplować
Jezusa Chrystusa. Celem naszego
życia jest postawienie Chrystusa w
centrum, aby królował w naszych
sercach i kierował całą naszą
egzystencją.



„Uczmy się od Jezusa żyć
posłuszeństwem. On zostawił nam w
Ewangelii niezwykłą biografię, która
składa się tylko z trzech słów: erat
subditus illis, był im poddany (Łk 2,
51). Zobaczcie, jak ważne jest
posłuszeństwo dziecka Bożego, skoro
sam Bóg stał się posłusznym dwóm
stworzeniom, bardzo doskonałym,
ale stworzeniom: Najświętszej Maryi
Pannie – ponad nią tylko Bóg – i
świętemu Józefowi! I Jezus był im
posłuszny”[4]. Syn Boży chciał być w
pełni człowiekiem, i jak każde dobre
dziecko był posłusznym Maryi i
Józefowi, wiedząc, że w ten sposób
jest posłuszny Bogu Ojcu. I to
posłuszeństwo naznaczyło całe Jego
życie na ziemi, aż po posłuszeństwo
Krzyża (por. Flp 2,8).

Posłuszeństwo Bogu

4. W sensie absolutnym tylko Bóg jest
godny posłuszeństwa, zawsze i przez
cały czas, ponieważ tylko On w pełni



zna drogę, która prowadzi każdego z
nas do szczęścia. „Jeśli więc pilnie
będziesz słuchał głosu Pana, Boga
swego, wiernie wypełniając
wszystkie Jego polecenia, które ja ci
dziś daję, wywyższy cię Pan, Bóg
twój, ponad wszystkie narody
ziemi” (Pwt 28,1), mówi Mojżesz,
zanim opisze błogosławieństwa, jakie
posłuszeństwo przyniesie ludowi.

W pewnym sensie całe objawienie
biblijne jest pedagogią ku najbardziej
inteligentnemu i wolnemu
posłuszeństwu: temu, które prowadzi
nas do pełnej realizacji tego, kim
jesteśmy, gdy nasza wola utożsamia
się z wolą Bożą, w bezwarunkowym
„tak”. Dlatego za pośrednictwem
proroków Pan wciąż przypomina
swojemu, często niewiernemu
ludowi: „Słuchajcie głosu mojego, a
będę wam Bogiem, wy zaś będziecie
Mi narodem. Chodźcie każdą drogą,
którą wam rozkażę, aby się wam
dobrze powodziło” (Jr 7, 23). Nasze



małe plany stają się wspaniałe, gdy
integrują się z Jego planami; nigdy
nie jest nam tak dobrze, jak wtedy,
gdy chodzimy Bożymi drogami.

Sam Chrystus jest nam ukazany jako
posłuszny syn. Po pierwsze,
posłuszny Maryi i Józefowi,
krewnym i władzom. Ale przede
wszystkim posłuszny Bogu Ojcu.
Jezus karmi się wypełnianiem woli
Ojca: „Moim pokarmem jest wypełnić
wolę Tego, który Mnie posłał, i
wykonać Jego dzieło” (J 4, 34). Nawet
w najtrudniejszych chwilach Syn
czyni wolę Ojca swoją własną,
pomimo głębokiej świadomości bólu,
jaki Mu to przyniesie: „Ojcze, jeśli
chcesz, zabierz ode Mnie ten kielich!
Jednak nie moja wola, lecz Twoja
niech się stanie!” (Łk 22, 42). Święty
Paweł pisze, że Jezus „stawszy się
podobny do ludzi, […] uniżył samego
siebie, stawszy się posłusznym aż do
śmierci – i to śmierci krzyżowej” (Flp
2, 7–8).



Ale nie tylko śmierć Chrystusa sama
w sobie przyniosła nam zbawienie,
ale Jego wolne i pełne miłości
posłuszeństwo Ojcu, aby stać się
jednym z nas i oddać swoje życie za
każdego z nas: „przez posłuszeństwo
Jednego wszyscy staną się
sprawiedliwymi” (Rz 5, 19).
Posłuszeństwo, które nie ogranicza
się do konkretnych momentów czy
przypadków, ale jest sposobem
działania przez cały czas, z uległością
aż „do końca” (J 13, 1).

5. Święty Piotr odpowiada władzom
państwowym i religijnym, które
zabraniają mu głoszenia Jezusa:
„Trzeba bardziej słuchać Boga niż
ludzi” (Dz 5, 29). „To zakłada, że
naprawdę znamy Boga i że
naprawdę chcemy być Mu posłuszni.
Bóg nie jest pretekstem dla naszej
własnej woli, ale to On naprawdę nas
wzywa i zaprasza, jeśli to konieczne,
nawet do męczeństwa. Dlatego,
wobec tego słowa, które inicjuje



nową historię wolności w świecie,
prośmy przede wszystkim o
poznanie Boga, pokorne i prawdziwe
poznanie Boga, a znając Boga,
nauczmy się prawdziwego
posłuszeństwa, które jest
fundamentem ludzkiej wolności”[5].

Ci, którzy znają Boga, angażują się w
to nieustanne poszukiwanie z wielką
nadzieją i ufnością – możemy
oczekiwać od Niego jedynie
błogosławieństw, nawet jeśli czasami
są one niejasne, niezrozumiałe lub
sprawiają, że cierpimy. W tym sensie
modlitwa osobista wyraża się
również w postawie posłuszeństwa:
„Panie nasz – modlił się święty
Josemaría – jesteśmy tu, aby słuchać
wszystkiego, co chcesz nam
powiedzieć. Mów do nas! Chcemy w
skupieniu wsłuchiwać się w Twój
głos. Niech Twoje słowa zapadając w
naszą duszę, rozpalą naszą wolę, aby
żarliwie działać w zupełnym
posłuszeństwie”[6].



Boża wola i ludzkie pośrednictwo

6. To, czego Bóg pragnie dla nas, jest
nam często przedstawiane w sposób
pośredni. Przede wszystkim poprzez
Kościół, mistyczne ciało Chrystusa:
„Posłuszeństwo jest podstawowym
wyborem, by zaakceptować tych,
którzy są postawieni przed nami jako
konkretny znak tego powszechnego
sakramentu zbawienia, jakim jest
Kościół”[7]. Bóg może również
sprawić, że zobaczymy Jego wolę
poprzez ludzi wokół nas,
obdarzonych większym lub
mniejszym autorytetem, w
zależności od przypadku i
okoliczności. Świadomość, że Bóg
może przemawiać do nas przez
innych ludzi lub przez mniej lub
bardziej zwyczajne wydarzenia,
przekonanie, że możemy Go tak
usłyszeć, rodzi w nas uległą postawę
wobec Jego planów, ukrytych
również w słowach tych, którzy
towarzyszą nam na naszej drodze.



Święty Josemaría świadomy
delikatnej natury tego pośrednictwa
– słuchania Boga, ale za
pośrednictwem zwykłych mężczyzn i
kobiet – zalecał postawę pokory,
szczerości i wewnętrznego
milczenia: „Czasem Pan sugeruje
swoją wolę jakby szeptem – w głębi
sumienia. Trzeba uważnie
nasłuchiwać, żeby rozpoznać ten głos
i być mu wiernym. Bardzo często Bóg
mówi do nas poprzez innych ludzi i
może się zdarzyć, że wobec wad tych
osób albo w obliczu wątpliwości co
do tego, czy są one dobrze
poinformowane, czy zrozumiały
wszystkie aspekty problemu, pojawia
się przed nami jakby zaproszenie do
okazania nieposłuszeństwa.
Wszystko to może mieć znaczenie
Boskie, ponieważ Pan Bóg nie
wymaga od nas ślepego
posłuszeństwa, ale posłuszeństwa
inteligentnego, i powinniśmy
poczuwać się do odpowiedzialności
za to, by pomagać innym poprzez



światło swojego rozumu. Bądźmy
jednak szczerzy wobec samych siebie
– zbadajmy w każdym przypadku,
czy powoduje nami umiłowanie
prawdy, czy też nasz egoizm i
przywiązanie do własnego zdania”[8].

7. Z drugiej strony należy pamiętać,
że ci, którzy pełnią funkcje
autorytetu na różnych poziomach,
nie są do tego wybierani dlatego, że
są doskonali. Nie idziemy do
autorytetu ze względu na jego cechy:
„Wielka szkoda, gdy przełożony nie
daje ci dobrego przykładu…! – Ale
czyż jesteś posłuszny z powodu jego
osobistych zalet? – Chyba że słowa
świętego Pawła: obedite praepositis
vestris – bądźcie posłuszni waszym
przełożonym – tłumaczysz, wtrącając
dla własnej wygody: “pod
warunkiem, że przełożony wykazuje
cnoty, które mi odpowiadają”?”[9].

Nie oznacza to również, że ci, którzy
udzielają wskazówek lub rad, nie



mogą popełniać błędów; są tego
świadomi i jeśli to konieczne, będą
prosić o przebaczenie. Możliwość
błędu, w taki czy inny sposób, w
zależności od natury sprawy i
danego obszaru, zawsze może być
doświadczana z inteligencją i
szczerością, w kontekście
nadprzyrodzonej wiary i zaufania.
Również z pokorą, ponieważ
rozsądnie jest wątpić, przynajmniej
trochę, w nasz własny osąd i
prowadzić ufny dialog z autorytetem,
gdy wydaje nam się, że to właśnie on
popełnił błąd.

Święty Tomasz wyjaśnia, że
posłuszeństwo jest cnotą, która
skłania człowieka do wypełnienia
słusznego polecenia przełożonego, o
ile jego przestrzeganie objawia wolę
Bożą[10]. Oczywiście, nie każdy
prawowity nakaz jest z definicji
najlepszym z możliwych; jednak
posłuszeństwo będzie owocne,
ponieważ czasami Pan nadaje



większą nadprzyrodzoną wartość
pokorze i jedności niż posiadaniu
większej lub mniejszej racji. Stąd
znaczenie nadprzyrodzonego
spojrzenia, a nie pozostawania
jedynie na poziomie ludzkiej oceny
otrzymanych poleceń.

W każdym razie ci, którzy sprawują
funkcję autorytetu, muszą być
bardzo ostrożni, aby niepotrzebnie
nie narzucać swoich kryteriów, i aby
ich polecenia lub rady nie były
interpretowane same w sobie jako
wyraźny wyraz woli Bożej. Jak
napisałem w liście z 9 stycznia 2018
r.: „wydawanie poleceń oparte jest
przede wszystkim na szacunku
wobec sumienia innych, bez
mieszania obszaru zarządzania i
towarzyszenia duchowego. Po
drugie, to poszanowanie sprawia, że
polecenia różnią się od tego, co
stanowi tylko stosowne zachęty, rady
lub sugestie. Po trzecie ― co nie
znaczy, że jest to mniej ważne ― jest



to kierowanie przepełnione takim
zaufaniem do innych, że w miarę
możliwości zawsze bierze się pod
uwagę opinię osób zaintereso
wanych” (nr 13).

Przede wszystkim kontemplujmy
przykład Chrystusa: „Jezus jest
posłuszny, i to jest posłuszny
Józefowi i Maryi. Bóg przyszedł na
ziemię, aby być posłusznym, i to
posłusznym stworzeniom”[11]. To
bardzo znaczące, że po odpowiedzi
udzielonej rodzicom w świątyni –
„Muszę być w tym, co należy do
mego Ojca” – Łukasz dodaje, że Jezus 
erat subditus illis, był im poddany
(por. Łk 2, 49–51). Podążanie za wolą
Bożą, której musimy szukać zawsze i
we wszystkim, często może oznaczać
ufne podążanie za niektórymi
osobami.

Posłuszeństwo i wolność

8. W historii ludzkości nigdy nie było
aktu tak fundamentalnie wolnego,



jak oddanie Jezusa na Krzyżu (por. J
10, 17–18). „Pan przeżył kulminację
swojej wolności na Krzyżu jako
szczyt miłości. Kiedy na Kalwarii
wołano do Niego: «Jeśli jesteś Synem
Bożym, zejdź z Krzyża», okazał swoją
wolność jako Syn właśnie przez
pozostanie na tym szafocie, aby
wypełnić miłosierną wolę Ojca”[12].

„Krzyż, – pisze święty Josemaría – to
nie smutek, przykrość czy gorycz…
To święte drzewo, na którym
triumfuje Jezus Chrystus… i na
którym triumfujemy my, gdy
przyjmujemy z radością i hojnością
to, co On nam zsyła”[13]. Krzyż
pokazuje nam wyraźnie to, o czym
wspomniałem na początku tego listu
– wolność i posłuszeństwo nie są
sobie przeciwne, ponieważ w
rzeczywistości można być
posłusznym z miłości, a kochać
można tylko w wolności. Mówiąc
dokładniej, chrześcijańskie
posłuszeństwo nie tylko nie jest



sprzeczne z wolnością, ale jest
korzystaniem z wolności. „Jestem
wielkim przyjacielem wolności i
właśnie dlatego tak bardzo kocham
tę chrześcijańską cnotę”[14], napisał
również nasz Ojciec, odnosząc się do
posłuszeństwa.

Zawsze jest możliwe zrobienie tego,
co należy zrobić „ponieważ mam na
to ochotę”, z miłości. A kiedy jest to z
miłości do Boga, to „ponieważ mam
na to ochotę” jest „najbardziej
nadprzyrodzonym powodem”, jak
potwierdził również święty
Josemaría. Dlatego „fałszywe jest
przeciwstawienie wolności oddaniu
się. Oddanie się jest właśnie
konsekwencją wolności”[15].

9. „Kochaj i czyń, co chcesz”[16] –
słynne stwierdzenie świętego
Augustyna oznacza, jak sam pisał, że
ci, którzy czynią dobro z miłości, nie
czynią tego jedynie z konieczności
lub obowiązku, ponieważ „wolność



należy do miłości” (libertas est
caritatis)[17]. Zrozumiałe jest zatem,
że prawo Chrystusa jest „doskonałym
prawem wolności” (Jk 1, 25),
ponieważ streszcza się, rekapituluje
w miłości (por. Rz 13, 8–9).

We wszystkim możemy działać w
sposób wolny, tak jak Chrystus,
czyniąc własnym to, co nam
powiedziano, z miłości. W tym
sensie, „będąc posłusznymi, musimy
słuchać, ponieważ nie jesteśmy
bezwładnymi lub biernymi
narzędziami, bez odpowiedzialności
lub własnego rozumowania. A
potem, z oryginalnością, z inicjatywą,
ze spontanicznością, włożyć całą
energię rozumu i woli w to, co jest
nakazane, aby wykonać wszystko, co
jest nakazane i tylko to, co jest
nakazane. Wszystko inne byłoby
anarchią. Posłuszeństwo w Dziele
sprzyja rozwojowi wszystkich
indywidualnych wartości i sprawia,
że bez utraty osobowości żyjesz,



wzrastasz i osiągasz większą
dojrzałość, będąc tą samą osobą w
wieku dwóch lat, co w wieku
osiemdziesięciu dwóch lat”[18]. Ta
inicjatywa, logicznie rzecz biorąc, nie
ogranicza się do sytuacji, w których
konieczne jest posłuszeństwo,
ponieważ zawsze możemy
sugerować, proponować i wnosić
swą kreatywność tam, gdzie
jesteśmy, nie czekając na wskazówki
i zawsze w jedności z tymi, którzy
mają autorytet.

Święty Bazyli Wielki wyjaśnia, że dla
dzieci właściwe jest posłuszeństwo z
miłości: „Albo odwracamy się od zła
ze strachu przed karą i jesteśmy w
usposobieniu niewolnika, albo
szukamy zachęty do nagrody i
przypominamy najemników, albo
wreszcie jesteśmy posłuszni z samej
miłości do tego, który rozkazuje (...) i
wtedy jesteśmy w usposobieniu
dzieci”[19]. Posłuszeństwo z miłości
nie jest formą woluntaryzmu, który



wyzbywa się inteligencji;
posłuszeństwo z miłości oznacza
uruchomienie wszystkich mocy
duszy, wykorzystanie tego, co
najlepsze w rozumie, który szuka
dobra poprzez rozumowanie, i woli,
która pragnie je osiągnąć.

W rzeczywistości, bez rozumu i bez
wolności – przede wszystkim bez
wewnętrznej wolności – w pełni
ludzkie posłuszeństwo nie jest
możliwe. A tym bardziej takie
posłuszeństwo, jakie miał Jezus. „Nie
wyobrażam sobie– powiedział nasz
Ojciec – aby mogło istnieć
posłuszeństwo prawdziwie
chrześcijańskie, jeśli nie byłoby ono
dobrowolne i odpowiedzialne.
Synowie Boga nie są kamieniami czy
bezwolnymi trupami. Są istotami
inteligentnymi i wolnymi
wyniesionymi do stanu
nadprzyrodzonego”[20].



10. Możemy jednak zapytać: Czy
możliwe jest posłuszeństwo bez
zrozumienia, a nawet posiadania
odmiennej opinii w jakiejś sprawie?
Najwyraźniej tak; i wtedy także – być
może nawet bardziej – można to
zrobić z miłości, a zatem w sposób
wolny. Tutaj często, wraz z miłością,
w grę wchodzi wiara – jestem
posłuszny, nie rozumiejąc lub nie
widząc rzeczy w ten sam sposób,
kiedy przyjmuję, że wskazówka
przychodzi do mnie od roztropnych
ludzi, którzy potrafią ocenić lepiej
niż ja sam; lub kiedy przyjmuję, że
po rozważeniu rzeczy należy podjąć
decyzję i że to ktoś inny musi ją
podjąć. Kiedy dostrzegamy łaskę
Ducha Świętego w tym osądzie i w
naszej gotowości do zaakceptowania
go, posłuszeństwo objawia się jako
akt wiary.

Jak potwierdza święty Tomasz,
podążając w tym za Arystotelesem,
wola jest zdolnością, która właściwie



kieruje osobą[21], chociaż potrzebuje
zrozumienia, aby przedstawić jej
przedmioty wyboru. Z serca
pochodzi wszystko, co dobre i
wszystko, co złe (por. Łk 6, 45):
można zdecydować, że nie chce się
rozumieć lub nie chce się angażować
w dialog, aby lepiej zrozumieć jakąś
kwestię. Wola – jak pokazuje
doświadczenie – może tak
zdominować rozum, że może nawet
zmusić go do zaprzeczenia czemuś
obiektywnie oczywistemu. Ale wolna
wola może również pociągnąć rozum
do podążania nowymi ścieżkami,
mimo że w danym momencie nie
wszystko jest zrozumiałe.

Jeśli w obliczu trudności i cierpienia
jesteśmy zdezorientowani, nie
rozumiejąc, pomaga nam
kontemplacja Jezusa, który w swojej
ludzkiej naturze również chciał
przejść przez to cierpienie: modląc
się „Boże mój, Boże mój, czemuś
mnie opuścił” (Mt 27, 46),



wypełniając prorocze słowa Psalmu
22. Jego odpowiedź, emanująca
wolnością pośród bólu, również
czerpie z psalmów: „Ojcze, w Twoje
ręce powierzam ducha mego” (Łk 23,
46, por. Ps 31, 6). Posłuszeństwo
Jezusa jest zadośćuczynieniem za
nieposłuszeństwo Adama (por. Rz 5,
19); całe Jego życie i śmierć są
posłuszeństwem Bogu Ojcu i
przyczyną naszego zbawienia (por.
Flp 2, 6–11).

Posłuszeństwo i zaufanie

11. Posłuszeństwo i zaufanie również
wymagają siebie nawzajem, do tego
stopnia, że gdy są autentyczne,
przechodzimy od jednego do
drugiego w sposób naturalny: tam,
gdzie istnieje zaufanie,
konsultowanie się z osądem drugiej
osoby i, jeśli to konieczne,
dokonywanie własnego, jest zwykle
normalnym przejawem chęci
wyboru tego, co najlepsze. Z drugiej



strony, gdy zaufanie jest osłabione,
posłuszeństwo może stać się czysto
zewnętrzne, formalne i oderwane.
Dlatego właśnie atmosfera
życzliwości i sympatii jest niezbędna,
aby ułatwić zdrowe posłuszeństwo.
To, że ludzie czują się kochani, a nie
kontrolowani, że są faktycznie
wysłuchiwani, że czują, że ich opinie
są cenione – wszystkie te postawy
zwiększają wolność, a jednocześnie
posłuszeństwo.

Święty Josemaría wskazał, że
zaufanie jest kluczem do budowania
przyjaźni między rodzicami a
dziećmi: „Jeśli nie mają wolności,
jeśli widzą, że się im nie ufa, [dzieci]
stają się skłonne stale oszukiwać”[22].
Kiedy nie ma zaufania, szybko
tworzy się dystans i łatwo stracić
przejrzystość, ponieważ intymność
jest delikatnym obszarem, który
potrzebuje bezpiecznego środowiska,
aby się rozwinąć. Próba zapewnienia
jedynie zewnętrznego



posłuszeństwa, bez komunii woli, jest
jak budowanie domu na piasku (por.
Mt 7,26).

W misji tworzenia klimatu zaufania
osoby zajmujące pozycję autorytetu
w rodzinie lub w grupie mają
większą odpowiedzialność. W
rzeczywistości ich pierwszym aktem
służby może być aktywne wspieranie
tej przestrzeni zaufania wobec
wszystkich, jednocześnie idąc
naprzód w poszukiwaniu woli Bożej
dla siebie i dla swojej misji. W ten
sposób, opierając się na sobie
nawzajem, będą szukać i odnajdywać
wolę Bożą dla siebie i dla swojej
misji. Nawet przy koniecznej
organizacji – która jest niezbędna,
ponieważ Dzieło jest „organizacją
zdezorganizowaną”[23] – wszyscy
muszą być w stanie wiedzieć i czuć
się, zgodnie z wyrażeniem naszego
Ojca, „wolni jak ptaki”[24].



Dokładnie ta potrzeba atmosfery
zaufania i rodzinnego ciepła
doprowadziła świętego Josemaríę do
stwierdzenia, że w Dziele
najmocniejszym poleceniem jest
„proszę”. Nie była to tylko kwestia
terminologii, ale wskazanie
naturalnej postawy w środowisku
rodzinnym, wśród dorosłych
inteligentnych i wolnych. Co więcej,
fakt, że Dzieło jest rodziną
nadprzyrodzoną, stawia wiarę i
miłość, wraz z zaufaniem, jako
prawdziwe fundamenty zarówno
sprawowania władzy, jak i
posłuszeństwa.

Posłuszeństwo i płodność
apostolska

12. Pan „nauczył się posłuszeństwa
przez to, co wycierpiał. A gdy
wszystko wykonał, stał się sprawcą
zbawienia wiecznego dla wszystkich,
którzy Go słuchają” (Hbr 5, 8–9).
Zbawienie jako owoc posłuszeństwa



Chrystusa aż do śmierci na Krzyżu
naświetla również związek między
posłuszeństwem a płodnością
apostolską naszego życia.

Często rozważaliśmy scenę, w której
Piotr był posłuszny Panu, mimo że z
ludzkiego punktu widzenia było
nierozsądne, aby postępować
zgodnie z Jego instrukcjami: "Wypłyń
na głębię i zarzućcie sieci na
połów" (Łk 5:4). Pomyślmy o tym
powoli: jak wiele dobrych rzeczy
wynikało z posłuszeństwa Piotra
wobec tego Duc in altum! „Och, jakże
wielka jest potęga posłuszeństwa! –
Jezioro Genezaret odmawiało ryb
sieciom Piotra. Całą noc na próżno
się trudzili. – Teraz posłusznie
zarzucił znowu sieci i zagarnął w nie 
piscium multitudinem copiosam –
wielkie mnóstwo ryb. – Wierz mi: ten
cud powtarza się codziennie”[25].

13. W misji apostolskiej możemy i
musimy mieć osobistą i szeroko



zakrojoną inicjatywę, owoc miłości
do Boga i do innych, a jednocześnie
rozwijać, podążając za tymi, którzy
nimi kierują, tak wiele działań
zorganizowanych w ośrodkach
Dzieła, w wierności narzędziom
przekazanym nam przez naszego
Ojca. Wszystko to, nie zapominając,
że głównym narzędziem zawsze
będzie modlitwa: „Modlitwa jest
naszą siłą: nigdy nie mieliśmy innej
broni”[26].

W kierowaniu Dziełem i w
organizowaniu jego działalności
apostolskiej posłuszeństwo ma
charakter rodzinny, komunii osób.
Myśleć o komunii osób to myśleć o
komunii wolności, o komunii
osobistych inicjatyw, które są także
„czynieniem Opus Dei” i o komunii
pokoleń. Przekonanie, że Bóg działa
w sercach wszystkich i że wszyscy
jesteśmy uważni na wolę Bożą, rodzi
posłuszeństwo właściwe rodzinie, w
której każdy członek aktywnie stara



się współpracować we wspólnym
projekcie. Tak rozumiane i
przeżywane posłuszeństwo jest
wyrazem jedności, tej jedności, która
jest właśnie warunkiem apostolskiej
płodności: ut omnes unum sint... ut
mundus credat (J 17, 21).

Ściśle przestrzegając rozdziału
między towarzyszeniem duchowym
a zarządzaniem osobami, musimy
żyć i pracować zawsze pełni
wdzięczności za chrześcijańskie
powołanie w Dziele, wykorzystując
bogactwo każdego z nas, aby
pracować jako zespół i rodzina.

Kultywowanie autentycznej cnoty
posłuszeństwa chroni nas zarówno
przed niezdolnością do słuchania, jak
i przed służalczością, która jedynie
wykonuje polecenia, bez
pośrednictwa całego wewnętrznego
bogactwa, które Bóg dał każdemu
człowiekowi. Dlatego święty
Josemaría ostrzegał nas przed tymi



ewentualnościami. Z jednej strony
uważał, że „większość przypadków
nieposłuszeństwa wynika z
nieumiejętności słuchania polecenia,
co w gruncie rzeczy jest brakiem
pokory lub zainteresowania
służbą”[27]. Z drugiej strony, właśnie
jako konsekwencja pragnienia
słuchania z postawą służby, wskazał,
że „w Opus Dei jesteśmy posłuszni
naszą głową i naszą wolą; nie jak
trupy. Z trupami daleko nie pójdę;
pobożnie je pochowam”[28]. W tym
sensie posłuszeństwo to nie tylko
wykonywanie woli innej osoby, ale
współpraca z nią w jedności woli,
głowy i przemyślenia.

Inteligentne posłuszeństwo
świętego Józefa

14. W swoim liście o świętym Józefie
papież Franciszek rozważał, jak „w
każdych okolicznościach swojego
życia Józef potrafił wypowiedzieć
swoje fiat, jak Maryja podczas



Zwiastowania i Jezus w
Getsemani”[29]. Gdy święty Josemaría
mówił o posłuszeństwie, często
odnosił się do świętego Józefa,
ponieważ widział w Patriarsze
właśnie to serce, które słucha:
uważne na Boga, ale także uważne
na okoliczności, na ludzi wokół
niego. Na przykład w epizodzie
powrotu z Egiptu pokazuje nam, jak
„wiara Józefa nie chwieje się, jego
posłuszeństwo jest zawsze dokładne i
szybkie. Aby lepiej zrozumieć naukę,
którą daje nam Święty Patriarcha,
dobrze jest rozważyć, iż jego wiara
jest aktywna, a jego uległość nie jest
wyrazem posłuszeństwa osoby, która
daje się biernie ponieść biegowi
wydarzeń”[30].

W tym sensie nasz Założyciel cenił
właśnie fakt, że święty Józef, będąc
człowiekiem modlitwy, użył rozumu
wobec rzeczywistości, przed którą
stanął: „W różnych okolicznościach
życia Patriarcha nie rezygnuje z



myślenia ani nie porzuca swojej
odpowiedzialności. Przeciwnie,
oddaje na służbę wierze całe swoje
ludzkie doświadczenie. (...) Taka była
wiara świętego Józefa: pełna, ufna,
całkowita, wyrażona w skutecznym
oddaniu się woli Bożej, w rozumnym
posłuszeństwie”[31].

Zrozumiałe jest, że szczególnie dla
tych z nas, którzy są powołani do
bycia świętymi w bardzo zmiennych
i trudnych sytuacjach tego świata,
święty Josemaría kładzie nacisk na
potrzebę nauczenia się
inteligentnego posłuszeństwa,
zintegrowanego z naszą osobistą
wolnością.

Posłuszeństwo Maryi

15. W ostatnich latach na całym
świecie rozpowszechniło się
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny Rozwiązującej Węzły, które
ma bardzo starożytne korzenie,
ponieważ już na początku III wieku



św. Ireneusz z Lyonu napisał: „Ewa,
przez swoje nieposłuszeństwo,
zawiązała węzeł nieszczęścia dla
rodzaju ludzkiego; ale Maryja, przez
swoje posłuszeństwo, rozwiązała
go”[32]. Jak wiele węzłów, które
wydają się niemożliwe do
rozwiązania w świecie i w naszym
życiu, zostanie rozwiązanych, jeśli,
jak Najświętsza Dziewica, będziemy
żyć dla Bożych planów!

Nasz Ojciec komentuje: „Starajmy się
uczyć, idąc za Jej przykładem w
posłuszeństwie Bogu, w tym
delikatnym połączeniu służby i
panowania. W Maryi nie ma nic z
postawy panien głupich, które są
posłuszne w sposób bezmyślny.
Najświętsza Maryja Panna z uwagą
słucha tego, czego pragnie Pan,
rozważa to, czego nie rozumie, pyta o
to, czego nie wie. Potem cała oddaje
się pełnieniu woli Bożej: «Oto ja
służebnica Pańska, niech mi się
stanie według twego słowa». Czy



widzicie, jakie to wspaniałe? Maryja,
Nauczycielka całego naszego
postępowania, uczy nas teraz, że
posłuszeństwo Bogu nie jest
służalczością, nie zniewala sumień:
porusza nas wewnętrznie, żebyśmy
odkryli wolność dzieci Bożych”[33].

Jeśli posłuszeństwo kiedykolwiek
wchodzi w konflikt z wolnością,
zwróćmy się do Maryi – Ona da nam
łaskę odkrycia, w autentycznym
posłuszeństwie, wolność dzieci
Bożych, a wraz z wolnością, radość.

Z całą moją miłością Wam
błogosławię

Wasz Ojciec

Fernando

Rzym, 10 lutego 2024 r.

[1] Por. C. Fabro, Un maestro de
libertad cristiana (Nauczyciel



chrześcijańskiej wolności),
„L'Osservatore Romano”, 2 VII 1977.

[2] Święty Josemaría, Modlitwa do
Ducha Świętego, IV 1934.

[3]Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
397.

[4] Święty Josemaría, List 38, nr 41; w
dalszej części cytaty, w których nie
podano autora, pochodzą od
świętego Josemaríi.

[5] Benedykt XVI, Homilia, 15 IV 2010.

[6] Różaniec Święty, IV Tajemnica
Światła.

[7] Franciszek, Przemówienie, 17 II
2022.

[8]To Chrystus przechodzi, nr 17.

[9]Droga, nr 621.

[10] Por. Święty Tomasz z Akwinu, 
Summa Theologica, II-II, q. 104 a. 1.



[11]To Chrystus przechodzi, 17.

[12] Benedykt XVI, Przemówienie na
Anioł Pański, 1 VII 2007.

[13]Kuźnia, nr 788.

[14]To Chrystus przechodzi, nr 17.

[15]Przyjaciele Boga, nr 30.

[16] Święty Augustyn, In Epist. Ioannis
ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] Święty Augustyn, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Święty Josemaría, List 11, nr 39.

[19] Święty Bazyli, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (STR. 31, 895).

[20]Rozmowy z prałatem Escrivá, nr 2.

[21] Por. Święty Tomasz z Akwinu, 
Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor



omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22]Rozmowy z prałatem Escrivá, nr
100.

[23] Rozmowy z prałatem Escrivá, nr
63.

[24] Święty Josemaría, List 18, nr 38.

[25]Droga, nr 629.

[26] Święty Josemaría, List 17 VI 973,
nr 35.

[27]Bruzda, nr 379.

[28] Notatki ze spotkania rodzinnego, 9
XI 1964, w: Vázquez de Prada,
Założyciel Opus Dei, t. III, s. 407.

[29] Franciszek, List apostolski Patris
corde, 8 XII 2020, nr 3.

[30]To Chrystus przechodzi, nr 42.

[31]To Chrystus przechodzi, nr 42.



[32] Święty Ireneusz, Adversus
hæreses, III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33]To Chrystus przechodzi, nr 173.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-opus-
dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/

(15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-opus-dei-10-02-2024-o-posluszenstwie/

	List Prałata Opus Dei (10.02.2024) | o posłuszeństwie

