
opusdei.org

List Prałata (listopad
2015)

Chrześcijańska wizja jest
prawdziwym antidotum na
strach, który opanowuje ludzi
w obliczu tego
niedoświadczonego przejścia,
które jednak "nadejdzie
nieubłaganie" ( św. Josemaría).
O tym w listopadowym liście
Prałata Opus Dei.

05-11-2015

Najukochańsi: niech Jezus strzeże
moje córki i moich synów!



Czuję wielką radość z powodu
święceń diakonatu, jakich wczoraj
udzieliłem grupie Waszych braci w
Bazylice Świętego Eugeniusza.
Poświęcając się przedsięwzięciom
apostolskim Prałatury, żywej cząstki
Mistycznego Ciała Chrystusa, ci moi
synowie będą służyli całą swą duszą
Kościołowi, który tak bardzo
potrzebuje wyświęconych sług
walczących o bycie świętym,
uczonym, radosnym i o ducha
sportowego w życiu duchowym, jak
chciał święty Josemaria. Prośmy
usilnie Boga, by nigdy nie zabrakło
tego daru na całym świecie: świętych
kapłanów i seminarzystów we
wszystkich diecezjach.

Początek tego miesiąca przypomina
nam pocieszającą prawdę Świętych
Obcowania. Wspominamy dziś
przede wszystkim tych wiernych,
którzy cieszą się już Najświętszą
Trójcą w Niebie, a jutro będziemy w
naszych modlitwach modlić się



więcej za wiernych zmarłych, którzy
jeszcze oczyszczają się w Czyśćcu, a z
którymi powinniśmy się głęboko
zaprzyjaźnić.

Pamiętam, z jaką pobożnością nasz
Ojciec przeżywał ten dzień, pragnąc,
by – również dzięki odpustom, które
umożliwia nam Kościół – dusze
czyśćcowe otrzymały całkowite
odpuszczenie kar doczesnych i w ten
sposób mogły dostąpić
uszczęśliwiającej wizji Boga. Te
przejawy miłości i miłosierdzia tak
bardzo go poruszały, że zdecydował,
iż w Opus Dei będą często
ofiarowane Msze św., Komunie i
Różańce w intencji wiecznego
spoczynku jego córek i synów,
naszych rodziców i rodzeństwa,
zmarłych Współpracowników oraz
wszystkich, którzy opuścili już ten
świat. Bądźmy hojni w
ofiarowywaniu tych odpustów i
dodajmy z naszej strony to, co
uznamy za stosowne; przede



wszystkim ofiarujmy Panu pracę,
zakończoną po ludzku doskonale i z
radosnym duchem modlitwy i
pokuty.

Zalecenie świętego Pawła jest bardzo
aktualne: cotidie morior[1],
codziennie umieram dla grzechu, by
zmartwychwstać z Jezusem
Chrystusem. Święty Josemaria, idąc
za radą Apostoła, zachęcał nas do
częstego rozważania końca naszej
ziemskiej wędrówki, aby jak
najlepiej przygotować się na
spotkanie z Bogiem. Śmierć jest
rzeczywistością, która dotyka
wszystkich ludzi bez wyjątku; wielu
boi się śmierci i chciałoby o niej
zapomnieć. Chrześcijanin żyjący
spójnie ze swoją wiarą nie powinien
tak postępować. “Ich” śmierć
paraliżuje i przeraża. Nas śmierć
— Życie — zachęca i przynagla.
Dla nich to koniec, dla nas —
początek[2]. Tym niemniej ta
rzeczywistość jawi się czasem jako



dramat, zwłaszcza wtedy, gdy
pojawia się w sposób nieoczekiwany
lub gdy dotyka osoby młode, przed
którymi otwierała się przyszłość.
Ojciec Święty komentuje, że w tych
przypadkach, dla wielu osób, śmierć
jest jak czarna dziura, która
otwiera się w życiu rodzin i której
nie potrafimy w żaden sposób
wyjaśnić [3]. Nie powinniśmy jednak
zapominać, że, jak mówi Pismo
Święte, śmierci Bóg nie uczynił i nie
cieszy się ze zguby żyjących[4].
Człowiek został stworzony ze
śmiertelną naturą, ale mądrość i
wszechmoc Boża przeznaczyły go do
nieśmiertelności, gdyby nasi pierwsi
rodzice ukochali i byli wiernie
posłuszni przykazaniom Bożym. Oni
dali się zwieść kusicielowi i skutki
tego widać gołym okiem: Dlatego też
jak przez jednego człowieka grzech
wszedł na świat, a przez grzech
śmierć, i w ten sposób śmierć przeszła
na wszystkich ludzi, ponieważ
wszyscy zgrzeszyli [5].



Bardzo pomagają i pocieszają nas
rozważania naszego Ojca, który
między innymi napisał: Śmierć
przyjdzie nieubłaganie. Dlatego
jakąż próżnością jest
koncentrowanie swojej egzystencji
na tym życiu! Patrz, ile kobiet i ilu
mężczyzn cierpi. Tych, których
życie się kończy, boli fakt, że
muszą je opuścić; innych nuży to,
że ono trwa... W żadnym wypadku
nie ma sensu uznawanie naszej
ziemskiej pielgrzymki za cel.

Trzeba porzucić tę logikę i
zakotwiczyć się w innej: wiecznej.
Potrzebna jest radykalna zmiana:
wyzbyć się samego siebie,
egocentrycznych, przemijających
motywacji, żeby narodzić się na
nowo w Chrystusie, który jest
wieczny[6]. Jedynie spojrzenie wiary
na ukrzyżowanego Chrystusa
pozwala zgłębić tę tajemnicę, która
jest bardziej pocieszająca niż
smutna. Katechizm Kościoła



Katolickiego naucza, że «Dzięki
Chrystusowi śmierć chrześcijańska
ma sens pozytywny. "Dla mnie
bowiem żyć – to Chrystus, a umrzeć –
to zysk" (Flp l, 21). "Nauka to
zasługująca na wiarę: Jeżeliśmy
bowiem z Nim współumarli, wespół z
Nim i żyć będziemy" (2 Tm 2, 11).
Istotna nowość śmierci
chrześcijańskiej polega na tym, że
przez chrzest chrześcijanin już w
sposób sakramentalny "umarł z
Chrystusem", by żyć nowym życiem.
Jeżeli umieramy w łasce Chrystusa,
przez śmierć fizyczną wypełnia się to
"umieranie z Chrystusem" i dopełnia
w ten sposób nasze wszczepienie w
Niego w Jego akcie»[7].

Chociaż nie jest całkowicie
poprawna, jest spore ziarenko
prawdy w odpowiedzi matki jednego
z naszych braci na łożu śmierci, gdy
mówiła z wiarą: jakże by miał mnie
nie przyjąć Pan, jeśli ja
przyjmowałam Go w Komunii



Świętej codziennie przez tyle lat?
Pewność wiary połączonej z nadzieją
i miłością pozwala odrzucić welon
smutku i strachu, który nierzadko
towarzyszy rozważaniom o końcu
naszej ziemskiej egzystencji; co
więcej, jak pokazuje bardzo jasno
odejście z tej ziemi wielu świętych,
mając wiarę można przyjąć śmierć z
pokojem, ponieważ idzie się na
spotkanie z Panem. Nie lękaj się
śmierci. — Przyjmij ją już teraz
wielkodusznie... kiedy Bóg zechce...
jak Bóg zechce... gdzie Bóg zechce.
— Nie miej wątpliwości: przyjdzie
w czasie, w miejscu i w sposób
najbardziej odpowiedni... zesłana
przez twojego Ojca, Boga. — Niech
będzie błogosławiona nasza
siostra, śmierć![8].

Te rozważania należą do
tradycjonalnych w nauczaniu i
praktyce chrześcijańskiej. Nie są
czymś negatywnym ani też nie mają
na celu wzbudzenia nieracjonalnych



niepokojów, lecz świętą synowską
bojaźń, pełną ufności Bogu.
Zawierają nadprzyrodzony i ludzki
realizm, z jasnym przekazem, że
chrześcijańska mądrość daje duszy
spokój i ufność. Nasz Ojciec nauczył
nas wyciągać praktyczne wnioski z
rozważań na temat śmierci oraz
rzeczy ostatecznych w ogóle. Nie
rozważajmy więc tych spraw z
chłodnym, stoickim
spokojem,mówił kiedyś do grupy
swoich młodych synów. Ja nie chcę,
by zmarł któryś z Was. Zostaw ich,
Panie, nie zabieraj ich jeszcze! Są
młodzi, a Ty tu na ziemi masz
mało narzędzi! Mam nadzieję, że
Pan mnie wysłucha…
ale[śmierć]może przyjść w każdej
chwili[9].

I kończąc, mówił: Jakże pomaga
rozważanie o śmierci w
kształtowaniu prawego sumienia!
To wspaniały środek, by opanować
bunt woli oraz pychę inteligencji!



Kochaj ją, i powiedz Panu z
ufnością: jak Ty chcesz, kiedy Ty
chcesz, gdzie Ty chcesz[10].

Zazwyczaj szczególnie trudna jest,
oczywiście, śmierć ukochanych osób:
rodziców, dzieci, współmałżonka,
braci… Mimo to, z łaską Bożą i w
świetle Zmartwychwstania Pana,
który nie opuszcza nikogo z tych,
których powierzył Mu Ojciec
możemy usunąć „oścień” śmierci,
jak mawiał apostoł Paweł (1 Kor
15,55). Możemy zapobiec, by
zatruła nam życie, zapobiec
zniweczeniu naszych uczuć,
popadnięciu w najciemniejszą
pustkę[11]. Nic bardziej pewnego niż
to, że Pan chce nas mieć blisko siebie,
byśmy cieszyli się oglądaniem Go i
Jego obecnością. Czy codziennie
wzmagamy w sobie tę nadzieję? Czy
odmawiamy pobożnie – jak nasz
Ojciec - vultum tuum, Dómine,
requíram [12], szukam, o Panie,
Twojego oblicza?



Jeśli w chrześcijańskiej rodzinie
wiara zapuściła głębokie korzenie, te
momenty pełne bólu zamieniają się –
tak dzieje się naprawdę bardzo
często – w okazję do wzmocnienia
więzów, które łączą ze sobą
poszczególnych członków rodziny. W
tej wierze możemy pocieszać się
nawzajem, wiedząc, że Pan
zwyciężył śmierć raz na zawsze.
Nasi bliscy nie zniknęli w mroku
nicości: nadzieja nas zapewnia, że
są w dobrych i silnych rękach
Boga. Miłość jest silniejsza od
śmierci. Z tego względu jest drogą,
aby rozwijać miłość, uczynić ją
silniejszą, a miłość będzie nas
chronić aż do dnia, w którym
każda łza zostanie otarta, „kiedy
śmierci już … nie będzie, ani
żałoby, ni krzyku, ni trudu już nie
będzie” (Ap 21,4)[13].

Ta chrześcijańska wizja jest
prawdziwym antidotum na strach,
który opanowuje ludzi



doświadczających przemijalności
ziemskiej egzystencji. Zarazem jest
zupełnie zrozumiałe – jak już
zaznaczyłem – że boli nas śmierć
osób nam bliskich, że opłakujemy ich
odejście. Również Jezus Chrystus
płakał z powodu śmierci Łazarza,
ukochanego przyjaciela, przed jego
wskrzeszeniem. Jednak nie należy
przesadzać, gdyż dla
konsekwentnego chrześcijanina 
umrzeć to pójść na wesele. Tak się
wyrażał święty Josemaría, który
mówił: gdy powiedzą nam: ecce
spónsus venit, exíte óbviam ei(Mt
25, 6) – wyjdź na spotkanie
oblubieńca, który wychodzi Ci na
spotkanie – będziemy prosić o
wstawiennictwo Najświętszą
Maryję Pannę. Maryjo, Matko
Boża, módl się za nami
grzesznymi, teraz… i przekonasz
się w momencie śmierci! Jakiż
uśmiech będziesz miał w
momencie śmierci! Nie będzie



grymasu strachu, gdyż zabierze
Cię na ramiona Maryja[14].

Nasz Ojciec, gdy Pan wzywał przed
Swe oblicze którąś z jego córek lub
synów w wieku młodzieńczym,
protestował po synowsku i
doświadczał głębokiego bólu; mimo
to, natychmiast akceptował Wolę
Bożą, która wie, co naprawdę jest dla
nas dobre. Fiat, adimpleátur...,
modlił się. Niech się dzieje, niech się
spełnia, niech będzie pochwalona i
na wieki uwielbiona ponad wszystko
najsprawiedliwsza, najukochańsza
wola Boża we wszystkim! — Amen.
— Amen [15]. I doznawał pokoju.

Wszystkie te rozważania powinny
zawsze iść w parze z przekonaniem,
że Wszechmoc Boża przywróci nas
do życia: vita mutátur, non tóllitur
[16], życie się zmienia, ale nie kończy
się. Pewność bycia blisko Boga, wraz
z całym wsparciem, jakiego w tych
momentach udziela nam nasza



Matka Kościół, pomoże nam
utożsamić się z tymi słowami: Panie,
wierzę, że zmartwychwstanę; wierzę,
że moje ciało ponownie połączy się z
duszą, by na wieki królować z Tobą:
dzięki Twym nieskończonym
zasługom, wstawiennictwu Twojej
Matki oraz dzięki szczególnej miłości,
jaką mnie obdarzyłeś [17].

Córki i synowie moi: starajmy się
przekazywać tę radość i pewność
wypływające z wiary. Polecajmy
codziennie osoby, które oddadzą
duszę Panu, by otwierały się na
przeobfitą łaskę, której Bóg, za
wstawiennictwem swej Matki
Najświętszej, udziela w tych
momentach. Módlmy się za świętość
wszystkich ziemskich domów, aby
konkluzje zakończonego Synodu
pobudzały do podążania z całkowitą
wiernością za zbawczym zamysłem,
który Pan wpisał w samo jądro
małżeństwa i rodziny.



Chciałbym, byście zatrzymali się nad
mądrością Kościoła świętego, który
połączył uroczystość Wszystkich
Świętych z dniem poświęconym
wspomnieniu wszystkich wiernych
zmarłych: zasmakujcie niebieskiej
radości, która przepaja liturgię tego
miesiąca jak i cały rok.

Z wielką miłością błogosławi Was

Rzym, 1 listopada 2015 roku.

PS. Za kilka dni wybieram się do
Kliniki Uniwersytetu Nawarry, gdzie
będę operowany. Będę bardzo mocno
zjednoczony z Wami wszystkimi, i
liczę, że będziecie mnie wspierać siłą
Waszej modlitwy.

[1] 1 Kor 15, 31.

[2] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Droga, nr
738., nr 3.



[3] PAPIEŻ FRANCISZEK,
przemówienie podczas audiencji
generalnej, 17 VI 2015.

[4] 1 Mdr 41, 13.

[5] Rz 5, 12.

[6] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Bruzda, nr
879.

[7] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1010.

[8] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Droga, nr
739.

[9] ŚWIĘTY JOSEMARIA, notatki z
medytacji, 13 XII 1948.

[10] Tamże.

[11] PAPIEŻ FRANCISZEK,
przemówienie podczas audiencji
generalnej, 17 VI 2015.

[12] Por. Ps 26 [27], 8.



[13] PAPIEŻ FRANCISZEK,
przemówienie podczas audiencji
generalnej, 17 VI 2015.

[14] PŚWIĘTY JOSEMARIA, notatki ze
spotkania rodzinnego, 23 VI 1974.

[15] ŚWIĘTY JOSEMARIA, Kuźnia, nr
769.

[16] MSZAŁ RZYMSKI, I prefacja o
zmarłych.

[17] ŚWIĘTY JOSEMARIA, notatki z
medytacji, 13 XII 1948.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-listopad-2015/
(09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-listopad-2015/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-listopad-2015/

	List Prałata (listopad 2015)

