
opusdei.org

List Prałata
(czerwiec 2016)

Czy jestem zadowolony (-a) z
tego, że Bóg mnie wezwał do
mówienia o Nim? - do zadania
sobie tego pytania zachęca nas
Prałat w swoim czerwcowym
liście. O apostolstwie mówi,
jako o szczerym pokazywaniu
tego, "co mamy w sercu, co jest
źródłem naszej najgłębszej
radości".

04-06-2016

Najukochańsi: niech Jezus strzeże
moje córki i moich synów!



Minęło kilka tygodni od
Wniebowstąpienia Jezusa Chrystusa i
nadal rozbrzmiewają w naszych
uszach Jego ostatnie słowa: Idźcie na
cały świat i głoście Ewangelię wszel
kiemu stworzeniu! [1] Liczymy na
pomoc Ducha Świętego, którego Pan
wysłał Apostołom w Wieczerniku i
który nadal ożywia Kościół, jakby
podczas nowej Pięćdziesiątnicy [2].
Obiecał: A Pocieszyciel, Duch Święty,
którego Ojciec pośle w moim imieniu,
On was wszystkiego nauczy i
przypomni wam wszystko, co Ja wam
powiedziałem [3]. I spełnił Swoją
obietnicę. Teraz kolej na nas, jego
uczniów, byśmy zanieśli na cały
świat, naszym słowem i przykładem,
dobrą nowinę o zbawieniu, którą
powierzył nam, chrześcijanom.

To jest cel Kościoła, nie żaden
inny: zbawianie dusz, jedna po
drugiej. Jak Ojciec posłał Syna, tak
i Ja was posyłam (J 20, 21). Stąd
bierze się nakaz głoszenia



doktryny oraz udzielania chrztu,
aby przez łaskę mieszkała w duszy
Trójca Przenajświętsza [4]. Rozkaz
Chrystusa spotkał się – dzięki łasce
Bożej – z szybkim i radosnym
przyjęciem w sercu naszego Ojca.
Nasz Założyciel przekazał nam w
energiczny sposób ten zapał
apostolski, który nie zna granic.

Święty Josemaría zawsze uczył nas,
że wśród dominujących pasji, które
nami kierują powinna znajdować się
chęć rozpowszechniania nauki
Jezusa Chrystusa. Główna
działalność Opus Dei –mówił–
polega na dawaniu jego członkom
i osobom, które tego zapragną,
środków duchowych niezbędnych
do tego, by mogli żyć w świecie
jako dobrzy chrześcijanie. Opus
Dei pozwala im poznać naukę
Chrystusa i doktrynę Kościoła;
daje im ducha, który ich skłania
do dobrej pracy z miłości do Boga i
w służbie wszystkich ludzi. Jednym



słowem, chodzi o to, by
zachowywać się jak chrześcijanin,
być otwartym dla wszystkich,
szanować prawowitą wolność
wszystkich i sprawiać, by ten nasz
świat był bardziej sprawiedliwy 
[5].

Ta dominująca pasja jest wyjątkowo
aktualna w nadzwyczajnym
Jubileuszu miłosierdzia, gdyż gdy
pod wieczór życia zostaniemy
zapytani, czy daliśmy jeść głod‐
nemu, czy daliśmy pić
spragnionemu, podobnie
zostaniemy zapytani, czy pomo‐
gliśmy innym ludziom
przezwyciężyć ich wątpliwości, czy
zajmowaliśmy się grzesznikami,
przestrzegając ich lub upominając,
czy potrafiliśmy pokonać
niewiedzę – zwłaszcza tę, która
odnosi się do wiary i moralności 
[6].



Jest wiele sposobów przekazywania
wiary. Święty Josemaría nalegał na
osobiste apostolstwo, twarzą w
twarz, na przyjacielskie rozmowy, w
których nie staramy się pouczać
nikogo, ale po prostu pokazać to, co
mamy w sercu, co jest źródłem
naszej najgłębszej radości.

Któregoś razu przypominałem Wam
ową radę naszego Ojca: zanim
będziecie rozmawiać z duszami o
Bogu, rozmawiajcie dużo z Bogiem
o duszach [7]. Osobiste obcowanie z
Jezusem Chrystusem na modlitwie
jest źródłem, z którego wypływa nasz
entuzjazm przekazywania wszystkim
piękna wiary, dawania światła, w
którym ludzie żyją w ciemnościach.
To bliskość Boga pozwala oświetlać
świat. Dlatego nasz Ojciec mówił, że 
im głębiej tkwimy w świecie, tym
bardziej mamy należeć do Boga 
[8].



Święty Josemaría przekazał nam
pozytywną wizję świata i
szlachetnych ludzkich zajęć. Dlatego
nasze nastawienie powinno być nie
tyle defensywne, co pozytywne.
Chrześcijanin nie boi się prawdy, ani
odpowiadania na trudne pytania,
które stawia mu społeczeństwo lub
otoczenie. Wie on – choć nie zawsze
zna odpowiedzi na wszystkie pytania
– że Ewangelia ma moc rzucania
światła na najtrudniejsze dylematy i
problemy. Ta miłość do prawdy
sprawia, że chrześcijanin przekazuje
swą wiarę jak to, czym jest: wielkim 
Tak powiedzianym mężczyźnie,
kobiecie, życiu, wolności, pokojowi,
rozwojowi, solidarności, cnotom.
Skoro Chrystus uczynił nas
szczęśliwymi, jest czymś
zrozumiałym, że ta radość przejawia
się w naszym postępowaniu. Istotnie,
„Siłą, z jaką oddziałuje prawda, ma
być radość, która jest ponadto jej
najoczywistszym wyrazem. Na nią
powinni postawić chrześcijanie i



dzięki niej powinni dać się poznać
światu” [9].

Zadaj więc sobie to pytanie, córko
moja, synu mój: Czy jestem
zadowolony (-a) z tego, że Bóg mnie
wezwał do mówienia o Nim? Czy
moje apostolstwo jest zasiewem
radości i pokoju [10]? Czy rozwijam
moją znajomość doktryny, by moje
życie wewnętrzne stawało się
głębsze?

Święty Josemaría nauczył nas
przekazywać doktrynę w taki sposób,
by wszyscy zrozumieli przesłanie
Ewangelii, niezależnie od ich
poziomu kulturalnego czy formacji
religijnej. Nazywał to darem języków,
przez analogię do tego, co wydarzyło
się, kiedy Paraklet w sposób
widzialny zstąpił na Kościół. Ten dar
u Apostołów oraz u pierwszych
uczniów objawił się w postaci 
języków jakby z ognia, które się
rozdzieliły, i na każdym z nich spoczął



jeden. I wszyscy zostali napełnieni
Duchem Świętym, i zaczęli mówić
obcymi językami [11].

Założyciel Opus Dei wyjaśniał, że dar
języków, o który prosił Boga dla
wszystkich, polega na umiejętności
dostosowania się do możliwości
słuchaczy (…). Trzeba przeka‐
zywać doktrynę roztropnie,
umiejętnie, tak, by osoba, która
przyjmuje formację, mogła ją
przyswoić. Trzeba siać doktrynę
po całym świecie, ale bez
przytłaczania nią ludzi; w roz‐
sądnych dawkach, w zależności od
możliwości każdej osoby. Również
to składa się na dar języków.
Podobnie, jak to jest z
umiejętnością odnawiania się:
mówienia codziennie tego samego
z nowym wdziękiem [12].

Dar języków jest łaską Ducha
Świętego, która wymaga jednak
naszej inicjatywy. Studiowanie raz i



drugi teologii, z odpowiedzialnością i
zapałem apostolskim, pozwala nam
delektować się prawdami wiary i
odkrywać sposoby ich
przedstawiania w całej swej
atrakcyjności. Rozmowa z naszymi
kolegami i przyjaciółmi w klimacie
otwartości na pytania z ich strony
pozwoli nam wyjść naprzeciw ich
niepokojom. Dlatego istotne zna‐
czenie ma wysłuchanie (…)
Wysłuchanie oznacza również
zdolność dzielenia się pytaniami i
wątpliwościami, przemierzenie
jakiejś drogi obok kogoś,
wyzwolenie się z wszelkiej
pyszałkowatości wszechmocy i
pokorne oddanie swoich
umiejętności i darów na służbę
dobra wspólnego.

Wysłuchanie nigdy nie jest łatwe.
Czasami bardziej wygodne jest
udawanie głuchych. Wysłuchanie
oznacza zwracanie uwagi,
posiadanie chęci zrozumienia,



docenienia, szanowania, strzeżenia
słowa drugiego (…). Umiejętność
wysłuchania to ogromna łaska, to
dar, o który trzeba prosić, aby
następnie uczyć się go realizować 
[13].

Przekazywanie wiary nie polega na
dyskutowaniu w celu wygrania, lecz
na dialogu, który ma na celu
przekonanie, gdyż „idei nie należy
narzucać, lecz proponować" [14].
Dialog lepiej pokazuje Prawdę, która
oświeca w decydujący sposób nasze
życie. Całe życie Jezusa jest
cudownym dialogiem, moje dzieci,
wspaniałą rozmową z ludźmi [15].
Jeśli nauczymy się żyć w ten sposób,
pomożemy innym, a także inni
pomogą nam zrozumieć w naszym
skromnym, codziennym życiu, że
Ewangelia jest dla wszystkich 
światłem świata [16].

Bardzo się cieszę, że mogę
przypomnieć Wam, iż 23 czerwca, na



kilka dni przed świętem świętego
Josemaríi – w Prałaturze to
uroczystość – minie 60 lat od
przybycia naszego Ojca do Rzymu.
Przychodzą mi do głowy
wspomnienia – wiele razy słyszałem
te opowieści – jego pierwszych dni w
Wiecznym Mieście: intensywność
jego modlitwy za Papieża, już
pierwszej nocy jego pobytu w
Rzymie; radość, z jaką otrzymał
autograf Piusa XII, kilka dni po
przybyciu; wiara, z jaką wybrał się
na audiencję z Ojcem Świętym, 16
lipca… Oraz pierwsze tygodnie,
podczas których szedł modlić się na
Plac Świętego Piotra, tak blisko
małego apartamentu przy Città
Leonina, gdzie mieszkał.

Wyobrażam sobie wiarę i miłość, z
jaką odmawiał w tamtych dniach ten
akt strzelisty, w którym to – od
początku Dzieła – streszczał
pragnienia swojej duszy: Omnes,
cum Petro, ad Iesum per Mariam!;



wszyscy, z Piotrem, do Jezusa przez
Maryję. Zachęcam Was do częstego
powtarzania go, łącząc się z moją
modlitwą za Papieża Franciszka, jego
współpracowników, za cały Kościół.
Zwłaszcza w tym miesiącu, czerwcu,
który kończy się uroczystością
Apostołów Piotra i Pawła, filarów
Kościoła i patronów Dzieła.

Z wielką miłością błogosławi Was,

[1] Mk 16, 15.

[2] Święty Josemaría, Bruzda, nr 213.

[3] J 14, 26.

[4] Święty Josemaría, Homilia 
Nadprzyrodzony cel Kościoła, 28 V
1972.

[5] Święty Josemaría, Rozmowy, nr
27.



[6] Papież Franciszek, przemówienie
podczas plenarnego spotkania
Kongregacji ds. Doktryny Wiary, 29 I
2016.

[7] Święty Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, nieznana data
(AGP, biblioteka, P01, VIII-1982, str.
88).

[8] Święty Josemaría, Kuźnia, nr 740.

[9] Kardynał Joseph Ratzinger, “Czym
jest dla mnie Corpus Domini?”, w 
Opera Omnia, tom 11, część C, XI, 4.

[10] Święty Josemaría, Przyjaciele
Boga, nr 105.

[11] Dz 2, 3-4.

[12] Święty Josemaría, List 30 IV
1946, nr 70.

[13] Papież Franciszek, Orędzie na
50. Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu, 24 I 2016.



[14] Święty Jan Paweł II,
Przemówienie do młodych w
Madrycie, 3 V 2003.

[15] Święty Josemaría, List 24 X 1965,
nr 7.

[16] Mt 5, 14.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pralata-czerwiec-2016/
(19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-czerwiec-2016/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pralata-czerwiec-2016/

	List Prałata (czerwiec 2016)

