
opusdei.org

List pasterski z
okazji „Roku Wiary”

Prałat Opus Dei napisał
obszerny list na Rok Wiary.
Zwraca uwagę na potrzebę
nowej ewangelizacji oraz
poznania i wyznawania wiary,
przez zjednoczenie z
Chrystusem poprzez modlitwę.

22-10-2012

SPIS TREŚCI

KONIECZNOŚĆ NOWEJ
EWANGELIZACJI



POWRÓT DO KORZENI EWANGELII

Przykład pierwszych chrześcijan

To kwestia wiary

Trwały punkt oparcia

NIEKTÓRE PRIORYTETOWE
DZIEDZINY

Badania i nauczanie

Spójność wiary i rozumu

Moralność publiczna

Instytucja rodziny

POZNAWAĆ I WYZNAWAĆ WIARĘ

Przykłady wiary

Przykład św. Josemaríi

Prosić o wiarę i pogłębiać tę cnotę

FORMACJA DOKTRYNALNA



Formacja w doktrynie Kościoła

Pogłębiać doktrynę wiary

ZJEDNOCZENIE Z CHRYSTUSEM
POPRZEZ MODLITWĘ I OFIARĘ

Zjednoczenie z Chrystusem
Ukrzyżowanym

Wejście w Rany Chrystusa

Uciekanie się do Ducha Świętego

Broń modlitwy

Sól umartwienia

ZADANIE APOSTOLSKIE

Każdy na swoim miejscu

Jak zaczyn w cieście

Na głębię!

Używać wszelkich środków

PODSUMOWANIE



Pobożność eucharystyczna

Veni, Sancte Spiritus!

Pobożność maryjna

* * *

Umiłowani: niech Jezus Was strzeże!

1. Wielką radość sprawił nam
wszystkim list apostolski Porta fídei,
w którym Papież ogłaszał Rok Wiary.
Benedykt XVI nie szczędzi wysiłków,
żeby przedstawić fundamentalną
treść Ewangelii językiem
zrozumiałym dla ludzi XXI wieku. W
tym samym celu, z okazji
pięćdziesiątej rocznicy rozpoczęcia II
Soboru Watykańskiego, ogłosił 11
października 2011 roku Rok Wiary,
który rozpocznie się 11 października
tego roku, a zakończy się w
uroczystość Jezusa Chrystusa, Króla
wszechświata, 24 listopada 2013
roku. Jego początek zbiega się
ponadto z dwudziestą rocznicą



konstytucji apostolskiej Fídei
depositum, w której bł. Jan Paweł II
nakazał publikację Katechizmu
Kościoła Katolickiego, tekstu o
nadzwyczajnej wartości, służącego
do formacji osobistej i do katechezy,
którą musimy prowadzić bez
wytchnienia we wszystkich
środowiskach.

Rok Wiary jawi się zatem jako nowe
wezwanie do każdego z synów
Kościoła, żebyśmy mieli żywą
świadomość wiary, żebyśmy starali
się lepiej ją poznać i wiernie
wprowadzać w życie, a równocześnie
starali się ją rozpowszechniać,
przekazując jej treść — świadectwem
przykładu i słowa — tak wielu
ludziom, którzy nie znają Jezusa
Chrystusa albo nie obcują z Nim.

Ojciec Święty ubolewa nad wielką
liczbą chrześcijan, również
wywodzących się spośród tych
uważających się za katolików, którzy



«bardziej troszczą się o
konsekwencje społeczne,
kulturowe i polityczne swego
zaangażowania, myśląc nadal o
wierze jako oczywistej przesłance
życia wspólnego. W rzeczywistości,
założenie to nie jest już nie tylko
tak oczywiste, ale często bywa
wręcz negowane. Podczas gdy w
przeszłości można było rozpoznać
jednorodną tkankę kulturową,
powszechnie akceptowaną w swym
odniesieniu do treści wiary i
inspirowanych nią wartości, to
obecnie wydaje się, że w znacznej
części społeczeństwa już tak nie
jest, z powodu głębokiego kryzysu
wiary, który dotknął wielu
ludzi»[1].

2. Stwierdzenie to nie jest nowe.
Choć może się to wydawać
paradoksem, już od zakończenia II
Soboru Watykańskiego dostrzegano
niebezpieczeństwo tego, że w
szerokich kręgach Kościoła



entuzjazm wzbudzony tym
wydarzeniem może skończyć się na
samych słowach, które nie dotkną
głęboko życia wiernych. W
niebezpieczeństwie znalazł się
prawdziwy duch chrześcijański,
który — złożony na ołtarzu błędnych
interpretacji i opacznego stosowania
nauk soborowych — nieuchronnie
zmierzałby do dostosowania się w
nieprawidłowy sposób do ducha
świata, zamiast wznosić świat do
porządku nadprzyrodzonego.

My, którzy stawialiśmy czoła owym
czasom, widzieliśmy troskę, z jaką po
zakończeniu Soboru Paweł VI , często
ubolewał nad wielkim kryzysem
wiary, dyscypliny, liturgii,
posłuszeństwa, który zawisł nad tymi
kręgami Kościoła. Widział ją również
św. Josemaría. W liście do swoich
dzieci, napisanym na krótko przed
zakończeniem Soboru, mówił nam:
«Wiecie, z jaką miłością śledziłem
przez te lata pracę Soboru.



Wkładałem w niego moją
modlitwę, często
współpracowałem osobiście..
Znacie również moje pragnienie
bycia wiernym i tego, żebyście wy
byli wierni decyzjom hierarchii
Kościoła nawet w
najdrobniejszych szczegółach,
postępując już nie jako poddani
jakiejś władzy, tylko z pobożnością
dzieci, z miłością tych, którzy
czują się i są członkami Ciała
Chrystusa.

Nie ukrywałem również przed
wami mojego bólu wywołanego
postępowaniem osób, które nie
przeżywały Soboru jako
uroczystego aktu życia Kościoła i
przejawu nadprzyrodzonego
działania Ducha Świętego, tylko
jako szansę na osobistą afirmację,
głoszenia wszem i wobec własnych
opinii, albo, co gorsza, szkodzenie
Kościołowi.



Sobór zbliża się ku końcowi.
Wielokrotnie ogłaszano, że będzie
to ostatnia sesja. Kiedy ten list
dotrze do Waszych rąk, rozpocznie
się już epoka posoborowa. Moje
serce drży na myśl, że może to być
okazja zadawania nowych ran
ciału Kościoła.

Lata następujące po soborze to
zawsze ważne lata, które
wymagają posłuszeństwa, żeby
wprowadzać w życie podjęte
decyzje, które wymagają również
trwałości w wierze,
nadprzyrodzonego ducha, miłości
do Boga i do Kościoła Bożego,
wierności Biskupowi Rzymu»[2].

Św. Josemaria mówił to bez śladu
pesymizmu. Chciał podkreślić, że
wówczas, tak jak zawsze, potrzeba
było kobiet i mężczyzn wiary.

3. Mimo wysiłków Magisterium oraz
wiernego świadectwa wielkiej liczby
osób, wśród których nie brakowało



Świętych, w ciągu ostatniego
półwiecza dezorientacja rozszerzała
się na cały świat. Papież pisze: «Nie
możemy się zgodzić, aby sól
zwietrzała, a światło było
trzymane pod korcem (por. Mt 5,
13-16). Także współczesny
człowiek, jak Samarytanka przy
studni, może na nowo odczuć
potrzebę pójścia, aby słuchać
Jezusa, który wzywa nas do wiary
w Niego i zaczerpnięcia z jego
źródła, wytryskującego wodą żywą
(por. J 4, 14). Musimy na nowo
odkryć smak karmienia się
Słowem Bożym, wiernie
przekazywanym przez Kościół i
Chlebem życia, danymi jako
wsparcie tym, którzy są Jego
uczniami (por. J 6, 51). Nauczanie
Jezusa, w rzeczywistości nadal
rozbrzmiewa w naszych dniach z
tą samą mocą: „Troszczcie się nie o
ten pokarm, który ginie, ale o ten,
który trwa na wieki”(J 6, 27).
Pytanie stawiane przez tych,



którzy go słuchali jest również tym
samym, jakie my stawiamy: „Cóż
mamy czynić, abyśmy wykonywali
dzieła Boże?” (J 6, 28). Znamy
odpowiedź Jezusa: „Na tym polega
dzieło [zamierzone przez] Boga,
abyście uwierzyli w Tego, którego
On posłał” (J 6, 29). Wiara w Jezusa
Chrystusa jest więc drogą do
osiągnięcia zbawienia w sposób
ostateczny»[3].

4. Rok Wiary stanowi wspaniałą
okazję do zgłębienia skarbu Bożego,
który otrzymaliśmy, a także, z łaską
Bożą, do rozpowszechnienia tej
cnoty, by dotarła bardzo daleko,
niczym rozchodzące się fale. Stajemy
przed znakomitą szansą dania
silnego impulsu nowej ewangelizacji,
której potrzebuje świat. Musimy
zacząć od samych siebie: obcować z
Trzema Osobami Trójcy
Przenajświętszej, chronić się w takiej
wierze, jaką mieli Maryja i Józef, o
których tak często rozmyślał i



których tak bardzo podziwiał św.
Josemaría, żeby przejść do osobistego
utożsamienia z Chrystusem, z Wolą
Bożą. Jeżeli pragniemy poruszyć
dusze, żeby zbliżyły się do Boga,
musimy do nich przemawiać przede
wszystkim naszym życiem
chrześcijańskim.

Wiemy, że nasz Ojciec nieustannie
brał przykład z Apostołów oraz z
życia pierwszych chrześcijan.
Uderzająca jest siła i pewność wiary
w Chrystusa, w Jego naukę Dwunastu
Apostołów oraz mężczyzn i kobiet,
którzy w pierwszych wiekach
naśladowali Pana. Umieli i chcieli
poszukiwać śladów Odkupiciela na
drogach ludzkości. Nie ma przesady
w stwierdzeniu, że Apostołowie
bardzo żywo zachowywali w pamięci
liczne sytuacje, w których Jezus
Chrystus wyraźnie żądał od chorych,
paralityków i od nich samych, żeby
przystępowali do Niego z wiarą, żeby
modlili się albo prosili z wiarą.



Podobnie oczywiste wydaje się to, że
mocno wyryła im się w duszy jasna,
ojcowska wymówka Jezusa na temat
braku wiary, właśnie przed
powierzeniem im zadania pójścia na
cały świat, aby zanieść Dobrą
Nowinę (por. Mk 16, 14-15).

Rzuca się w oczy fakt, że pierwsi
chrześcijanie byli świadomi, że
również oni — wspaniałe są liczne
świadectwa, które przekazali nam
swoim postępowaniem — powinni
mocno wierzyć w łaskę Niebios, żeby
wypełnić przykazanie
rozpowszechniania nauk Mistrza.

Dwunastu Apostołów oraz owi nasi
bracia i siostry byli świadomi, że ta
cnota, której tak bardzo domaga się
Syn Boży, otwiera drogę nadziei na
spełnienie planu odkupieńczego.
Równocześnie ich miłość i
wdzięczność Bogu Trójjedynemu
stawała się codziennie coraz
mocniejsza, coraz bardziej



apostolska, to znaczy, zdolna również
do pociągania do Prawdy osób ze
wszystkich środowisk i zawodów.

5. Moje Córki i moi Synowie,
podobnie dzieje się i teraz. Środki —
jak nam powtarzał św. Josemaría —
są takie same: życie Ewangelią i
Krucyfiks.

Głośmy nieustannie, że ponowne
odkrywanie radości i pewności wiary
to obowiązek Kościoła
powszechnego, całego Kościoła. Nie
jest to zatem tylko zadanie pasterzy,
ale wszystkich wiernych. Oczywiste
jest, że pasterze muszą poprzedzać
wszystkich swoim przykładem i
zachętami, jak pisze Papież w motu
proprio, którym ogłosił ten specjalny
czas w Kościele. Poza tym jednak
zachęca wszystkich, aby podjęli
wymóg przekazywania innym
skarbu przepowiadania Jezusa
Chrystusa.



Kongregacja Nauki Wiary w nocie z 6
stycznia 2012 roku radzi biskupom,
aby poświęcili temu tematowi list
pasterski, z uwzględnieniem
szczególnych okoliczności cząstki
wiernych, którą im powierzono[4].
Dlatego właśnie kieruję do Was te
słowa. Ich jedynym celem jest
przekazanie Wam jeszcze jednego
impulsu, żeby każdy na własny
rachunek, a także we wspólnocie z
innymi, na nowo podziwiał piękno
wiary, którą otrzymał od Boga,
realizował ją w życiu codziennym i
rozpowszechniał ją bez oglądania się
na ludzkie względy.

Dokument Kongregacji stwierdza
również, że «autentycznymi
świadkami wiary są święci i
błogosławieni»[5]. Z tego powodu
zaleca pasterzom, żeby starali się
zapoznawać wiernych z życiem i
nauczaniem tak wielu Świętych. W
związku z tym, aby być
konsekwentnym, na tych stronach



często inspiruję się pisemnym i
ustnym nauczaniem św. Josemaríi,
tak bardzo umiłowanego Założyciela
Opus Dei. Owoce jego życia ukazują
nam, jak całkowicie zaufał Bogu i
przylgnął do Niego.

KONIECZNOŚĆ NOWEJ
EWANGELIZACJI

6. Ludzkość zawsze była i będzie
przepełniona głodem słowa i
poznania Boga, choćby wiele osób
nie było świadomych tej głębokiej
potrzeby swojej duszy. Nam zatem,
którym Pan udzielił daru wiary,
przypada obowiązek przebudzenia
się i przebudzenia tych, którzy są
pogrążeni w letargu śmierci i
nieskuteczności. Rok Wiary, który
rozpoczyna się w ramach
Zgromadzenia Synodu Biskupów,
poświęconego nowej ewangelizacji,
oznacza nowy bodziec dla
wszystkich. Nadeszła chwila
przyspieszenia biegu — w taki



sposób postępują biegacze podczas
wyścigu, kiedy zbliżają się do mety.

Zachowuję bardzo żywo pamięć tego,
jak Czcigodny Sługa Boży Álvaro del
Portillo zachęcał nas do osobistego
udziału w zadaniu nowej
ewangelizacji. Już podczas Bożego
Narodzenia 1985 roku napisał list
pasterski sugerujący, żeby
intensywniej współpracować w
rechrystianizacji krajów, w których
przede wszystkim ujawniało się
postępujące osłabienie
chrześcijańskiego życia. Bił na alarm
przeciwko nowemu pogaństwu
pochodzącemu z najbardziej
rozwiniętych ekonomicznie krajów,
które, jak ostrzegał, charakteryzuje
się — tak jak obecnie —
«poszukiwaniem materialnego
dobrobytu za wszelką cenę i
wynikającym z tego zapomnieniem
— lepiej powiedzieć strachem,
autentycznym przerażeniem — o



wszystkim, co może powodować
cierpienie»[6].

Do tego ogromnego apostolskiego
zadania doszła również konieczność
zajęcia się narodami i
społeczeństwami Europy Środkowej i
Wschodniej, które przez dziesiątki lat
poddane były jarzmu materializmu
komunistycznego i które — poprzez
długotrwałe i milczące męczeństwo
— utrzymywały nas w wolności.

Codziennie musimy odnawiać
pragnienie stawiania Chrystusa na
szczycie i w głębi ludzkiej
rzeczywistości. Dlatego trzeba
wzrastać w osobistym obcowaniu z
Bogiem i w oddaniu bliźnim,
dokładać nasze ziarenko piasku —
codzienne całkowite oddanie — do
budowy świata odnowionego łaską i
solą Ewangelii, którą Pan powierzył
swoim uczniom. Jeśli wobec braku
natychmiastowych owoców naszych
wysiłków w głąb naszej duszy będzie



usiłował wedrzeć się pesymizm
powinniśmy odrzucić precz
zniechęcenie. To nie my — tak mali,
tak pełni wad — mamy sprawiać, że
plany Boże odniosą sukces. Różne
perykopy z Pisma, w swoich licznych
odniesieniach, potwierdzają, że inter
medium montium pertransibunt aquæ
(Ps 103/104, 10). Ta pewność
przeciwstawia się najmniejszemu
nawet cieniowi zniechęcenia, choćby
przeszkody sięgały szczytów. Ta
droga służy temu, żebyśmy poszli do
Nieba, pewni, że Boskie wody
obmywają, a także odsuwają
wszelkie nasze ograniczenia
utrudniające dotarcie do Boga.

7. Przychodzą mi na myśl słowa Św.
Josemaríi, które napisa1)2)3)4)5)ł
wkrótce przed odejściem do domu
niebieskiego. Obserwując kryzys
wiary, cnót i wartości, który już
wówczas — był rok 1973 — rozpętał
się w wielu środowiskach, mówił
pełen zmysłu nadprzyrodzonego i



gorliwości apostolskiej: «W chwilach
głębokich kryzysów w historii
Kościoła nigdy nie było wielu osób,
które, pozostając wierne,
posiadały ponadto wystarczające
przygotowanie duchowe i
doktrynalne, środki moralne i
intelektualne, żeby stawić
zdecydowany opór czynnikom zła.
Jednak tych niewielu ponownie
napełniło światłem Kościół i
świat»[7]. Musimy sprawić, żeby
wiele kobiet i wielu mężczyzn
podjęło życie w łasce, schroniło się w
nim i umocniło.

Nowa ewangelizacja okazuje się
szczególnie pilna w Europie i w
krajach najbardziej rozwiniętych. W
adhortacji apostolskiej Ecclesia in
Europa bł. Jan Paweł II przedstawiał
sytuację religijną społeczeństw
Starego Kontynentu. Chociaż
adhortacja była przeznaczona do
podsumowania wniosków
Specjalnego Zgromadzenia Synodu



Europy, jej stwierdzenia należałoby
w wielkiej mierze zastosować do
wielu innych miejsc. Istotnie, po
dwudziestu wiekach, nawet w
krajach o wielkiej tradycji
chrześcijańskiej, «wzrasta liczba
ludzi nie ochrzczonych, zarówno w
związku ze znaczącą obecnością
imigrantów należących do innych
religii, jak i dlatego że również dzieci
z rodzin o tradycji chrześcijańskiej
nie zostały ochrzczone»[8]. Papież
doszedł do wniosku, że «faktycznie
Europa należy obecnie do tych
miejsc tradycyjnie chrześcijańskich,
w których konieczna jest nie tylko
nowa ewangelizacja, ale w pewnych
przypadkach również pierwsza
ewangelizacja»[9]. Pierwsza
ewangelizacja i nowa ewangelizacja
to dwie formy głoszenia Ewangelii,
których dzisiaj wymaga sytuacja
Kościoła i świata.

8. Rzeczywistość stawania się 
«misjonarzem — z misją — a nie



nazywać się misjonarzem», do
czego św. Josemaría odnosi się w
punkcie 848 Drogi, dotyczy
zasadniczego i pierwotnego
momentu misji — Jak Ojciec Mnie
posłał, tak i Ja was posyłam (J 20, 21),
który kształtuje formy historyczne,
jakie misja Chrystusa przyjmowała w
życiu Kościoła: od troski o życie
katolików wiarą (duszpasterstwo,
braterstwo) po głoszenie Chrystusa
Zbawiciela poganom (pierwsze
głoszenie, ewangelizacja), od
obcowania braterskiego z
chrześcijanami niekatolikami, żeby
wspierać pełną komunię
(ekumenizm) po nowe głoszenie
Chrystusa i Jego doktryny
ochrzczonym, którzy Go opuścili i
odrzucają Jego naukę (nowa
ewangelizacja). My, wierni Opus Dei,
zachowując swój całkowicie świecki
charakter, jesteśmy powołani do
podjęcia tych różnych wymiarów
jedynej w swoim rodzaju „misji”
Kościoła.



Św. Josemaría powtarzał to z
naciskiem: «Jesteśmy misjonarzami
z misją, chociaż nie nazywamy się
misjonarzami. Jesteśmy
misjonarzami tak samo na
wyasfaltowanych ulicach Rzymu,
Nowego Jorku, Paryża, Meksyku,
Tokio, Buenos Aires, Lizbony czy
Madrytu, Dublina lub Sydney, jak
również w sercu Afryki»[10].
Potrzeba pierwszego głoszenia wiary
nie ogranicza się już do krajów
znanych tradycyjnie jako ziemie
misyjne, lecz — niestety — dotyczy
całego globu. Temu wielkiemu
zadaniu musimy się poświęcić.

Jednak ta odpowiedzialność nie
może zatrzymać się na samych
rozważaniach. Każda kobieta i każdy
mężczyzna musi pomyśleć: w jaki
sposób ja się do tego przyczynię?
Jeszcze wcześniej musimy rozważyć,
w jaki sposób wiara wpływa na
nasze postępowanie, a także, czy
umiemy codziennie dziękować za ten



dar, a w konsekwencji, czy staramy
się przekazywać innym tak wielki
skarb. Wznieśmy naszą duszę do
Pana, błagając: adauge nobis fidem
(Łk 17, 5), abyśmy wszyscy modlili
się lepiej; adauge mihi fidem, żebym
pracował, uświęcając siebie i
uświęcając innych, żebym nadawał
mojej przyjaźni głęboki sens
chrześcijański. Nie zapominajmy
powiedzenia, że przykład jest
najlepszym kaznodzieją i
podążająjmy w ślad za Jezusem
Chrystusem, który cœpit facere et
docere (por. Dz 1, 1), najpierw
nauczał czynami, potem swoim
Boskim przepowiadaniem.

Przekonajmy się, że w
najróżniejszych miejscach «zachodzi
potrzeba nowego głoszenia Ewangelii
— również tym, którzy są już
ochrzczeni. Wielu współczesnych (…)
sądzi, że wie, co to jest
chrześcijaństwo, ale w rzeczywistości
go nie zna. Często nawet podstawy i



najbardziej zasadnicze pojęcia
chrześcijaństwa nie są już
znane»[11]. Musimy stawić czoła
temu wyzwaniu naszym życiem i
naszą formacją doktrynalną. Bez
pesymizmu uznajmy, że misja
apostolska, do której Pan przynagla
chrześcijan, nas, którzy jesteśmy
świadomi bycia dziećmi Bożymi,
nabiera w naszych czasach
rozmaitego odcienia, w zależności od
środowiska, miejsca, osób, z jakimi
styka się każda kobieta lub każdy
mężczyzna. W każdym razie musimy
doprowadzić tych, którzy nas
otaczają, albo tych, z którymi
obcujemy, do nawiązania więzi z
Chrystusem, dając im poznać lub 
rozpoznać oblicze naszego
Odkupiciela i pomóc im kroczyć Jego
śladem, choćby musieli iść pod prąd.

9. Jakże wielka praca przed nami! Z
pokorą, z pragnieniem osobistej
świętości, musimy docierać do ludzi
przede wszystkim naszym



przykładem. Bądźmy świadomi, że
wysiłek, aby zachowywać się jak
doskonali chrześcijanie — mimo
naszych osobistych upadków — jest
częścią światła, które Pan pragnie
rozpalić na świecie. Nie bójmy się
zderzyć ze środowiskiem w
kwestiach niezgodnych z wiarą
katolicką, nawet gdybyśmy mieli
ponieść straty materialne lub
społeczne: «Bądźcie pewni i
wzbudzajcie w innych tę pewność,
że my, chrześcijanie, musimy
płynąć pod prąd. Nie dajcie się
ponieść fałszywym złudzeniom.
Pomyślcie dobrze: pod prąd
kroczył Jezus, pod prąd chodzili
Piotr i pozostali pierwsi
chrześcijanie oraz ci wszyscy — na
przestrzeni wieków — którzy
chcieli być wytrwałymi uczniami
Mistrza. Miejcie zatem mocne
przekonanie, że to nie nauka
Jezusa powinna dostosować się do
czasów, ale czasy muszą otworzyć
się na światło Zbawiciela»[12].



Dlatego, patrząc na Odkupiciela,
prośmy Go, żeby udzielił nam
swojego światła i zdolności
przebaczenia i miłowania tych,
którzy pogłębiają to niezrozumienie.
Módlmy się wytrwale za tych, którzy
z uporem usiłują postawić pod
pręgierzem Kościół, hierarchię,
katolików. Świadomi naszej osobistej
słabości, starajmy się niestrudzenie
odpowiadać dobrem na zło, a także,
dzięki zjednoczeniu z Bogiem,
miłujmy tych, którzy próbują
prześladować religię albo ograniczyć
ją do zakrystii, wyłącznie do sfery
prywatności.

Z drugiej strony, skoro względy
ludzkie nie muszą hamować wysiłku
apostolskiego, tym bardziej nie
powstrzyma go rzeczywiste myślenie
o osobistej słabości lub braku
środków, dlatego że nie ufamy
naszym siłom, tylko łasce Niebios: 
omnia possum in eo, qui me confortat
(Flp 4, 13). W odniesieniu do tego



zamiaru Założyciel Opus Dei mówił: 
«Pozostawajcie wszyscy
zjednoczeni na modlitwie: taki jest
(...) początek naszej radości,
naszego pokoju, naszej pogody, a
w związku z tym naszej
nadprzyrodzonej
skuteczności»[13]. Kiedy indziej
dodawał: «Jakich innych rad mogę
wam jeszcze udzielić? Po prostu
stosujcie te same środki, które
zawsze stosowali chrześcijanie
pragnący prawdziwie naśladować
Chrystusa, począwszy od Jego
pierwszych uczniów, którzy
zaznali jeszcze Jego bezpośredniej
obecności. Niech będzie to
ustawiczna więź z Panem w
Eucharystii, synowskie wzywanie
Najświętszej Maryi Panny, pokora,
wstrzemięźliwość, umartwienie
zmysłów (…) i pokuta»[14], solidna
wiara, mocno zbudowana na Panu
Wszechmogącym. Trudno
wytłumaczyć optymizm i pewność
św. Josemaríi, którego zawsze



pobudzały do działania także słowa
psalmu: in lumine tuo videbimus
lumen (Ps 35/36, 10), dlatego że z Nim
wszystkie ciemności ulegają
rozproszeniu.

POWRÓT DO KORZENI EWANGELII

10. W przeszłości Europa często
musiała stawiać czoła trudnym
okresom przeobrażeń i kryzysów, ale
«zawsze je pokonywała, czerpiąc
nowe soki z niewyczerpanej rezerwy
życiowej energii Ewangelii»[15]. Te
słowa bł. Jana Pawła II, wygłoszone
w 1995 roku, utwierdzają nas na
drodze, którą trzeba kroczyć. Nie ma
innej drogi: trzeba dotrzeć do
korzeni naszej wiary, żeby nasycić
się ożywiającym sokiem, którego
nam dostarczają (ku temu kieruje się
formacja doktrynalna, jaką daje nam
Dzieło) i z tej perspektywy wszędzie
ustanowić życiodajną jedność
mężczyzn i kobiet z Chrystusem.



Św. Josemaría twierdził, że «życie
wiarą to również przekazywanie
jej innym». Aby to osiągnąć, należy
iść z nimi. Na tej drodze należy
wsłuchać się w wątpliwości, jakie
żywią w związku z przesłaniem
chrześcijańskim, zrozumieć je i
pokazać im, że ich rozumiemy, dzięki
czemu poczują się zrozumiani i
oświeceni naszą ukierunkowującą
rozmową. W ten sposób, idąc z nimi,
mamy przekazywać im z przyjaźnią i
uprzejmością Ewangelię, żywe słowo
Pana. Mamy zatem ukazywać im cud
ducha chrześcijańskiego, który łączy
rozum i wiarę, udziela odpowiedzi
na wszystkie pytania oraz uspokaja
niepokoje serc ludzkich. Tak
przygotujemy ich na moment
pojawienia się w nich pragnienia
sakramentów oraz — w
konsekwencji — dyspozycji do ich
przyjęcia.

W wielu wypadkach łaska Boża
będzie musiała zbudować w duszach



nadprzyrodzoną budowlę od samych
fundamentów. Przy okazji naszych
wysiłków na rzecz czynienia dobra i
solidarności, jaką dostrzega się w
młodym pokoleniu — i nie tylko w
nim, starajmy się, żeby inni odkryli
Zbawiciela. Głośmy im doktrynę przy
pomocy daru języków, wznosząc
podstawy — stopniowo, po trochu —
aż osoby te osiągną trwałe życie
chrześcijańskie.

Przykład pierwszych chrześcijan

11. Nalegam, że często powinniśmy
powracać do rozważania
postępowania Apostołów i naszych
pierwszych braci w wierze. Stanowili
garstkę, brakowało im środków
ludzkich, nie było wśród nich — tak
działo się przynajmniej przez długi
czas — wielkich myślicieli lub ludzi o
publicznym znaczeniu. Wzrastali w
społecznej atmosferze
indyferentyzmu, braku wartości,
podobnego pod wieloma względami



do tego, któremu musimy stawić
czoła obecnie. Jednak nie dali się
zastraszyć. «Odbywali cudowną
rozmowę ze wszystkimi osobami,
które spotykali, których
poszukiwali podczas swoich
podróży i pielgrzymek. Nie byłoby
Kościoła, gdyby Apostołowie nie
podtrzymywali nadprzyrodzonego
dialogu z wszystkimi
duszami»[16]. Kobiety i mężczyźni
— ich współcześni — doświadczali
głębokiego przeobrażenia po tym, jak
dotknęła ich łaska Boża. Nie
przylgnęli po prostu do nowej religii,
doskonalszej niż te, które już znali,
tylko przez wiarę odkryli Jezusa
Chrystusa i umiłowali Go — Boga-
Człowieka, który złożył siebie w
ofierze za nich i zmartwychwstał,
żeby otworzyć im bramy niebios. Ten
niesłychany fakt przenikał z
ogromną siłą dusze pierwszych
chrześcijan, dając im męstwo
odporne na wszelkie ataki.
«Sokratesowi nikt nie uwierzył tak



bezwzględnie, by aż śmierć ponieść
za jego naukę — zapisywał św. Justyn
w połowie II wieku — Chrystusowi
natomiast (...) uwierzyli nawet
rzemieślnicy i ludzie prości, którzy
pogardzili sławą, strachem i
śmiercią»[17].

W świecie gorąco pragnącym
zbawienia, który nie wiedział, gdzie
je znaleźć, doktryna chrześcijańska
utorowała sobie drogę jako światło
rozpalone pośród ciemności. Pierwsi
chrześcijanie potrafili sprawić swoim
postępowaniem, że pośród ich
rodaków rozbłysła zbawcza jasność.
Zamienili się w posłańców Chrystusa,
prostych, zwyczajnych,
nienarzucających się — a to dzięki
spójności ich wiary i czynów. «Nie
przemawiamy wzniośle o sprawach
wielkich, lecz nimi żyjemy»[18],
napisał jeden z nich. W ten sposób
zmienili pogański świat.



W liście apostolskim skierowanym
do całego Kościoła na przygotowanie
wielkiego jubileuszu roku 2000 Bł.
Jan Paweł II tłumaczył, że «w
Chrystusie religia przestaje być
szukaniem Boga „niejako po
omacku” (Dz 17, 27), a staje się
odpowiedzią wiary daną Bogu, który
się objawia: jest to odpowiedź, w
której człowiek mówi do Boga jako
do swego Stwórcy i Ojca; odpowiedź
możliwa dzięki temu jedynemu
Człowiekowi, który jest
równocześnie Słowem
współistotnym Ojcu, a w którym Bóg
mówi do każdego człowieka i każdy
człowiek jest zdolny odpowiedzieć
Bogu»[19].

To kwestia wiary

12. Słowa te zwracają uwagę na
jeszcze jedno zagadnienie, którego
podjęcie chciałbym Wam
zaproponować wobec konieczności
nieustannego wysiłku nad zadaniem



nowej ewangelizacji społeczeństwa.
Przede wszystkim potrzebujemy
zdecydowanie przeżywanej wiary i
nadziei, to znaczy, musimy kroczyć w
każdej chwili w głębokim
przekonaniu — z przeświadczeniem
wypływającym z obcowania z Trójcą
Przenajświętszą — że można zmienić
kierunek, w którym podąża świat, że
da się skierować ku chwale Pana i
nawróceniu dusz wszystkie ludzkie
zajęcia. Z pewnością nie zabraknie
walki i cierpień, ale zawsze
będziemy postępować in lætítia, z
radością i ufnością. Wynika to z
danej nam przez Boga obietnicy: 
Żądaj ode Mnie, a dam Ci narody w
dziedzictwo i w posiadanie Twoje
krańce ziemi (Ps 2, 8).

Robi wrażenie — powtarzam raz
jeszcze — rozważanie, w jaki sposób
Apostołowie, nieposiadający innych
środków, niż wiara w Chrystusa,
ożywieni pewną i radosną nadzieją,
rozeszli się po całej wówczas znanej



Ziemi i głosili wszędzie doktrynę
chrześcijańską. Św. Josemaría cieszył
się, obchodząc ich święta oraz
wspomnienia liturgiczne świętych
kobiet, które towarzyszyły Jezusowi
w Jego ziemskiej wędrówce! Postaci
Apostołów, Marii Magdaleny,
Łazarza, Marty i Marii — sióstr
Łazarza, napawały go w
entuzjazmem. Od każdego i od
każdej z nich możemy nauczyć się
wierzyć mocniej i całkowicie w
Jezusa Chrystusa i miłować Go tak
bardzo, jak miłowali Go ci, którzy z
Nim obcowali. Tak jak my, również
oni widzieli swoje nędze i mimo tego,
że w porównaniu z ludnością
znanych krajów było ich bardzo
niewielu, rozsiewali Boskie ziarno
codziennym przykładem i
pokrzepiającym słowem.

Pamiętam z jaką siłą nasz Ojciec
mówiąc o apostolstwie w trudnym
środowisku, zapewniał: «To kwestia
wiary!» Tak, to kwestia wiary! Tej



wiary, którą, jak podkreśla Pan w
Ewangelii, można przenosić góry
(por. Mt 17, 20) i pokonywać wszelkie
przeszkody, która jest niczym rzeki
torujące sobie przejście do morza z
wysokich szczytów (por. Ps 103/104,
10). Dlatego pytam Was i siebie
samego: z jaką wiarą apostołujemy,
wiedząc, że na apostolstwo zawsze
jest odpowiednia pora? Czy
naprawdę jesteśmy przekonani, że,
jak pisze św. Jan, tym właśnie
zwycięstwem, które zwyciężyło świat,
jest nasza wiara (1 J 5, 4)? Czy
postępujemy konsekwentnie? Czy
stawiamy czoła pojawiającym się
przeszkodom w duchu optymizmu, z
nadzieją zwycięstwa? Czy w tym celu
wspieramy każdą konkretną
działalność apostolską modlitwą i
ofiarą? Czy dajemy świadectwo
naszej wiary, nie bojąc się trudności,
na jakie napotykamy w różnych
środowiskach?



Mówmy częściej Panu: Wierzę,
zaradź memu niedowiarstwu! (Mk 9,
24). Bardzo głęboko poruszała św.
Josemaríę ta prośba ojca epileptyka.
Nie zadowalajmy się naszymi
sposobami błagania Pana o cnoty
Boskie. Św. Josemaría, świadom, że
wiara jest darem nadprzyrodzonym,
który tylko Bóg może wlewać w
duszę i w niej umacniać, mówił
kiedyś: «Codziennie, nie jeden raz,
tylko wiele razy, powtarzam Mu to
(...). Powiem Mu coś, o co prosili
Go Apostołowie (...): adauge nobis
fidem!(Łk 17, 5), przymnóż nam
wiary. I dodaję: spem,
caritatem;przymnóż nam wiary,
nadziei i miłości»[20].

Trwały punkt oparcia

13. Ojciec Święty Benedykt XVI przy
różnych okazjach ukazywał nam
sprzeczności czasów, w których
żyjemy. «W rozległych regionach
świata obserwujemy dziś dziwne



zapomnienie Boga. Wydaje się, że i
bez Niego wszystko działa.
Jednocześnie występuje jednak
poczucie frustracji,
niezadowolenia ze wszystkiego i ze
wszystkich. I niekiedy wyrywa się
okrzyk: To niemożliwe, że tak
wygląda życie! To naprawdę
niemożliwe. I tak obok
zapomnienia o Bogu mamy swoisty
boom religijności. Nie chcę
podważać wartości wszystkiego, co
się w tym zawiera. Może być w tym
również szczera radość z odkrycia.
Ale, prawdę mówiąc, nierzadko
religia staje się niemal produktem
konsumpcyjnym. Wybiera się to, co
się podoba, a niektórzy potrafią
również czerpać z tego korzyści.
Ale religia poszukiwana «na
własną rękę» w ostateczności nie
może nam pomóc. Jest wygodna,
ale gdy przychodzi kryzys,
pozostawia nas samym sobie»[21].
Papież kończy następującym
zaproszeniem: «Pomagajcie



ludziom odkrywać prawdziwą
gwiazdę, która wskazuje nam
drogę: Jezusa Chrystusa!»[22].

Mimo klimatu relatywizmu i
permisywizmu dominującego w
szerokich warstwach społeczeństwa,
wiele osób pragnie wieczności, być
może dlatego, że bezskutecznie
usiłowały nasycić się rzeczami
przemijającymi. Jakże wielka
prawda zamyka się w owych
znanych słowach św. Augustyna:
«Uczyniłeś nas, Panie, dla siebie i
niespokojne jest serce nasze, dopóki
nie spocznie w Tobie»[23]!
Rzeczywiście, tylko Bóg w pełni
zaspokaja pragnienia ludzkiego
ducha. Dlatego bądźmy kobietami i
mężczyznami mocnej pobożności,
którzy dochodzą do różnych
sposobów modlitwy — autentycznej
pociechy — ze szczerym
pragnieniem, aby modlić się więcej.
Uczestniczmy we Mszy Świętej z
głęboką wiarą, przekonani, że tam



sakramentalnie uobecnia się Ofiara
Kalwarii, Ofiara, która przyniosła
nam zbawienie i daje siły do
codziennego boju na drodze do
świętości.

14. Wielkie wrażenie robiła wiara,
pobożność, skupienie ciała i duszy
św. Josemaríi podczas Ofiary
eucharystycznej. Codziennie na
nowo zadziwiała go, tajemnica
transsubstancjacji, oddanie Syna
Bogu Ojcu z Duchem Świętym za
dusze. Codziennie odnawiał swoją
wdzięczność i pobożność. Myślę, że
nie przesadzę, kiedy stwierdzę, że
świadomość, iż w tych chwilach
stawał się on ipse Christus, była
źródłem jego skuteczności i
rozległych działań apostolskich. Z
identyczną, gorącą wiarą widać było,
kiedy powtarzał, przed udzielaniem
Komunii Świętej, słowa Jana
Chrzciciela: ecce Agnus Dei! Zachęcał
wszystkich katolików i powtarzał
swoim córkom i synom, kapłanom,



że trzeba utożsamiać się z
Chrystusem, dlatego że On zaprosił
nas, żebyśmy byli z Nim utożsamieni,
a także dlatego, że w ten sposób
pociągniemy dusze do Miłości Boga.
Odnawianie naszej wiary, tak, jak to
czynił nasz Ojciec właśnie w chwili
transsubstancjacji, to potężna pomoc,
żeby każdy dzień stawał się mszą.

Ta pewność, że Bóg liczy na nas,
może i powinna stanowić trwały
punkt oparcia, żeby codziennie
ponawiać nasz apostolski wysiłek.
Musi stanowić impuls, który
popchnie nas — pełnych nadziei i
nadprzyrodzonego optymizmu — do
służby ludziom wokół nas: «Musimy
rozpalić się pragnieniem niesienia
światła Chrystusa, trudu
Chrystusa, bólów i zbawienia
Chrystusa, tak wielu duszom
kolegów, przyjaciół, krewnych,
znajomych, nieznajomych — bez
względu na ich opinie na temat
ziemskich spraw — żeby porządnie



uścisnąć ich wszystkich po
bratersku. Wówczas będziemy
rozpalonym rubinem, a
przestaniemy być niczym, tym
ubogim i nędznym węgielkiem,
żeby stać się głosem Boga,
światłem Boga, ogniem Ducha
Świętego!»[24].

NIEKTÓRE PRIORYTETOWE
DZIEDZINY

15. Na całym świecie i zawsze trzeba
prowadzić głębokie apostolstwo
intelektualne. „Głosić” o prawdzie,
żeby następnie „głosić” Prawdę. Oto
synteza całego zadania
apostolskiego. Nie ma tu miejsca na
zmęczenie, kiedy prosimy Boga —
pokornie, uparcie, ufnie — żeby
udzielił Swego światła umysłom i
sercom. Wielu ludzi powtarza jak
Mędrcy: ujrzeliśmy bowiem jego
gwiazdę na Wschodzie i przybyliśmy
oddać mu pokłon (Mt 2, 2). Powiedzą
nam to, jeżeli my, którzy wierzymy w



Chrystusa, przybliżymy się do
wszystkich ze szczerą przyjaźnią,
nasyconą miłością i zrozumieniem, a
także ludzką sympatią, potwierdzoną
pobożnym życiem oraz
wdzięcznością za dobro, jakie wiele
osób czyni w tak licznych
dziedzinach.

Tym, co zdumiewa w postawie
Mędrców — komentuje Benedykt XVI
— jest «fakt, że złożyli pokłon i
padli na kolana przed zwykłym
dzieckiem trzymanym na ręku
przez matkę, nie w komnatach
królewskiego pałacu, lecz w
betlejemskiej stajni (por. Mt 2, 11).
Jak to możliwe? Co przekonało
Mędrców, że dziecię było «Królem
żydowskim» i Królem narodów? Z
pewnością przekonał ich o tym
znak, jakim była gwiazda, którą
oni zobaczyli, gdy wzeszła «na
Wschodzie», i która zatrzymała się
dokładnie nad miejscem, gdzie
było Dziecię (por. Mt 2, 9).



Ale nawet gwiazda by nie
wystarczyła, gdyby Mędrcy nie byli
osobami wewnętrznie otwartymi
na prawdę. W odróżnieniu od
Heroda, pochłoniętego przez
władzę i bogactwa, Mędrcy
zmierzali do celu swoich
poszukiwań, a kiedy go znaleźli,
chociaż byli ludźmi uczonymi,
zachowali się jak pasterze
betlejemscy: ujrzeli znak i oddali
pokłon Dziecięciu, ofiarując Mu
drogocenne i symboliczne dary,
które z sobą przynieśli»[25].

Nie zapominajmy, że «Nasz Pan
zwraca się do wszystkich ludzi,
aby wyszli Mu na spotkanie, aby
byli święci. Nie wzywa tylko
Mędrców, którzy byli uczeni i
potężni; wcześniej posłał do
pasterzy z Betlejem już nie
gwiazdę, lecz jednego ze swych
aniołów. Ale ubodzy czy bogaci,
uczeni czy mniej uczeni powinni
wzmagać w swoich duszach



pokorną gotowość, która pozwala
słuchać głosu Boga»[26].

16. Ta praca nie jest zastrzeżona dla
osób realizujących się w dziedzinach
wymagających szczególnych
kwalifikacji. Wielką skuteczność
będzie miało zawsze osobiste
apostolstwo każdego chrześcijanina
w w tym obszarze, w jakim zwykle
toczy się jego codzienne życie.
Dlatego sugeruję, żebyśmy pochylili
się w naszym rachunku sumienia
nad tym, jak staramy się pomagać
duszom, żeby zbliżyły się do Boga:
jaką modlitwę, jakie ofiary, ile godzin
dobrze wykonanej pracy
ofiarowaliśmy, ile rozmów odbyliśmy
— ustnie, na piśmie — z
przyjaciółmi, krewnymi, kolegami,
znajomymi. Zarażajmy świętą troską
tych, którzy żyją obok nas, dlatego że
wiara w skuteczność nauk Chrystusa
musi pobudzać nas do służby i do
większej miłości do naszych braci i



sióstr. Nikt nie może być nam
obojętny.

Jak powiedziałem, apostolstwo
intelektualne to zadanie dla
wszystkich. Jednak, nie tracąc z pola
widzenia licznych dziedzin, w
których pilna okazuje się nowa
ewangelizacja, dzisiaj
pierwszorzędne okazuje się
nasycenie nauką Chrystusa 
niektórych szczególnych środowisk.
Wystarczy przyjrzeć się zadaniom
rządzących, naukowców i badaczy,
specjalistów od opinii publicznej i
tak dalej. Nie należy też zapominać,
że wszyscy mężczyźni i kobiety
doświadczają potrzeby słuchania
głosu Pana i podążania za nim.

«Zmaganie się o duszę świata
współczesnego jest największe tam,
gdzie duch tego świata zdaje się być
najmocniejszy», pisał bł. Jan Paweł II
o „nowożytnych areopagach”.
«Areopagi te to świat nauki, kultury,



środków przekazu; są to środowiska
elit intelektualnych, środowiska
pisarzy i artystów»[27].

Badania i nauczanie

17. Chociaż musimy być zawsze
otwarci na wszystkich, jest jasne, że
głoszenie Ewangelii osobom ze
środowisk intelektualnych nabiera
wielkiego znaczenia. Zwłaszcza ci,
którzy pracują w instytucjach
uniwersyteckich, muszą pamiętać
słowa Pana skierowane szczególnie
do nich: vos estis lux mundi (Mt 5,
14), wy jesteście światłem świata.
Istotnie, zadania zawodowe
umieszczają ich w awangardzie
nowej ewangelizacji. Św. Josemaría,
który tak bardzo promował — nawet
przed 1928 rokiem — apostolstwo
wśród intelektualistów, pisał: 
«Najwyższą misją uniwersytetu
jest służba ludziom, bycie
zaczynem społeczeństwa, w
którym funkcjonuje»[28].



Słowa, które bardzo dobrze
wytyczają apostolski kierunek, w
którym muszą podążać ci, którzy
działają w tych środowiskach,
brzmią następująco: bycie zaczynem,
dawanie światła i ciepła, światła i
ciepła Ewangelii. Wszystko po to,
żeby ich przyjaciele i koledzy oraz
ich uczniowie nasycili swoją duszę i
swoje postępowanie Dobrą Nowiną
Chrystusa, w pełnej wierności
Magisterium Kościoła. W ten sposób
przyczynią się do ewangelizacji
kultury. Wciąż aktualny jest punkt 
Drogi: «Miłość do Boga i gorliwość
o dusze winieneś przekazywać
innym, aby ci z kolei rozpalali
jeszcze innych, dalszych, a ci z
kolei swoich współtowarzyszy
pracy.

Ileż kalorii duchowych
potrzebujesz! — I jak wielka
odpowiedzialność, gdybyś ostygł, i
— wzdragam się na samą myśl —



jaka straszliwa zbrodnia, gdybyś
dał zły przykład!»[29].

Nie pozwólmy, żeby w próżnię trafił
wysiłek dążenia do tego, by wiele
osób i instytucji na całym świecie
promowało — za przykładem
pierwszych chrześcijan — nową
kulturę, nowe prawo, nową modę,
spójne z godnością osoby ludzkiej i
jej przeznaczeniem do chwały dzieci
Bożych w Jezusie Chrystusie (por. 2
Kor 3, 18). Jeżeli wszyscy musimy się
modlić i współpracować z wielką
hojnością, żeby to osiągnąć,
wykładowcom uniwersyteckim i
naukowcom przypada
odpowiedzialność głębokiego i
wytrwałego wysiłku, żeby
wykorzystać każdą z okazji, jakich
dostarcza wykonywanie ich zawodu.
Wiara w tym kontekście przybiera
kształt wsparcia w przybliżaniu się
do prawdy, w miarę, jak samą siłą
cnoty staramy się nieść ją do
wszystkich środowisk i przyczyniać



się do tego, by przyjmowali ją albo
wzrastali w niej ci, którzy nas
otaczają.

18. Badania naukowe zajmują
szczególne miejsce w pracy
wykładowców uniwersyteckich i
intelektualistów. W tym zadaniu
chrześcijanin zajęty poszukiwaniem i
rozpowszechnianiem prawdy,
ożywiony szczerym wysiłkiem
współpracy w kształtowaniu wiedzy
przekraczającej fragmentację i
relatywizm, zawsze odkrywa szanse
rozwoju głębokiego apostolstwa
doktrynalnego. Żaden temat
badawczy, żaden obszar z szeroko
pojętej dziedziny nauczania nie jest 
neutralny z punktu widzenia wiary.
Wszystkie nasze zajęcia, nawet
wykłady z nauk chemicznych — żeby
wskazać bardzo obrazowy przykład
— mogą przyczyniać się lub nie do
rozszerzania Królestwa
Chrystusowego. «Konieczny
obiektywizm naukowy słusznie



odrzuca wszelką neutralność
ideologiczną, wszelką
dwuznaczność, wszelki
konformizm, wszelkie
tchórzostwo: umiłowanie prawdy
angażuje życie i całą pracę
naukowca»[30]. Jeżeli wykładowcę,
badacza porusza głównie pragnienie
oddania chwały Bogu i służenia
duszom, wówczas chrześcijańska
spójność jego przykładu, gotowość,
jaką okazuje wobec uczniów i
współpracowników, prawość, z jaką
ukierunkowuje swoją pracę, staranie
o kształcenie swoich uczniów i
przekazywanie swej wiedzy,
niewątpliwie przyczyniają się do
tego, żeby ludzie, którzy go słuchają
albo docierają do owoców jego pracy,
odkryli albo wyczuli w tym znak
przynależności do grona uczniów
Chrystusa.

Z drugiej strony praca naukowa
ułatwia zawodowe relacje z
cieszącymi się prestiżem badaczami



z kraju własnego lub z zagranicy.
Prowadzą do budowania szczerej
przyjaźni, która jest naturalną
przestrzenią dla apostolstwa
osobistego, dzięki któremu można
sprawić, że koledzy w swojej pracy
badawczej będą szanowali
przynajmniej fundamentalne zasady
moralne.

Odpowiedzialni katolicy, którzy
pracują w tych tak ważnych
miejscach na rzecz nowej
ewangelizacji, powinni zadać sobie
pytanie, jak w miarę możliwości
dotrzeć również do środków
przekazu oraz do forów opinii
publicznej, żeby przekazywać dobrą i
solidną doktrynę w dziedzinie, w
której się specjalizują. Współpraca z
prasą, udział w programach
radiowych i telewizyjnych lub za
pośrednictwem internetu,
uczestnictwo w zajęciach
kulturalnych, udzielenie naukowego
komentarza na tematy rodzące się w



debacie publicznej to tylko część
możliwości. Z kolei katolicy
wspierający środki masowego
przekazu albo pracujący zawodowo
w mediach, powinni się starać, żeby
ich strony internetowe albo ich
kamery pokazywały, że ich zajęcie
może być godziwe i uświęcone.

Chciałbym, żeby było jasne, że ci,
którzy pracują w tych zawodach,
muszą być świadomi
odpowiedzialności za wykorzystanie
swoich talentów, nie zapominając, że
wiele innych osób, wykonujących
pracę fizyczną albo zajęcia o
pozornie niewielkim znaczeniu, stara
się zamienić swoją pracę w modlitwę
do Boga. Mężczyźni i kobiety, którzy
odgrywają istotną rolę w
środowiskach kierujących
społeczeństwem, powinni być w
pełni odpowiedzialni i świadomi, że
Bóg zażąda od nich zdania rachunku
z tej działalności. Muszą też być
bardzo wdzięczni tym, którzy



pracują, żeby użyć takiego
określenia, w cieniu. Bardzo à propos
jest tutaj komentarz św. Josemaríi: 
czyja praca znaczy więcej — Jego
Magnificencji rektora uniwersytetu
czy ostatniego konserwatora
budynku? I odpowiadał bez wahania:
tego, kto wykonuje swoje zadanie z
większą wiarą, z większym staraniem
o świętość.

Spójność wiary i rozumu

19. My, którzy wiemy, że jesteśmy
dziećmi Bożymi, musimy głosić, że
nie ma «powodu do jakiejkolwiek
rywalizacji między rozumem a
wiarą: rzeczywistości te wzajemnie
się przenikają, każda zaś ma własną
przestrzeń, w której się realizuje (…).
Między Bogiem a człowiekiem —
choć każdy przebywa w swoim
własnym świecie — istnieje jedyna w
swoim rodzaju więź wzajemności. W
Bogu znajduje się początek
wszystkich rzeczy, w Nim mieszka



pełnia tajemnicy i to stanowi Jego
chwałę; zadanie człowieka polega na
badaniu rozumem prawdy. Na tym
polega jego godność»[31].

Wciąż aktualne są słowa św.
Josemaríi: «Na trwałej podstawie
głębokiej wiedzy naukowej
musimy wykazać, że nie ma żadnej
sprzeczności między wiarą
rozumem»[32]. Między nimi
powinna istnieć pełna harmonia,
dlatego że obie dziedziny poznania
pochodzą od Boga, stwórczego 
Logosu, który ponadto stał się
człowiekiem.

W liście apostolskim Novo millennio
ineunte bł. Jan Paweł II pisał: «W
trosce o skuteczność
chrześcijańskiego świadectwa,
zwłaszcza w tych delikatnych i
kontrowersyjnych dziedzinach,
trzeba wykonać wielki wysiłek, aby
należycie uzasadnić stanowisko
Kościoła, podkreślając zwłaszcza to,



że nie próbuje on narzucić
niewierzącym poglądów
wynikających z wiary, ale
interpretuje i chroni wartości
zakorzenione w samej naturze istoty
ludzkiej. W ten sposób praktyka
miłosierdzia stanie się w
konsekwencji także służbą kulturze,
polityce, gospodarce i rodzinie, aby
wszędzie były przestrzegane
podstawowe zasady, od których
zależy los człowieka i przyszłość
cywilizacji»[33]. Do tego zadania
potrzeba daru języków, który
otrzymuje się, wzywając z wiarą
Ducha Świętego i angażując ludzkie
środki.

Wszyscy wiemy, że w kwestii
działalności zawodowej Kościół, w
ramach doktryny katolickiej, uznaje
pełną wolność swoich dzieci
będących obywatelami równymi
innym obywatelom. Wrażliwość na
ludzkie problemy, nadprzyrodzony
zmysł oceniania ich i rozwiązywania



po chrześcijańsku, zgodnie z prawym
i dobrze uformowanym sumieniem,
musi pobudzać osobistą
odpowiedzialność apostolską, żeby
wnieść do debaty naukowej wizję
bardziej ludzką, a przy tym zawsze
chrześcijańską. Dlatego należy
podejmować prace o doniosłym
znaczeniu doktrynalnym i etycznym
w dziedzinach nauk ścisłych i
humanistyki. Kryzys moralny, przez
który przechodzi społeczeństwo oraz
nieustanna konieczność
ewangelizacji czynią jeszcze
pilniejszym wyzwanie, żeby
chrześcijańscy naukowcy nie
ustawali w tej pracy, by nieustannie i
coraz głębiej wnikali w zagadnienia
przyczyniające się do prawidłowego
rozwiązania współczesnych
problemów.

Moralność publiczna

20. Kolejnym priorytetowym
wyzwaniem ewangelizacyjnym jest



kwestia moralności publicznej. Jedną
z najbardziej toksycznych przeszkód
przeciwstawiających się panowaniu
Chrystusa w duszach i w całym
społeczeństwie stanowi fala
zmysłowości atakująca zwyczaje,
prawa, mody, środki przekazu,
twórczość artystyczną. W celu
zahamowania tego zjadliwego ataku,
poza modlitwą i zachętą do
modlitwy, próbami zmiany tej
sytuacji i inspirowaniem innych do
podejmowania tych prób, poruszani
odpowiedzialnością chrześcijańską, a
także ludzką, musimy zmobilizować
wiele osób — katolików i
niekatolików, mężczyzn i kobiety
dobrej woli — usilnie prosząc, żeby
zdali sobie sprawę z pilności 
zrobienia czegoś. Zbędne są jałowe
lamenty, a tym bardziej wszelkie
akty obojętności, poprzestawania na
osobistym nieczynieniu zła.
Przeciwnie — każda chwila stanowi
odpowiedni moment, aby z większą
energią zaangażować się w



apostolstwo w najbliższym
otoczeniu, u podstaw [o1], aby
dokonać radykalnej zmiany,
rozpoczynającej się od własnego
życia, własnego domu, własnego
środowiska zawodowego.

Posłuchajmy Apostoła Pogan, który
zachęca nas: abyście nie przyjmowali
na próżno łaski Bożej. Mówi bowiem
Pismo: W czasie pomyślnym
wysłuchałem ciebie, w dniu zbawienia
przyszedłem ci z pomocą. Oto teraz
czas upragniony, oto teraz dzień
zbawienia (2 Kor 6, 1-2). My,
chrześcijanie, musimy postępować
stanowczo, z wiarą, właśnie po to,
żeby uzdrowić wszystko to, co wokół
nas jest sprzeczne z prawem Bożym.
Nie oglądajmy się na ludzkie
względy, nie bójmy się, że otoczenie
zauważy,, iż w życiu kierujemy się
zasadami wiary, o której
prawdziwości jesteśmy głęboko
przekonani. Istnieją wartości, które
nie podlegają negocjacjom, jak



wielokrotnie mówił Benedykt XVI: 
«ochrona życia we wszystkich jego
fazach, od chwili poczęcia aż do
naturalnej śmierci; uznanie i
propagowanie naturalnego modelu
rodziny, jakim jest związek
mężczyzny i kobiety oparty na
małżeństwie, oraz obrona tego
modelu przed próbami zrównania
go w prawach z radykalnie
odmiennymi rodzajami związków,
które w istocie rzeczy osłabiają
rodzinę i przyczyniają się do jej
destabilizacji, przysłaniając jej
szczególny charakter i utrudniając
postrzeganie jej niezastąpionej roli
społecznej; ochrona prawa
rodziców do wychowywania
własnych dzieci»[34].

Papież wyjaśniał, że «zasady te nie
są prawdami wiary, choć
oczywiście wiara jest dla nich
dodatkowym oświeceniem i
potwierdzeniem; są one wpisane w
samą naturę człowieka, a zatem



wspólne dla całej ludzkości.
Działania Kościoła na rzecz
krzewienia owych zasad nie mają
zatem charakteru religijnego, ale
dotyczą wszystkich ludzi,
niezależnie od tego, jakie jest ich
wyznanie. Działania te są tym
bardziej konieczne, im częściej
owe zasady są odrzucane bądź źle
rozumiane, mamy wówczas
bowiem do czynienia z
podważaniem prawdy o osobie
ludzkiej oraz poważnym
naruszaniem samej
sprawiedliwości»[35].

21. Identyczne rozumowanie, tak
samo umotywowane, należy
stosować w istotnych kwestiach
doktryny chrześcijańskiej, które w
obecnych czasach doznają
nietolerancyjnego ataku ze strony
grup osób ślepo upierających się w
wyeliminowaniu zmysłu religijnego
ze społeczeństwa. Niestety nie
brakuje przykładów — od



prostackich ataków na Jezusa
Chrystusa, które próbują Go
ośmieszyć, po oszczercze oskarżenia
wobec Kościoła, jego sług i jego
instytucji.

Zadanie chrześcijanina, który
pragnie zachować spójność swojego
powołania, polega na ukazaniu
Chrystusa innym, na byciu
przekonanym, że jest się rzecznikiem
— przede wszystkim poprzez
przykład, ale również poprzez
właściwe słowo — nauczania
Kościoła, zwłaszcza w kwestiach
najbardziej dyskutowanych przez
opinię publiczną. Przychodzi mi na
myśl to, co tak wyraźnie
przedstawiał prałat Álvaro: «Tak, jak
najpierw trzeba zamieść własny dom
(...), każdy powinien zbadać, jak
troszczy się o ten wybitnie
chrześcijański obowiązek»[36].
Słowa te brzmią niczym echo
przepowiadania Apostoła do
pierwszych wiernych: Albowiem



wolą Bożą jest wasze uświęcenie (…):
aby każdy umiał utrzymywać ciało
własne w świętości i we czci, a nie w
pożądliwej namiętności, jak to czynią
nie znający Boga poganie. Niech nikt
w tej sprawie nie wykracza i nie
oszukuje brata swego, albowiem (…)
nie powołał nas Bóg do nieczystości,
ale do świętości (1 Tes 4, 3-7).

Zalecenie św. Pawła nabiera
szczególnego znaczenia w obecnych
okolicznościach. Faktycznie, nie
można skutecznie walczyć z tą lepką
i brudną falą, , która usiłuje wszystko
zalać, jeżeli w naszym wnętrzu
działają — choćby wydawało się, że
w niewielkim stopniu— te
przewrotne siły, «które kłębią się w
tobie, starając się zatopić w swej
ponętnej zgniliźnie podniosłe
ideały i delikatne nakazy, które
sam Chrystus wlał do twego
serca»[37].



Taką samą siłą odznacza się tekst św.
Grzegorza z Nazjanzu, który bł. Jan
Paweł II cytował w adhortacji
apostolskiej na temat misji biskupów.
Ojciec i Doktor Kościoła pisał
następująco: «Najpierw się oczyścić,
potem oczyszczać; najpierw pozwolić
pouczać się mądrości, a potem
nauczać; najpierw stać się światłem,
potem oświecać; najpierw zbliżyć się
do Boga, potem prowadzić do Niego
innych; najpierw być świętym, potem
uświęcać»[38].

Właśnie dlatego, że nie uważamy się
za lepszych od innych — i nie
mylimy się w tej ocenie — musimy
wciąż próbować dostosować
najdoskonalej, jak się da, naszą
osobistą sytuację do nauki Jezusa
Chrystusa. Musimy przekonać się, że
przede wszystkim powinniśmy
walczyć w naszym wnętrzu,
zdecydowani naprawdę pogodzić z
wolą Bożą nasze myśli, plany, słowa i
czyny, nawet te najmniejsze: «Front



walki przebiega w nas samych,
jest to front naszych namiętności.
Czuwa ten, kto walczy w duchu,
żeby zdecydowanie odrywać się od
okazji do grzechu, od tego, co
może osłabiać wiarę, rozwiewać
nadzieję albo niszczyć Miłość»[39].

22. Na tym skupia się i zawsze będzie
się skupiać jeden z punktów
codziennego rachunku sumienia na
najbliższe miesiące. Jaka jest nasza
walka o świętość? Czy pracujemy
nad konkretnymi szczegółami
zgodnie z tym, co sugeruje się nam
podczas osobistego kierownictwa
duchowego? Czy często udajemy się
do Pana, błagając o subtelną
delikatność sumienia — niemającą
nic wspólnego ze skrupułami — żeby
odkrywać drobne pęknięcia murów
duszy, przez które usiłuje wedrzeć
się nieprzyjaciel, ujmujący
skuteczności naszym zadaniom
apostolskim? Czy cieszymy się, kiedy
dostrzegamy nowe szczegóły, nad



którymi musimy popracować, żeby
stawiać im czoła zdecydowanie, po
sportowemu, dzięki oparciu na łasce
Bożej?

Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem
(1 Tes 4, 7). Nie powołał nas Bóg do
nieczystości, ale do świętości, choćby
coś innego zamierzały wpoić nam
niektóre środki przekazu przy
współudziale naszych
nieuporządkowanych skłonności
Niemniej walka o czystość
zachowania zawsze jest atrakcyjna,
zawsze jest możliwa. W związku z
tym we wszelkich okolicznościach
można i należy propagować ten ideał
każdemu człowiekowi, bez względu
na to, jak na pozór daleko znajduje
się od osiągnięcia tego celu. Każdy
człowiek poszukuje szansy, której
mógłby się uchwycić na tym morzu
pełnym fal i burz, przez które płynie
nasza epoka, co tak naprawdę nie
jest niczym nowym. My,



chrześcijanie, mamy niezmierne
szczęście i zdolność przekazywania
tego mocnego fundamentu, którego
wielu pragnie, być może nie zdając
sobie nawet z tego sprawy. Idźmy
naprzód, z radością tocząc bitwy
Pana (por. 1 Mch 3, 2), in hoc
pulcherrimo caritatis bello, w tej
przepięknej walce miłości. Ci, którzy
zachowują wierność Miłości, mogą
być pewni szczęśliwego zakończenia
tej walki dzięki zwycięstwu, które
odniósł Pan.

23. Benedykt XVI podkreślił ostatnio
znaczenie regularnego korzystania z
sakramentu Pokuty. Mówiąc do
kapłanów i kandydatów do
kapłaństwa w kontekście Roku
Wiary, stwierdzał, że «celebracja
sakramentu pojednania jest sama z
siebie przepowiadaniem i dlatego
jest drogą, którą trzeba pokonywać
dla dzieła nowej ewangelizacji.



W jakim sensie spowiedź
sakramentalna jest „drogą” dla
nowej ewangelizacji? Przede
wszystkim dlatego że nowa
ewangelizacja wydobywa żywotne
soki ze świętości dzieci Kościoła, z
codziennej drogi osobistego i
wspólnego nawrócenia, żeby
dostosowywać się coraz głębiej do
Chrystusa. Istnieje również ścisły
związek między świętością a
sakramentem pojednania,
zaświadczony przez wszystkich
świętych w historii. Rzeczywiste
nawrócenie serca, które polega na
otwarciu na przeobrażające i
odnawiające działanie Boga, jest
„motorem” wszelkiej naprawy i
przekłada się na prawdziwą siłę
ewangelizacyjną. W spowiedzi,
skruszony grzesznik, poprzez
darmowe działanie Bożego
miłosierdzia, jest
usprawiedliwiony, otrzymuje
przebaczenie i zostaje uświęcony.
Opuszcza starego człowieka, żeby



zamienić się w nowego człowieka.
Tylko ten, kto pozwolił się głęboko
odnowić łasce Bożej, może ponieść
w samym sobie, czyli głosić,
nowość Ewangelii»[40].

Instytucja rodziny

24. W Dziele powinniśmy zawsze
postępować z optymizmem i
nadprzyrodzoną wizją, która jest
związana z synostwem Bożym. Nie
możemy jednak zapominać, że w
tych chwilach jednym ze środowisk
najbardziej zagrożonych falą
hedonizmu jest rodzina. Wśród
poważnych szkód, jakie powoduje ta
sytuacja, rzuca się w oczy wzrost
niewierności małżeńskiej i
narastająca trudność, żeby młodzi
ludzie byli w stanie usłyszeć
wezwanie Boga przede wszystkim do
celibatu apostolskiego i podążać za
nim. Dlatego dzisiaj szczególnie pilna
i konieczna jawi się «krucjata



męskości i czystości»[41] w całym
społeczeństwie.

W tej batalii o czystość, jak o
wszystkie pozostałe cnoty, wielkiego
znaczenia nabiera delikatność w
osobistym praktykowaniu świętej
czystości, zgodnie z osobistymi
okolicznościami każdego, a także, by
nie lekceważyć wpływu, jaki można
wywierać za pośrednictwem
apostolstwa przyjaźni i zaufania.
Oprócz tego, zawsze okazują się
pożyteczne studia
interdyscyplinarne nad sposobem
podejmowania działań
promocyjnych, dzięki którym wiele
osób i instytucji na całym świecie
będzie w stanie rozwijać— biorąc za
przykład pierwszych chrześcijan —
nową kulturę, nowe prawo, nową
modę, do których odnosiłem się
wcześniej.

Trzeba będzie modlić się wytrwale,
trzeba będzie dużo pracować, żeby



osiągnąć tak ambitny cel. Jednakże
takie właśnie cele stawiają przed
sobą chrześcijanie: wielkie w
pragnieniach i dostosowane do tego,
co indywidualnie jest możliwe do
osiągnięcia. Musimy być przekonani,
że każdy z nas może zdziałać więcej,
dużo więcej, niż myśli, w oparciu o
rzeczy drobne — rozmowę, przykład,
świętą nieustępliwość — we
własnym środowisku. Przypomina
mi się obraz, który św. Josemaría
wykorzystywał w odniesieniu do
problemu ekologicznego.
Przedstawiam go tutaj, ponieważ
wydaje mi się, iż ilustruje znakomicie
to, o czym mówię.

«Ostatnio mówiłem waszym
starszym braciom, przypominając
sobie, że rozmawialiśmy tyle razy
o łodziach i sieciach, a teraz
wszędzie dużo mówi się i pisze o
ekologii. Zajmują się, w rzekach i
jeziorach i we wszystkich
morzach, pobieraniem próbek



wody, analizowaniem ich... Prawie
zawsze wynik jest taki, że warunki
są złe — ryby nie mają zdrowego
środowiska, nadającego się do
mieszkania.

Kiedy mówiliśmy o łodziach i o
sieciach, ja i wy odnosiliśmy się
zawsze do sieci Chrystusa, do
łodzi Piotrowej i do dusz. Z
jakiegoś powodu Pan powiedział:
Pójdźcie za Mną, a uczynię was
rybakami ludzi(Mt 4, 19). Otóż
może się zdarzyć, że któraś z tych
ryb, z tych ludzi, widzi, co się
dzieje na całym świecie i
wewnątrz Kościoła Bożego, wobec
tego morza, które wydaje się
pokryte nieczystością i wobec tych
rzek, które są pełne odrażającej
piany, gdzie nie ma pożywienia ani
tlenu. Gdyby te ryby myślały — a
rozmawiamy o rybach, które
myślą, dlatego że mają duszę —
mogłaby im przyjść do głowy
decyzja, aby powiedzieć: dosyć,



wyskakuję i do widzenia! Nie
warto tak żyć. Schronię się na
brzegu, tam wezmę kilka wdechów
i zaczerpnę nieco tlenu. Dosyć!

Nie, moje dzieci. My musimy żyć
dalej pośród tego zepsutego
świata, w morzu mętnych wód,
pośród rzek, które przepływają
przez wielkie miasta i przez
nędzne dziury, które nie mają w
swoich wodach mocy umacniania
ciała, gaszenia pragnienia,
dlatego że trują. Moje dzieci, na
ulicy, pośród świata musimy być
zawsze, próbując stworzyć wokół
nas oazę czystych wód, żeby
przypłynęły inne ryby. W ten
sposób wszyscy będziemy
powiększać tę oazę, oczyszczając
rzekę, przywracając jakość
morskim wodom»[42].

25. Pośród społecznych i moralnych
zawirowań podobnych lub gorszych
od tych, które przeżywamy obecnie,



Kościół zaczął od wysiłku zmiany
atmosfery dekadenckiego imperium
rzymskiego. W ten sposób zawsze
musimy pracować my, chrześcijanie,
starając się odważnie nieść Chrystusa
ludzkości.

W tym zadaniu niezastąpioną rolę
odgrywają ojcowie i matki rodzin.
Ich wysiłek, żeby odcisnąć głęboko
chrześcijański charakter w swoich
domach i na wychowaniu swoich
dzieci, uczyni z tych rodzin ogniska
chrześcijańskiego sposobu bycia,
oazy czystych wód, które wpłyną na
wiele małżeństw, ułatwiając z drugiej
strony pojawienie się obficie
powołań polegających na oddaniu
Bogu w kapłaństwie i bardzo
różnorodnych powołaniach
kościelnych, zarówno w środowisku
świeckim, jak i w życiu
konsekrowanym, oraz nowych
«jasnych i radosnych domów», jak
mawiał św. Josemaría.



Ojcom i matkom rodzin przypada z
mocy samego prawa — podkreślam
— wiele możliwości apostolstwa
osobistego przejawiającego się w
różny sposób. Jest czymś zupełnie
oczywistym, że łączą się oni z innymi
rodzicami doświadczającymi
podobnych problemów, by wspólnie
stawić czoła tak ważnym
wyzwaniom. Są to następujące
obszary: wykorzystanie czasu
wolnego, zabawa i rozrywka,
podróże, wspieranie miejsc
odpowiednich, żeby córki i synowie
dojrzewali osobiście i duchowo itd.
Małżeństwom z dziećmi w wieku
szkolnym przypada sprawiedliwie —
jako bardzo istotna część
odpowiedzialności wychowawczej —
wybór, a nawet prawo zakładania
szkół i klubów młodzieżowych. Poza
tym jest oczywiście bardzo istotne,
żeby czynnie uczestniczyli w
działalności szkół, do których
uczęszczają ich dzieci, wykorzystując
wszystkie narzędzia, które daje im



prawo, żeby odpowiednio je
ukształtować.

Obecnie, po wielu latach propagandy
na rzecz koedukacji, przebija się
pogląd, że oddzielna edukacja
chłopców i dziewcząt na poziomie
podstawowym i średnim przynosi
korzyść formacji nowych pokoleń.
Nie wolno zaniedbywać tej pracy.
Należy sprzyjać staraniom
propagującym badania, zwłaszcza w
dziedzinach prawnej i pedagogicznej,
pozwalające ukazać słuszność i
korzyści płynące z tego sposobu
edukacji, który odznacza się wielkim
szacunkiem dla dziewcząt i
chłopców, dla nastolatków obojga
płci, oraz potwierdzoną
skutecznością wychowawczą, a także
skutecznością pod względem
osobistej formacji. Należy także dbać
o rozpowszechnianie tej wiedzy na
forach publicznych



26. W tym kontekście konieczna jest
również promocja właściwie
pojmowanej koncepcji wolności.
Często bowiem błędnie utożsamia się
ten dar ze zwyczajną zdolnością
wyboru tego, co najbardziej podoba
się w danej chwili, tego, co zaspokaja
kaprys lub wygodę, bez brania pod
uwagę wewnętrznego powiązania
wyboru z prawdą. Grzech osłabił
wolność, owo wielkie naturalne
dobro, Chrystus jednak uzdrowił ją
łaską i podniósł do kategorii nowej i
prawdziwej nadprzyrodzonej
wolności: wolności dzieci Bożych
(por. Rz 8, 18-19.21). Św. Josemaría,
właśnie dlatego, że wiedział, iż jest
dzieckiem Boga Ojca i wyraźnie się
nim czuł — jest to synostwo, które
obejmuje najgłębszą prawdę o
mężczyźnie i kobiecie — zdołał
osiągnąć szczególnie głębokie
zrozumienie wolności
chrześcijańskiej i nawoływał do
czujności wobec zwodzenia «tych,
którzy zadowalają się



patetycznymi okrzykami: wolność,
wolność! Często w tym właśnie
wołaniu tai się tragiczna niewola:
gdyż wybór opowiadający się za
błędem nie przynosi wolności;
jedynym wyzwolicielem jest
Chrystus, gdyż tylko On jest Drogą,
Prawdą i Życiem»[43]. I dodawał: 
«Wolność uzyskuje swój
autentyczny sens dopiero wtedy,
kiedy jest wykorzystywana w
służbie wyzwalającej prawdy,
kiedy spala się w poszukiwaniu
nieskończonej Miłości Boga, który
nas wyswobadza z wszelkich
więzów niewoli»[44].

Jako odpowiedzialni obywatele, my,
chrześcijanie, musimy czynić
wszystko, co możliwe, żeby bronić
wolności własnej i wolności innych;
by ją promować, a równocześnie
pomagać wszystkim w odkrywaniu
nowej wolności: hac libertate nos
Christus liberavit (Ga 5, 1), ku której
wyswobodził nas Chrystus. Chodzi o



jedno z najpilniejszych zadań nowej
ewangelizacji. Przypomniałem już,
że ludzie, którzy powinni uświęcać
się w stanie małżeńskim, odgrywają
niezastąpioną rolę w tym zadaniu.
Jednak pragnę powtórzyć z
naciskiem, że obowiązek
rozpowszechniania prawej doktryny
na temat małżeństwa spoczywa na
każdej kobiecie i każdym
mężczyźnie.

POZNAWAĆ I WYZNAWAĆ WIARĘ

27. Wszystkie wysiłki prowadzące do
działania na rzecz nowej
ewangelizacji — bez względu na to,
czy jest to apostolstwo intelektualne,
czy też w priorytetowych
dziedzinach, które właśnie
wskazałem — muszą opierać się na
solidnym fundamencie wiary. Bez
wiary zaś nie można podobać się
Bogu (Hbr 11, 6 ), precyzuje Pismo
Święte.



Ta cnota teologalna, brama życia
chrześcijańskiego, domaga się
wolnego przylgnięcia rozumu i
prowadzi do pełnej wierności Woli
Bożej, poznawanej dzięki prawdom,
które nam objawiła. Wiara daje nam
pewność, że prawdy te musiał
zaakceptować swoim autorytetem
sam Stworzyciel, który, jak
opowiadają wprost ustępy Księgi
Rodzaju, pragnął jedynie dobra
całego stworzenia. Dlatego poważnie
podejmowana i praktykowana wiara
pobudza do ciągłej i pełnej ufności w
Bogu, który nas zapewnia — kiedy
doskonalimy się w tym wolnym i
odpowiedzialnym oddaniu — udział
w Boskim życiu, które udzieliło się
nam przy pomocy tych prawd jako
droga do osiągnięcia zjednoczenia z
samym Bogiem.

«Rok wiary, w tej perspektywie jest
zaproszeniem do autentycznego i
nowego nawrócenia do Pana,
jedynego Zbawiciela świata. W



tajemnicy Jego śmierci i
zmartwychwstania Bóg objawił
pełnię miłości, która zbawia i
wzywa ludzi do nawrócenia i
przemiany życia poprzez
odpuszczenie grzechów (por. Dz 5,
31). Dla apostoła Pawła ta Miłość
wprowadza człowieka do nowego
życia: „Przez chrzest zanurzający
nas w śmierć zostaliśmy razem z
Nim pogrzebani po to, abyśmy i my
wkroczyli w nowe życie — jak
Chrystus powstał z martwych
dzięki chwale Ojca” (Rz 6, 4).
Dzięki wierze to nowe życie
kształtuje całą ludzką egzystencję
na radykalnej nowości
zmartwychwstania»[45].

Przykłady wiary

28. List do Hebrajczyków stawia nam
przed oczami szereg wiernych
mężczyzn i kobiet, którzy przez całą
historię Zbawienia, poczynając od
sprawiedliwego Abla, wierzyli w



Boga i przylgnęli do Niego ze
wszystkich sił swojego rozumu i woli,
z radością oddając życie Jego służbie
(por. Hbr 11, 4-40). Pośród nich
wyróżnia się postać Abrahama, 
naszego ojca w wierze[46], od którego
musimy się również nauczyć siły
nadziei w Bogu, ponieważ w
najbliższych miesiącach wszyscy
musimy wzrastać w życiu
teologalnym, ufając coraz bardziej
środkom prowadzącym do Nieba i
prosząc z wytrwałością Trójcę
Przenajświętszą, żeby przymnożyła
nam wiary, nadziei, miłości.

Kiedy znajdował się w chaldejskim
mieście Ur, «Abraham usłyszał słowo
Boga, który kazał mu oderwać się od
rodzinnej ziemi, od własnego ludu i
w pewnym sensie od samego siebie,
aby uczynić zeń narzędzie realizacji
zbawczego zamysłu, obejmującego
przyszły lud Przymierza, a właściwie
wszystkie narody świata»[47].



Niezwłocznie, bez wahania,
patriarcha wyruszył w drogę.

Przez wiarę ten, którego nazwano
Abrahamem, usłuchał wezwania
Bożego, by wyruszyć do ziemi, którą
miał objąć w posiadanie. Wyszedł nie
wiedząc, dokąd idzie. Przez wiarę
przywędrował do Ziemi Obiecanej,
jako ziemi obcej, pod namiotami
mieszkając z Izaakiem i Jakubem,
współdziedzicami tej samej obietnicy.
Oczekiwał bowiem miasta
zbudowanego na silnych
fundamentach, którego architektem i
budowniczym jest sam Bóg. Przez
wiarę także i sama Sara, mimo
podeszłego wieku, otrzymała moc
poczęcia. Uznała bowiem za godnego
wiary Tego, który udzielił obietnicy.
Przeto z człowieka jednego, i to już
niemal obumarłego, powstało
potomstwo tak liczne, jak gwiazdy
niebieskie, jak niezliczony piasek,
który jest nad brzegiem morskim (Hbr
11, 8-12).



Ta sama epopeja trwałej wiary toczy
się dalej oraz rozwija szerzej i
intensywniej w Nowym Testamencie.
Niezrównaną mistrzynią jest dla nas
Najświętsza Maryja Panna, która
przez wiarę «przyjęła słowa Anioła
i uwierzyła w zwiastowanie, że
stanie się Matką Boga w
posłuszeństwie swego oddania
(por. Łk 1,38). Nawiedzając
Elżbietę wzniosła swoją pieśń
pochwalną do Najwyższego, za
cuda, jakich dokonywał w tych,
którzy się Jemu powierzają (por.
Łk 1,46-55). Z radością i drżeniem
urodziła swego jedynego Syna,
zachowując nienaruszone
dziewictwo (por. Łk 2,6-7). Ufając
swemu oblubieńcowi, Józefowi
uszła z Jezusem do Egiptu, aby
uratować Go przed
prześladowaniami Heroda (por. Mt
2, 13-15). Z tą samą wiarą szła za
nauczającym Panem i pozostała z
Nim aż do Golgoty (por. J 19, 25-27).
W wierze cieszyła się owocami



zmartwychwstania Jezusa i
zachowując w swoim sercu
wszelkie wspomnienia (por. Łk 2,
19:51), przekazała je Dwunastu
zgromadzonym z Nią w
Wieczerniku, aby otrzymać Ducha
Świętego (por. Dz 1, 14; 2, 1-4)»[48].

Dlatego rozważanie wiary Maryi i
zagłębianie się w nią prowadzi nas i
pomaga nam zdać sobie sprawę z
tego, że całkowicie zależymy od
Boga. Jest to zależność, która każe
nam zrozumieć, że kiedy chwytamy
Ją mocno za rękę, stajemy się zdolni
czynić cuda o nadzwyczajnym
znaczeniu dla naszego własnego
życia, dla Kościoła, dla
współodkupienia, które zostało nam
powierzone. Nadzwyczajnego
znaczenia, które w logiczny sposób
spływa na zajęcia i drobiazgi
pozornie obojętne, ponieważ z
Bogiem possumus!, możemy
wszystko, a bez Niego nihil — nic.



Ze względu na wiarę Apostołowie
zostawili wszystko, żeby iść w ślad za
Mistrzem. W ten sam sposób
postępowali uczniowie pierwszych
czasów i męczennicy, którzy oddali
swoje życie za świadczenie Ewangelii
oraz niezliczeni chrześcijanie
wszystkich czasów, również
najnowszych. «Ze względu na wiarę
na przestrzeni stuleci mężczyźni i
kobiety każdego wieku, których
imię jest zapisane w Księdze Życia
(por. Ap 7, 9, 13, 8), wyznali piękno
pójścia za Panem Jezusem, tam
gdzie byli wzywani, żeby dać
świadectwo swojego bycia
chrześcijanami: w rodzinie, w
życiu zawodowym, publicznym, w
wypełnianiu charyzmatów i
posług, do których byli
powoływani»[49].

Przykładśw. Josemaríi

29. Spójrzmy na historię Kościoła, w
której nigdy nie brakowało mężczyzn



i kobiet będących narzędziami w
rękach Boga, którzy nadawali nowy
impuls i żywotność wierze ludu
chrześcijańskiego w chwilach
trudności. Myślę o przykładzie
naszego Założyciela. Św. Josemaría
rozmyślał wiele o naszych
poprzednikach w wierze oraz o ich
odpowiedzi na Boże wezwanie.
Dlatego, jak patriarcha Abraham,
nasz Ojciec porzucił swoje szlachetne
projekty i, posłuszny głosowi
Bożemu, stał się pielgrzymem na
wszystkich ścieżkach świata, żeby
nauczać swoich braci i siostry
doktryny «starej jak Ewangelia i
jak Ewangelia nowej»[50]: że Bóg
wzywa nas wszystkich do bycia
świętymi w pracy i w
okolicznościach życia codziennego,
pośród rzeczywistości doczesnej. Był
człowiekiem i kapłanem wiary i
nadziei — cnót, które razem z
miłością Pan wlewał coraz
intensywniej w jego duszę. Aby
pielęgnować ową gigantyczną wiarę i



wielką nadzieję, osiągnął zdolność
doprowadzenia do końca misji, którą
otrzymał. Dzisiaj niezliczone — jak
gwiazdy na niebie i jak ziarnka piasku
na wybrzeżu morza (Rdz 22, 17) —
osoby w różnym wieku, różnych ras i
stanu karmią się tym duchem i
poszukują w ten sposób chwały
Boga.

Życie św. Josemaríi ukazuje, że każdy
nasz dzień może i powinien być
czasem wiary, nadziei, miłości, bez
ustępstw na rzecz egoizmu. Wypada
zatem, żebyśmy zapytali samych
siebie, w jaki sposób objawiają się
cnoty teologalne w naszym
codziennym zachowaniu: czy
umiemy rozpoznać opatrznościową
rękę naszego Boga Ojca we
wszystkich okolicznościach, zarówno
w tych, które uważamy za
sprzyjające, jak w tych, które wydają
się nam przeciwne. Czy jesteśmy
zatem mocno przekonani, że omnia
possibilia credenti (Mk 9, 23 ), że



wszystko możliwe jest dla tego, kto
wierzy, choćby nie posiadał
osobistych zasług ani ludzkich
środków. Jeżeli jesteśmy optymistami
w apostolstwie i posiadamy
nadprzyrodzony optymizm oparty na
przekonaniu, że — jak stwierdza
Apostoł — omnia possum in eo, qui
me confortat (Flp 4, 13), wszystko
możemy w Chrystusie, który jest
naszą mocą.

Być może powinniśmy zakończyć
tym, że jeszcze nie ćwiczymy się
należycie w tych cnotach. Wypada
zatem osobiście zastosować
rozważania św. Josemaríi: «Brak
nam wiary. Kiedy będziemy żyć tą
cnotą ufając Bogu i jego Matce —
będziemy odważni i wierni.
Wówczas Bóg, który jest zawsze
ten sam, będzie działał cuda
naszymi rękami.

— Użycz mi o Jezu, tej wiary, której
naprawdę pragnę! Matko moja i



Pani moja, Najświętsza Maryjo
Panno, spraw bym wierzył!»[51].

Nasz Ojciec błagał wielokrotnie dla
samego siebie i dla swoich licznych
synów i córek oraz dla wszystkich
chrześcijan o wzrost w cnotach
teologalnych: adauge nobis fidem,
spem, caritatem!, przymnóż nam
wiary, nadziei i miłości. Modlił się o
to codziennie, prosząc również —
bez słów, w sercu — kiedy podnosił
Hostię albo kielich podczas Mszy
Świętej. Poruszał go jedyny cel — aby
być lepszym sługą i abyśmy my byli
lepszymi sługami Boga i dusz w
każdej chwili i w każdej sytuacji.
Tylko w ten sposób, podkreślam,
Kościół napełnią nowe owoce, teraz i
zawsze. Jak pisze Papież,
«pragniemy, aby ten Rok rozbudził
w każdym wierzącym aspirację do 
wyznawania wiary w jej pełni i z
odnowionym przekonaniem, z
ufnością i nadzieją»[52].



«Zwłaszcza w tym Roku każdy
wierzący powinien ponownie
odkryć treść wiary — dodaje
Papież — wyznawanej,
celebrowanej, przeżywanej i
przemodlonej, i zastanowić się nad
samym aktem wiary. Nie
przypadkiem w pierwszych
wiekach chrześcijanie musieli
nauczyć się Credo na pamięć. Było
ono ich codzienną modlitwą, aby
nie zapomnieć o zobowiązaniu
przyjętym wraz ze chrztem»[53].

Prosić o wiarę i pogłębiać tę cnotę

30. W tych miesiącach — oby udało
nam się rozbudzić tego ducha na
zawsze — odmawiając Credo podczas
Mszy Świętej i w innych chwilach,
dokładajmy starań, żeby wyznawać
wiarę Kościoła z większą
świadomością, bardziej skupiając się
na słowach i ich znaczeniu. Bardzo
pomocne będzie również
studiowanie i częste rozważanie



artykułów składających się na
Symbol. Środkiem o
pierwszorzędnym znaczeniu, który
pośród innych zaleca Benedykt XVI,
by lepiej przeżyć ten czas, jest
studiowanie Katechizmu Kościoła
Katolickiego — a także jego 
Kompendium — cennego dziedzictwa
II Soboru Watykańskiego, gdzie w
sposób pełny, organiczny i
uporządkowany zebrano wszystkie
prawdy doktryny katolickiej.

«Istnieje w istocie głęboka jedność
między aktem, którym się wierzy a
treścią, której dajemy nasze
przyzwolenie»[54]. Poznanie treści
wiary jest istotne, żeby móc dać im
własne przyzwolenie, aby w pełni
przylgnąć rozumem i wolą do tego,
co głosi Kościół. Ta akceptacja
oznacza, że kiedy się wierzy,
dobrowolnie przyjmuje się całą
tajemnicę wiary, ponieważ sam Bóg
gwarantuje prawdę, objawiając się i



oferując naszemu rozumowi swoją
tajemnicę miłości.

«Z drugiej strony — pisze dalej
Papież —nie możemy zapominać,
że w naszym kontekście
kulturowym wielu ludzi, choć nie
rozpoznaje w sobie daru wiary,
szczerze poszukuje ostatecznego
sensu i definitywnej prawdy o
swym istnieniu i świecie. To
poszukiwanie jest autentyczną
„preambułą” wiary, gdyż kieruje
ludzi na drogę, która prowadzi do
tajemnicy Boga»[55].

Nie ustawajmy w odkrywaniu
duchowych niepokojów obecnych we
wszystkich duszach i sugerowaniu
im odpowiedniej formacji
zaspokajającej pragnienie Prawdy.
Szczególnie w obecnych czasach
nabiera wielkiego znaczenia
nauczanie tych osób, z którymi z
takiego czy innego powodu
obcujemy, albo przypominanie im, że



życie ziemskie stanowi przejściowy
etap ludzkiej egzystencji. Bóg
stworzył nas do życia wiecznego,
przeznaczył nas do udziału w swoim
Boskim życiu, abyśmy osiągnęli w
ten sposób pełne i niekończące się
szczęście. Ten dar Trójcy
Przenajświętszej można osiągnąć w
pełni dopiero po śmierci ciała, ale
rozpoczyna się on już tutaj, na ziemi. 
A to jest życie wieczne: aby znali
Ciebie, jedynego prawdziwego Boga,
oraz Tego, którego posłałeś, Jezusa
Chrystusa (J 17, 3). Kto spożywa moje
Ciało i pije moją Krew, ma życie
wieczne, a Ja go wskrzeszę w dniu
ostatecznym (J 6, 54).

31. W nadchodzących miesiącach
stajemy przed nową szansą
dogłębnego rozważenia tajemnicy
Jezusa Chrystusa. Swoimi uczynkami
i słowami Jezus ukazał nam Ojca i
wskazał drogę, która do Niego
prowadzi. Udostępnił nam to, co
potrzebne, żeby osiągnąć cel: Kościół



z jego sakramentami i instytucjami.
Dodatkowo jeszcze posłał nam Ducha
Świętego, który, zamieszkując przez
łaskę w duszach, nieustannie kieruje
ludzi do domu Ojca. Wszystko tryska
niczym owoc Boskiej łaskawości,
dlatego w tym przejawia się miłość, że
nie my umiłowaliśmy Boga, ale że On
sam nas umiłował i posłał Syna
swojego jako ofiarę przebłagalną za
nasze grzechy (1 J 4, 10).

Bądźmy przekonani, że u jest źródeł
rozważania i zachęcania do
rozważań znajduje się podstawowa
prawda: «Bóg nas miłuje!
Wszechmogący, Wszechmocny,
który stworzył niebo i ziemię»[56].
Zadziwmy się i dziękujmy za to
niesamowite przesłanie, które mamy
rozpowszechniać wszędzie niosąc
powszechną katechezę. Wyraz 
katecheza oznacza pierwotnie w
języku greckim „sprawić, żeby
dźwięczało w uszach”. Dla
chrześcijan jest to metoda nauczania



stosowana przez Kościół już w
pierwszych chwilach, od kiedy
zaczęto przekazywać ludzkości
najcenniejszą perłę i skarb
zbawienia, jak wyjaśniał Mistrz. W
ten sposób, słuchając, pierwsi
uczniowie Pana przyjęli Dobrą
Nowinę. Następnie przekazali ją
innym w sposób angażujący wolę i
działanie tak, że słuchali oni Dobrej
Nowiny i zaczynali nią żyć.

W ten sam sposób musimy również
zachowywać się teraz, po dwudziestu
wiekach chrześcijaństwa: sprawić,
żeby Prawda przyniesiona przez
Jezusa Chrystusa dźwięczała w
sercach osób, z którymi stykamy się
w naszej wędrówce po ziemi, a także
— poprzez modlitwę — w sercach
tych, z którymi osobiście nie
obcujemy. Każdemu mężczyźnie,
każdej kobiecie, w stosowny sposób
musimy dać do zrozumienia: Bóg
myślał o Tobie od wieczności! Bóg Cię
miłuje! Bóg przygotował dla Ciebie



wspaniałe miejsce — Niebo — gdzie
On sam odda Ci się w posiadanie,
obdarzy Cię wiekuistą radością,
nasyci z naddatkiem pragnienie
szczęścia, które nosisz w sercu!

32. Nie wolno uważać tych
fundamentalnych prawd za
oczywiste. Wiele osób nie zna Boga
albo wytworzyło sobie o Nim
fałszywe wyobrażenie. Jedni
wyobrażają sobie Boga zazdrosnego
o przestrzeganie prawa, zawsze
gotowego, by karać, albo Boga, do
którego ucieka się tylko w przypadku
konieczności. Inni myślą o Bogu
zamkniętym we własnym szczęściu,
bardzo daleko od bólów i utrapień
ludzi. Nie przestawajmy pytać
samych siebie, czy widząc naszą
radość i pokój, osoby z naszego
otoczenia mogą dotykać dobroci
Pana w stosunku do Jego dzieci.

Każdy z nas potrzebuje, aby
umocniła się w nim «ta solidna



podstawa dotycząca
fundamentalnych tematów, żeby
być w stanie oświetlać nasz rozum
i bronić Kościoła przed atakami,
jakich doznaje niekiedy ze
wszystkich stron: jasnych
kryteriów na temat prawd
dogmatycznych i moralnych, na
temat wymogów rodziny i
nauczania chrześcijańskiego oraz
na temat praw do pracy, do
odpoczynku, do własności
prywatnej, i tak dalej, na temat
fundamentalnych wolności
zrzeszania się, wolności słowa, i
tak dalej. W ten sposób będziecie
mogli z radością doświadczać
prawdy owych słów: veritas
liberabit vos (J 8, 32), dlatego że
prawda da wam radość, pokój i
cel»[57].

Prośmy usilnie Ducha Świętego, żeby
nam towarzyszył, żebyśmy umieli
dawać przekonujące świadectwo i
przedstawić — zgodnie z poziomem



wiedzy i formacji każdego z nas —
racjonalne argumenty pomagające
każdej osobie otworzyć umysł na
prawdę. Módlmy się z wytrwałą
ufnością. Jest to kwestia wielkiej
wagi. Pamiętajmy też o obietnicy
Pana: powiadam wam: Jeśli dwaj z
was na ziemi zgodnie o coś prosić
będą, to wszystkiego użyczy im mój
Ojciec, który jest w niebie (Mt 18, 19).
Jeżeli będziemy mocno zjednoczeni
w modlitwie, zwierając szeregi jak
zbrojne zastępy (Pnp 6, 4), w bitwie
pokoju i radości, otrzymamy od
Niebios to, o co błagamy Boga.

Komentując werset Ewangelii, który
właśnie przepisałem, Benedykt XVI
podkreśla, że «Słowo, którego
używa Ewangelista dla wyrażenia
pojęcia «zgodnie», (…) nawiązuje
do «symfonii» serc. Właśnie to
wzrusza Serce Boga. A zatem
zgodność w modlitwie okazuje się
ważna, by mogła być ona przyjęta
przez Ojca niebieskiego»[58].



Trzymajmy się zawsze bardzo blisko
Papieża i jego intencji, ponieważ w
ten sposób przybliżamy się bardziej
do Chrystusa i razem z Nim przez
Ducha Świętego nasza modlitwa
skutecznie dotrze do Boga Ojca.

FORMACJA DOKTRYNALNA

33. Nasz Ojciec wyliczał pięć
fundamentalnych aspektów formacji:
osobisty, doktrynalno-

-religijny, duchowy, apostolski i
zawodowy. Rok Wiary bardzo mocno
zachęca nas do ponownej refleksji na
temat naszej formacji doktrynalnej.
Powód jest bardzo prosty: cała ta
formacja z różnych perspektyw
zmierza do tego, żebyśmy osobiście
pogłębiali treść wiary i sens samej
wiary. W ten sposób, dzięki
rozważaniu tego odnowionego 
intellectus fidei, będziemy mogli w
odpowiedni sposób głosić naszym
kolegom i przyjaciołom tajemnicę
Miłości Boga w Jezusie Chrystusie.



Formacja w doktrynie Kościoła

34. Nasz Założyciel w syntetyczny
sposób, obrazowym zdaniem,
określał podstawową działalność
Dzieła — jest nią «przekazywanie
nauki». Stąd wypływa nieustanny i
radosny obowiązek dostarczania
wiernym Prałatury pokarmu
formacji, zwłaszcza w jej aspekcie
doktrynalno-religijnym. Myślę o
radości naszego Ojca, obserwującego
z Nieba, jak nieprzerwanie
organizowane są te zajęcia, zgodnie z
warunkami i potrzebami każdego
miejsca. Wszystkim Wam
przypominam to, co powtarzał nam
nieustannie, żeby wyryło nam się
głęboko w pamięci: «Dokładajcie
wielu starań w przyswajaniu
przekazywanej Wam nauki, w taki
sposób, żeby nie uległa zastojowi.
Odczuwajcie też potrzebę i
radosny obowiązek niesienia
innym umysłom formacji, którą
przyjmujecie, żeby zaowocowała



dobrymi uczynkami, pełnymi
prawości, również w sercach
innych osób»[59].

Aby służyć, służyć, komentował
bardzo często św. Josemaría,
używając różnych znaczeń
czasownika służyć: być użytecznym
innym i mieć rzeczywistą zdolność
stawiania czoła różnym
okolicznościom. Zdaniem tym
podsumowywał wielkie znaczenie
dobrego przygotowania każdego we
wszystkich dziedzinach, z
pragnieniem skutecznej współpracy
w planach Boga i Kościoła. «Aby móc
służyć duszom, musimy przede
wszystkim być użyteczni, to
znaczy, korzystać z formacji. W
innym przypadku nie będziemy
dobrymi narzędziami, nie
będziemy użyteczni»[60]. W
odniesieniu do naszego celu
apostolskiego: służy jedynie ten, kto
ma i kultywuje żywą i oświeconą
wiarę, ponieważ tylko z perspektywy



tej wiary może służyć apostolstwu
Dzieła i formacji doktrynalnej
bliźnich.

Przekonany o tej naglącej
konieczności, św. Josemaría ustalił
wzorce dla formacji doktrynalno-
religijnej wiernych Dzieła i rozwijał
je stopniowo. Przyjrzyjmy się w
naszym obcowaniu z Panem temu, co
mówił nam bez przerwy. «Cele, jakie
stawiamy sobie wspólnie, to
świętość i apostolstwo. Aby zaś je
osiągnąć, potrzebujemy nade
wszystko formacji. Dla naszej
świętości konieczna jest doktryna,
a dla prowadzenia apostolstwa —
również doktryna. Natomiast dla
doktryny — konieczny jest czas w
stosownym miejscu, przy pomocy
odpowiednich środków. Nie
spodziewajmy się nadzwyczajnego
oświecenia od Boga, który nie
musi nam go udzielać, kiedy daje
nam konkretne ludzkie środki:



naukę, pracę. Trzeba korzystać z
formacji, trzeba studiować»[61].

Paraklet, mieszkający w duszach w
stanie łaski wraz z Ojcem i Synem,
jest prawdziwie — dla tych, którzy
słuchają Jego głosu i są posłuszni
Jego natchnieniom — Tym, który
sprawia, że «nauczanie Jezusa może
przeniknąć do duszy i serca
człowieka»[62]. Sam Jezus Chrystus
nazwał Go Duchem Prawdy i
zapewnił nas: Gdy zaś przyjdzie On,
Duch Prawdy, doprowadzi was do
całej prawdy. Bo nie będzie mówił od
siebie, ale powie wszystko, cokolwiek
usłyszy (…). On Mnie otoczy chwałą,
ponieważ z mojego weźmie i wam
objawi (J 16, 13-14). Natomiast Ojciec
Święty Jan Paweł II, komentując te
fragmenty Ewangelii, nauczał: «Jezus
powiedział o sobie: „Ja jestem
prawdą” (J 14, 6), a Duch Święty tę
prawdę Chrystusa objawia i
rozpowszechnia (...). Duch jest
Światłem duszy, Lumen cordium —



takim imieniem wzywamy Go w
Sentencji na uroczystość Zesłania
Ducha Świętego»[63].

My, chrześcijanie, możemy mieć tę
świadomość, że jesteśmy bardziej
wolni, niż ktokolwiek, jeżeli nie
pozwolimy, żeby pociągnęły nas
nietrwałe uroki danej chwili. Kościół
zachęca swoje dzieci, żeby
zachowywały się jak
«odpowiedzialni i konsekwentni
obywatele katoliccy, w taki sposób,
żeby rozum i serce każdego z nas
nie poruszały się oddzielnie, każde
w swoją stronę, tylko zgodnie i
pewnie, aby w każdej chwili czynić
to, co jest do zrobienia, nie dając
się pociągnąć — z powodu braku
osobowości i wierności sumieniu
— przejściowym skłonnościom lub
modom: abyśmy już nie byli
dziećmi, którymi miotają fale i
porusza każdy powiew nauki, na
skutek oszustwa ze strony ludzi i



przebiegłości w sprowadzaniu na
manowce fałszu(Ef 4, 14)»[64].

Pogłębiać doktrynę wiary

35. Jeżeli pragniemy poznawać i
miłować Boga, jeżeli pragniemy, żeby
inni poznawali Go i miłowali,
okazuje się niezbędne, żeby doktryna
katolicka formowała coraz bardziej
nasze poznanie i poruszała naszą
wolę. Poza tym, obecnie, wobec
dominującej kultury, która dąży do
oddzielenia się od Boga, ten
obowiązek staje się szczególnie
konieczny.

Stąd decydującego znaczenia nabiera
pilność przygotowania
doktrynalnego, bez zrywania
ciągłości. Nie porzucajcie nigdy
studiów, a konkretniej, zajmowania
się teologią — każdy według swoich
możliwości, żeby nabyć ów 
intellectus fídei, o którym Wam
mówiłem. Powinniśmy odczuwać
mocno i radośnie ową wewnętrzną



siłę «fides quærens intellectum»[65]:
siłę rozumu formowanego przez
wiarę, które popycha do coraz
głębszego poznawania tego, w co się
wierzy. Studiowanie teologii, nie
rutynowe ani po prostu pamięciowe,
może i powinno być związane z
życiem, jako wielka pomoc w
harmonijnym połączeniu prawd
naszej wiary z rozumem i
nabywaniu spojrzenia na świat z
perspektywy wiary, rozważając jej
treści. Tylko w ten sposób można
rozstrzygać liczne problemy w
złożonych sytuacjach, jakie pojawiają
się w zajęciach zawodowych i
rozwoju społeczeństwa jako całości.
Właśnie dlatego, że jesteście wolni,
córki i synowie moi, dlatego że każdy
decyduje i postępuje z pełną i
całkowitą swobodą, starajcie się
zwrócić szczególną uwagę na dobrą
formację Waszego rozumu i Waszego
sumienia, żeby posiąść zasób wiedzy,
nie tylko z dziedziny nauk ludzkich,
ale również z nauk teologicznych,



które pozwolą Wam myśleć, oceniać i
postępować tak, jak wypada
chrześcijaninowi.

Musimy rozwijać się intelektualnie,
żeby skutecznie stawiać czoła tym
kwestiom doktryny katolickiej, które
są szczególnie ważne z racji
wykonywania danego zawodu, albo
które są szczególnie aktualne w
kraju. Zmieniają się one w zależności
od miejsca, ale obecnie niektóre
obowiązują wszędzie — mianowicie
te związane z małżeństwem i
rodziną, wychowaniem, bioetyką, i
tak dalej.

36. Dlatego też nalegałem, żeby nadal
dokształcać i zwiększać specjalizację
wykładowców w różnych Studia
Generalia Prałatury. Należy wspierać
badania na wysokim poziomie na
uniwersytetach, którym Opus Dei
świadczy pomoc duchową. Należy
powoływać grupy interdyscyplinarne
— na przykład, złożone z lekarzy,



biologów, prawników, filozofów,
socjologów — które poświęcą się
temu zadaniu ze zmysłem
apostolskim.

Wielu wiernych Prałatury może wraz
z innymi osobami podjąć podobną
pracę w ośrodkach akademickich,
publicznych lub prywatnych, w
których pracują. Wielu innych, choć
nie zajmuje się zawodowo tymi
konkretnymi dziedzinami, jest w
stanie dołożyć swoją cegiełkę,
przyczyniając się do stworzenia
zdrowej opinii publicznej, szanującej
prawo naturalne i uformowanej
przez chrześcijańskie przesłanie,
używając odpowiednio środków
komunikacji społecznej. Słyszeliście,
jak mówiłem, że zwykły list albo mail
do gazety, objaśniający z sympatią i
jasno — z darem języków — jakąś
kwestię doktryny katolickiej, okazuje
się niekiedy skuteczniejszy, niż
opasły traktat. Kiedy opinia
publiczna jakiegoś kraju przedstawia



zdeformowaną wizję Kościoła, a
nawet kiedy organizowane są
otwarte kampanie oczerniające,
katolicy nie mogą pozostawać bierni.
Musimy reagować na te nadużycia ze
względu na sprawiedliwość w
stosunku do Boga i w stosunku do
społeczeństwa, demaskować mniej
lub bardziej podstępne ataki i
domagać się szacunku, na jaki
zasługuje Kościół, abstrahując od
błędów niektórych jego członków.

W tym celu, podkreślam, pilne staje
się zadanie rozwoju naszej formacji
teologicznej, zgłębianie — w miarę
potrzeb i indywidualnych
okoliczności — kwestii
dyskutowanych na forum opinii
publicznej, związanych z
fundamentalnymi aspektami
Objawienia. Wykorzystujmy udział
w zajęciach i wykładach z filozofii,
teologii, prawa kanonicznego,
uczestnicząc nich z nadzieją,
punktualnością i pragnieniem



osiągnięcia wielkich korzyści.
Wykorzystajmy je również dlatego,
że dają one okazję innym osobom
uczestnictwa w katechezie
doktrynalnej i duchowej.

37. Analizując nauczanie Ojców i
Pisarzy Kościoła, Benedykt XVI
zatrzymuje się na kwestii o
szczególnie doniosłym znaczeniu w
chwili obecnej. Stwierdza, że wielki
błąd dawnych religii pogańskich
polegał na tym, że nie trzymały się
one dróg nakreślonych w głębi duszy
przez Boską Mądrość. «Dlatego też
zmierzch religii pogańskiej był
nieunikniony: było to logiczną
konsekwencją oderwania się religii
— która została sprowadzona do
niejednorodnego zbioru
ceremonii, konwencji i zwyczajów
— od prawdy bytu»[66]. Ojciec
Święty dodaje, że papieże i pisarze
chrześcijańscy dokonali wtedy
innego wyboru. «Był to wybór na
rzecz „prawdy” bytu w opozycji do



mitu „zwyczaju”»[67]. Tertulian, jak
wspomina Ojciec Święty, napisał: 
«Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit — Pan nasz Chrystus
powiedział, że jest prawdą, a nie
zwyczajem»[68]. Zaś następca Piotra
podkreśla, że «warto w związku z
tym zauważyć, że wyrażenie 
consuetudo, użyte tutaj przez
Tertuliana w odniesieniu do religii
pogańskiej, można przetłumaczyć
we współczesnych językach jako
„moda panująca w danej kulturze”,
„moda panująca w danej
epoce”»[69].

Nie powinniśmy w to wątpić. Mimo
pozornego zwycięstwa relatywizmu
w niektórych miejscach, ten sposób
myślenia i wprowadzania w błąd tak
wielu ludzi ostatecznie zawali się
niczym domek z kart, dlatego że nie
jest zakotwiczony w prawdzie Boga
Stwórcy i Jego Opatrzności, która
kieruje drogami historii.



Równocześnie rzeczywistość, którą
widzimy wokół siebie, musi zachęcać
nas do tego, by nie poddawać się i nie
opuszczać osób rozczarowanych,
które utraciły sens.

ZJEDNOCZENIE Z CHRYSTUSEM
POPRZEZ MODLITWĘ I OFIARĘ

38. Wiem, że św. Josemaría często
powtarzał i rozważał słowa św.
Ignacego Antiocheńskiego, kiedy w
drodze do Rzymu, gdzie miał ponieść
męczeństwo, rozważał, że jest «Bożą
pszenicą» i że musi zostać starty
zębami dzikich zwierząt «aby się stać
czystym chlebem Chrystusa»[70].
Również my, chrześcijanie, wiemy, że
jesteśmy Bożą pszenicą, dlatego że
mamy radosny obowiązek
udostępniania pokarmu duchowego
tym, którzy, z takiego czy innego
powodu, znajdują się obok nas.

Bądźmy głęboko przekonani, że Bóg
pragnie, abyśmy byli chlebem
Chrystusa, by zaspokoić głód dusz.



Aby zaś to osiągnąć, należy dać się
zemleć bez oporów, jak ziarna z
kłosów. Należy też podjąć
postanowienie wykorzystania do
głębi, nie połowicznie, sposobów,
jakimi Pan posługuje się, aby
wyrównać chropowatości naszego
charakteru, aby wydrzeć z naszego
zewnętrznego i wewnętrznego
postępowania — przez wzgląd na
miłość, choćby wiele to kosztowało —
owo ja, które każdy zachowuje w
najwyższym stopniu. Ta praca
oczyszczenia — wiemy to z własnego
doświadczenia — jest konieczna do
uzyskania odpowiednich owoców
nadprzyrodzonych. Wytłumaczył
nam to obrazowo Mistrz: Jeżeli
ziarno pszenicy wpadłszy w ziemię nie
obumrze, zostanie tylko samo, ale
jeżeli obumrze, przynosi plon obfity (J
12, 24).

Zjednoczenie z Chrystusem
Ukrzyżowanym



39. Jezus Chrystus pragnie, by
wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy (1 Tm 2,
4). Ta święta ambicja powinna
kształtować nasze postępowanie.
Musimy nadawać wyraźnie
apostolski charakter wszystkiemu, co
robimy, w najróżniejszych sytuacjach
i chwilach. Każdy wierny Dzieła,
nawet ten, kto nie jest w stanie
prowadzić bezpośredniego
apostolstwa — dlatego że jest chory,
że znajduje się w nowym miejscu
albo nie zna języka, i tak dalej —
rozwija bardzo bezpośrednią i
niezwykle płodną pracę apostolską.
Osiągniemy to wszyscy, jeżeli
będziemy się starali obcować z
Bogiem w normach pobożności,
dobrze wykonywać pracę i
codziennie podczas Mszy Świętej
ofiarować wszystko Bogu. Pan
oczekuje od nas, że ofiarujemy Mu
wykorzystywanie i poszukiwanie
okazji do podejmowania drobnych
umartwień lub spełnianie wymogów



każdej chwili nieustannie, «jak bicie
serca»[71].

Zjednoczenie z Chrystusem
Ukrzyżowanym ma podstawowe
znaczenie dla realizacji tego
programu apostolskiego. Nie można
naśladować Jezusa nie wyrzekając
się samych siebie, nie pielęgnując
ducha umartwienia, nie praktykując
konkretnych uczynków pokutnych.
Ojciec Święty podkreśla, że «każdy
chrześcijanin jest powołany do
zrozumienia, przeżywania i
poświadczania swoim życiem
chwały Ukrzyżowanego. Krzyż —
oddanie samego siebie przez Syna
Bożego — jest ostatecznie
„znakiem” par excellence, który
został nam dany dla zrozumienia
prawdy o człowieku i prawdy o
Bogu: wszyscy zostaliśmy
stworzeni i odkupieni przez Boga,
który przez miłość poświęcił w
ofierze swojego jedynego Syna.
Dlatego, jak napisałem w encyklice



Deus caritas est, na krzyżu
„dokonuje się owo zwrócenie się
Boga przeciwko samemu sobie,
poprzez które On ofiarowuje
siebie, aby podnieść człowieka i go
zbawić — jest to miłość w swej
najbardziej radykalnej
formie” (12)»[72].

Wejście w Rany Chrystusa

40. Słyszeliśmy wiele razy
porównanie, którego używał św.
Josemaría. Mówił, że my,
chrześcijanie, którzy pragniemy
kroczyć blisko Mistrza, musimy być 
«w poranionych dłoniach
Chrystusa ziarnem, które Boski
Siewca rzuca w bruzdę. I tak jak
siewca wkłada rękę do sakwy,
wyjmuje ją napełnioną złotymi
ziarnami i rzuca je w powietrze,
tak musimy oddawać się wy i ja,
nie oczekując niczego na ziemi ani
nie wymyślając sobie trosk, które
nie istnieją. Jednakże trzeba, jak



stwierdza Ewangelia, żeby ziarno
zostało zagrzebane i pozornie
obumarło, aby było płodne (por. J
12, 24). Tylko w ten sposób
będziemy dobrym ziarnem, w
siewie, którego Pan zechce, żeby
otworzyć Boskie drogi na
ziemi»[73].

W świetle tych rozważań zbadajmy,
czy poważnie dbamy o to, by stać się
duszami pobożnymi i pokutującymi,
mocno przekonanymi, że «działanie
nic nie jest warte bez modlitwy a
modlitwa nabiera wartości przez
ofiarę»[74]. Prośmy Pana, żeby
udzielał nam codziennego głodu
większego poświęcenia, skutecznych
pragnień oddawania się z radością
dla dobra dusz. Można to osiągnąć
tylko wtedy, jeśli codziennie podczas
Mszy Świętej odnawiamy nasze
staranie, aby być żywą hostią w
zjednoczeniu z Chrystusem.



Nikt nie neguje wielkości i znaczenia
tego, do czego czujemy się ponagleni:
do bycia hostią z Chrystusem.
Podtrzymujmy te święte pragnienia
w chwilach dłuższego osobistego
obcowania z Chrystusem. Wzywajmy
Jezusa, za pośrednictwem Jego
Najświętszej Matki — Mistrzyni
wiary, żeby udzielił nam łaski
codziennego odnawiania wysiłku
apostolskiego i przemieniajmy te
pragnienia w konkretne uczynki,
również zgodnie z radami, które
sugeruje się nam podczas
kierownictwa duchowego.

Stanie się wtedy to, o czym mówił św.
Josemaría: Jezus Chrystus weźmie
nas w swoją poranioną dłoń i po
nasyceniu nas — jak podkreślał św.
Josemaría — swoją drogocenną
Krwią, bez opuszczania przez nas
miejsca, gdzie umieścił każdego i
każdą z nas, rzuci daleko, bardzo
daleko: uczyni płodnym nasze
poświęcenie w miejscach bliskich i



dalekich. Posłuży się naszą pracą i
naszym odpoczynkiem, naszymi
radościami i naszymi bólami,
naszymi słowami i naszym
milczeniem, żeby rzucać swoje
Boskie ziarno w tysiące serc. Bądźmy
prawdziwie «chlebem na ołtarz i
chlebem na stół: Boscy i
ludzcy»[75]. Jezus dokona nowych
niezwykłych cudów, jakie wcześniej
działał w duszach i ciałach tych,
którzy Go szukali, kiedy tłum
próbował Go dotknąć, dlatego że moc
wychodziła od Niego i uzdrawiała
wszystkich (Łk 6, 19).

Uciekanie się do Ducha Świętego

41. Tak samo, jak Jezus Chrystus
głosił Dobrą Nowinę pod wpływem
Ducha Świętego (por. Łk 4, 14), tak
my, chrześcijanie, musimy uciekać
się pełni ufności do Parakleta, jak
zalecał bł. Jan Paweł II, kiedy zbliżał
się Jubileusz roku 2000. «Do
najważniejszych zadań (...) — napisał



w liście apostolskim — należy zatem 
ponowne odkrycie obecności Ducha
Świętego, który działa w Kościele
zarówno na sposób sakramentalny,
zwłaszcza poprzez Bierzmowanie, jak
i za pośrednictwem licznych
charyzmatów, zadań i posług przez
Niego wzbudzonych dla dobra
Kościoła»[76].

W związku z tym jest jak najbardziej
logiczne, żebyśmy w apostolstwie
osobistym i w każdej pracy
apostolskiej liczyli przede wszystkim
na pocieszający fakt, że Duch Święty
działa bez ustanku w celu
uświęcania dusz, chociaż dzieje się to
zazwyczaj w ciszy. «Także w naszej
epoce Duch Święty jest głównym
sprawcą nowej ewangelizacji.
Ważnym celem będzie zatem
ponowne odkrycie Ducha Świętego
jako Tego, który w toku dziejów
buduje królestwo Boże i
przygotowuje jego ostateczne
objawienie w Jezusie Chrystusie,



działając ożywczo we wnętrzu
człowieka i sprawiając, że w
codziennym ludzkim doświadczeniu
kiełkują już ziarna ostatecznego
zbawienia, które nastąpi na końcu
czasów»[77]. Nie możemy w to
wątpić. Jeżeli będziemy uciekać się z
wiarą do Pocieszyciela, On włoży w
nasze usta trafne słowo,
odpowiednią sugestię, uprzejme i
pokorne upomnienie odnoszące się
do złych zachowań, aby konkretne
osoby zareagowały i zmieniły się.

W związku z tym poważnie
pielęgnujmy naszą relację z Duchem
Świętym. Dlatego że, jak również
nauczał św. Josemaría, mówiąc o
działaniu Pana w wiernych synach, 
«Bóg nie tylko przechodzi, ale
pozostaje w nas. Żeby wyrazić to w
jakiś sposób, znajduje się w
centrum naszej duszy w stanie
łaski, nadając nadprzyrodzony
sens naszym działaniom, dopóki
się nie sprzeciwimy i nie



wyrzucimy Go stamtąd przez
grzech. Bóg jest ukryty w was i we
mnie, w każdym»[78].

Broń modlitwy

42. Przeczytajmy ponownie słowa bł.
Jana Pawła II wypowiedziane w dniu
kanonizacji Założyciela Opus Dei.
«By wypełnić tak odpowiedzialną
misję, potrzebny jest nieustanny
rozwój duchowy, wspomagany
modlitwą. Św. Josemaría był
mistrzem modlitwy, którą uważał za
niezwykłą «broń», zdolną odkupić
świat. Zalecał zawsze: «Na
pierwszym miejscu modlitwa;
następnie, pokuta; na trzecim
miejscu — ale zdecydowanie dopiero
na trzecim — działanie» (Droga, 82).
To nie paradoks — mówił dalej
Papież — lecz nieprzemijająca
prawda: skuteczność apostolatu
zależy przede wszystkim od
modlitwy oraz od głębokiego i
regularnego życia sakramentalnego.



W tym właśnie kryje się tajemnica
świętości i prawdziwego sukcesu
świętych»[79].

Chodzi o postawę duchową, którą ten
święty kapłan — nasz Ojciec —
wprowadzał w życie, od kiedy Pan
przeszedł przez jego duszę i która
widoczna jest wyraźnie w
pierwszych latach istnienia Opus Dei,
kiedy do zrobienia było absolutnie
wszystko. W 1930 roku — Opus Dei
było wówczas jak nowo narodzone
dziecko — św. Josemaría napisał do
Izydora Zorzano, wówczas jedynego
wiernego Dzieła, słowa, które
zachowują aktualność na zawsze. 
«Jeżeli mamy być tym, czego
pragnie Pan i czego pragniemy my
— pisał —musimy się solidnie
umacniać, przede wszystkim w
modlitwiei pokucie(ofiara).
Modlitwa: nigdy, powtarzam, nie
zaniedbuj rozważania, kiedy
wstajesz. Ofiaruj codziennie jako



pokutę wszystkie przykrości i
ofiary całego dnia»[80].

Naśladujmy ten wzorzec
postępowania, niezbędny dla
wzrostu naszego życia wiarą i
wypełnienia nadprzyrodzonej misji,
jaką Mistrz powierza chrześcijanom.
Dlatego przede wszystkim musimy
codziennie wzrastać w osobistym
obcowaniu z Jezusem Chrystusem.
Pośród najbardziej wymagającej
pracy zawodowej, w ciszy kaplicy lub
kościoła, w ulicznym ruchu, w
chwilach zabawy lub odpoczynku,
pośród zajęć rodzinnych, w chorobie
i w przeciwnościach — w każdej
chwili! — musimy rozmawiać z
Bogiem duszą, sercem, zmysłami,
wargami, starając się o
przekształcenie tego wszystkiego, co
robimy, w modlitwę miłą Bogu,
często bez słów. Jednak, podkreślam,
modlitwa jest owocem życia wiarą.
Potrzeba wielkiej wiary, żeby prosić
naprawdę, z przekonaniem, tak, jak



czynił św. Josemaría: «Jezu, powiedz
mi coś, powiedz mi coś, Jezu».

Nie zapominajmy, że człowiek, który
modli się naprawdę, postępuje w
cnocie pokory, posiada radość Bożego
synostwa, odczuwa naglącą potrzebę
codziennego apostolstwa, postępuje
zawsze uprzejmie i serdecznie,
potrafi służyć, stara się zniknąć i jest
posłuszny w kierownictwie
duchowym.

Sól umartwienia

43. Nieodłączna od obcowania z
Panem jest również potrzeba
umartwienia, które wznosi się do
Boga jako «modlitwa zmysłów». Są
ludzie, których przeraża słowo
„pokuta”, ponieważ wyobrażają
sobie nie wiadomo jak nieznośne
przykrości. Nic bardziej sprzecznego
z rzeczywistością. Bóg żąda od nas
zazwyczaj ducha pokuty, który
objawia się w starannym
wypełnianiu własnych obowiązków



odpowiednio do okoliczności
każdego, wytrwale, z radością —
choćby to wiele kosztowało — bez
ustawania, z heroiczną wiernością w
sprawach małych.

Św. Josemaría, który był tak hojny w
wielkich aktach pokuty, do których
zachęcał go Pan — ponieważ
stanowiły część jego założycielskiej
misji — nadawał również szczególne
znaczenie pokucie drobnej, ale
tryskającej miłością. Tak wyjaśnia to
w krótkich zapiskach z 1930 roku
dotyczących sposobu
przeprowadzania rachunku
sumienia. «Pokuta: Jak przyjąłem
tego dnia przeciwności
pochodzące z ręki Boga? Te, które
sprawili mi swoim charakterem
moi koledzy? Te wynikające tylko z
mojej nędzy? Czy umiałem
ofiarować Panu jako pokutę sam
ból, który odczuwam z tego
powodu, że obraziłem Go tak wiele
razy? Czy ofiarowałem wstyd



moich wewnętrznych rumieńców i
upokorzeń, rozważając, jak
niewielkie są moje postępy na
drodze cnót?»[81].

Świat odczuwa dzisiaj — i będzie
odczuwał zawsze — szczególną
potrzebę dusz, które miłują ofiarę
przyjmowaną dobrowolnie ze
względu na miłość do Boga. W każdej
chwili dostępna jest broń zdolna
przynosić zwycięstwa w walce
przeciwko hedonizmowi, który tak
wiele ofiar powoduje wśród
chrześcijan i niechrześcijan:
przeciwko nadmiernym
przyjemnościom ciała i zmysłów.
Weźmy pod uwagę, że aby zniszczyć
nieuporządkowane przywiązanie do
własnego ja, konkretnym remedium
jest składana ofiara, prawdziwa
ofiara całopalna z naszych zmysłów
wewnętrznych i zewnętrznych, z
naszych władz umysłowych, z naszej
duszy i naszego ciała, składana w



ścisłym zjednoczeniu z Jezusem
Chrystusem.

Musimy «ofiarować nasze życie,
nasze poświęcenie bez zastrzeżeń i
bez uników, jako pokutę za nasze
grzechy, za grzechy wszystkich
ludzi, naszych braci; za grzechy
popełnione we wszystkich czasach
i za te, które zostaną popełnione
do końca wieków. Przede
wszystkim za katolików, za
wybranych przez Boga, którzy nie
umieją odpowiedzieć Bogu, którzy
zdradzają szczególną miłość, jaką
Pan ich ukochał»[82]. Należy tu
dodać aspekt, o który nasz Ojciec
zawsze dbał: chodzi o wygrywanie z
pełnym nadziei optymizmem, z
pewnością, że Pan uczyni nas
zwycięzcami, przez wiarę, ufność w
Nim i przez miłość do Boga i do dusz.

44. Te słowa św. Josemaríi pomagają
nam hojnie podejmować codzienne
umartwienia. Wszyscy potrzebujemy



oczyszczać się bez wahania. Dopiero
wówczas będziemy w stanie
uzdrawiać — z radością właściwą
dzieciom Bożym — środowisko, w
którym się znajdujemy. 
«Zadośćuczynienia, a ponad
zadośćuczynienie —Miłości, która
niczym rozpalone żelazo zdoła
wypalić wszelki brud dusz
naszych i będzie jak żar,
wzniecający Boży płomień w
nędznej czeluści naszych serc»[83].
Sugeruję Wam również, żebyśmy,
jeśli w jakiejś chwili czujemy się
tchórzami, kontemplowali Jezusa w
godzinach Jego Męki, którą poniósł z
na miłości do nas. «Czy po tym
wszystkim... po tym wszystkim,
czy będziesz jeszcze wzbraniał się
przed pokutą?»[84].

Postępując po chrześcijańsku
wzbudzajmy w innych potrzebę
konkretnego i stałego apostolstwa w
stosunku do młodych i starszych,
zdrowych i chorych, tych, z którymi



łączą nas relacje zawodowe lub
przyjaźni, pokrewieństwa,
zamiłowań itd. Prośmy Najświętszą
Maryję Pannę, która przymnoży nam
zadań apostolskich w najbliższych
miesiącach, żebyśmy byli
głosicielami radości płynącej z wiary
w Boga i żebyśmy zawsze
postępowali w ten sposób. Poza tym
prośmy Go, żeby zsyłał obfite łaski
swojego Syna, aby wielu mężczyzn i
wiele kobiet otworzyło swoje serca
na łaskę Bożą nie zamykając się na
nią, a także by zdecydowali się
kroczyć z Chrystusem ścieżką, która
prowadzi do pełni szczęścia, jakie On
sam przygotował dla każdego przed
wiekami.

ZADANIE APOSTOLSKIE

45. Prowadzenie „Misji”, zadania
apostolskiego, które Pan nam
powierzył, jest możliwe tylko z
perspektywy opisanego wyżej „życia
wiary”. Musi być niczym „epifania”



wiary. To właśnie wiara — doktryna i
życie — nadaje solidność i
skuteczność życiu chrześcijańskiemu
i czyni je w najwyższym stopniu
atrakcyjnym. Wskazuje na to fakt, że
wiele osób, które nie mają wiary,
pragnie — być może bez
wprowadzania tych pragnień w życie
— osiągnąć szczęście,
bezpieczeństwo i pokój, które
dostrzegają w ludziach wierzących w
Boga.

Apostołujmy żyjąc cnotą wiary.
Codziennie odnawiajmy naszą
ufność Bogu. Trzeba często
wynagradzać za obrazę Boga i za
szkodę, jaką wyrządza się duszom.
Córki i synowie moi, musimy mieć
świadomość naglącej konieczności
nieustannego wynagradzania,
właśnie ze względu na osobiste
apostolstwo, jakie prowadzimy. To
wynagradzanie jest jak papierek
lakmusowy, który wskazuje bez
żadnej wątpliwości głębię uczuć



naszej chrześcijańskiej duszy,
autentyczność naszego bólu wobec
sytuacji społeczeństwa. Postępujmy
w ten sposób, wiedząc, że jeżeli
wyrwiemy się z ręki Boga, jesteśmy,
jak mówił nam nasz Ojciec, zdolni
popełniać błędy i okropności godne
najbardziej grzesznego stworzenia.
Odrzućmy wszelką sposobność do
pozostawania biernymi.
Powierzajmy Panu osoby, które w ten
czy inny sposób podzielają nasze
ideały. Bez lęku udajmy się na ten
siew pokoju, używając wszystkich
godziwych sposobów, żeby gaudium
cum pace niczym uderzenia dzwonu
dotarły do ostatniego zakątka ziemi.

Każdy na swoim miejscu

46. Umocnienie fundamentów
naszego dialogu z Trójcą
Przenajświętszą zdecydowaną i
wytrwałą wiarą sprawi, że skuteczne
staną się konkretne działania
apostolskie. Korzystajmy ze



wszystkich okazji służenia duszom,
jakie się przed nami pojawiają, i
kroczmy naprzód z wielką potrzebą
stwarzania nowych. Starajmy się
kończyć naszą pracę — taką, jaka
będzie — z całkowitą czystością
intencji, badając samych siebie, żeby
do tych zadań nie przesączyła się
nawet odrobina próżności. Czystość
intencji nie może się rozwiać ani
zniknąć z naszych codziennych
zadań. W ten sposób każde zajęcie,
dobrze ukończone i ofiarowane
Niebu, zamieni się w utożsamienie z
Jezusem Chrystusem i mocno
przyczyni się do budowania jedności
własnego życia.

W sercu nowej ewangelizacji
społeczeństwa każdy człowiek ma
przydzielone przez Opatrzność
konkretne miejsce. Jednak nie
możemy zachowywać się biernie ani
dawać za wygraną, dlatego że sami
jesteśmy wierni: wyjdźmy na
spotkanie dusz, żeby służyć im, tam,



gdzie są — w tysiącu splotów
rozmaitych okoliczności społecznych,
na uniwersytecie i w szkołach, w
środowiskach związanych z pracą i
odpoczynkiem, w rodzinach — żeby
dawać im formację chrześcijańską,
której potrzebują. Odczuwajmy
święty przymus przyczyniania się do
rozwoju pracy Kościoła w świecie
poprzez naśladowanie pierwszych
chrześcijan. Czasami pojawią się
przed naszymi oczami wyraźnie
widoczne przeszkody. Wówczas
nadejdzie pora zastosowania do
siebie fragmentów pewnego listu św.
Josemaríi, skierowanych do
wszystkich bez wyjątku:

«Jest logiczne, moje dzieci,
żebyście — czasami — (...)
odczuwali Waszą małość i myśleli:
cała ta praca ze mną? Ze mną,
który jestem tak mały? Ze mną,
tak pełnym słabości i błędów?



Otwierajcie w tych chwilach
Ewangelię według świętego Jana i
rozważajcie powoli ustęp, w
którym opowiada o uzdrowieniu
ślepego od urodzenia. Popatrzcie,
jak Jezus robi błoto z ziemi i śliny i
nakłada to błoto na oczy ślepca,
żeby dać mu światło (por. J 9, 6).
Pan używa odrobiny błota jako
maści (...). Przy znajomości naszej
nędzy, naszej zerowej wartości,
ale z łaską Pana i dobrą wolą
jesteśmy lekarstwem, żeby dać
światło; jesteśmy — pomimo że
doświadczamy naszej ludzkiej
małości —mocą Boską dla
innych»[85].

Niektóre i niektórzy z Was będziecie
w stanie przyczynić się bardziej
bezpośrednio do wprowadzenia tej
nowej kultury, nowego prawa, nowej
mody, do których odnosiłem się już
wielokrotnie. Te odnowione
rzeczywistości, uformowane przez
ewangelicznego ducha, muszą być



przekształcane bez zniechęcenia.
Jednak wszystkim nam, podkreślam,
przydziela się konkretnie miejsce w
tej «wojnie miłości i pokoju». Każda
kobieta, każdy mężczyzna,
niezależnie od tego, czy w pierwszym
szeregu, czy też na tylnej straży, jest
w stanie czynić bezpośrednie
apostolstwo, które, w komunii z
całym Kościołem, skutecznie wpłynie
na osiągnięcie tych celów.

Jak zaczyn w cieście

47. Kiedy przy jakiejś okazji,
odczujecie ze szczególną siłą ciężar
przeciwnego Wam środowiska — w
miejscu pracy, pośród własnych
krewnych i znajomych — pomyślcie
z głęboką odpowiedzialnością, że Pan
wzywa chrześcijan do bycia
zaczynem w cieście. Królestwo
niebieskie podobne jest do zaczynu,
który pewna kobieta wzięła i włożyła
w trzy miary mąki, aż się wszystko
zakwasiło (Mt 13, 33). Św. Jan



Chryzostom objaśnia: «Podobnie jak
zaczyn udziela swej mocy wielkiej
ilości mąki, tak samo i wy zmienicie
cały świat»[86].

W ten sposób Bóg działał i nadal
działa w historii świata. On może
sprawić, że wszyscy upadną
pokonani u Jego stóp, ponieważ
żadne stworzenie nie może oprzeć
się Jego władzy. Wówczas jednak nie
uszanowałby wolności, której On
sam im udzielił. Bóg nie chce 
zwyciężać siłą, tylko przekonywać
miłością, licząc na dobrowolną i
pełną zapału współpracę innych
stworzeń. Nie można też pomijać
faktu, że Mistrza interesują tłumy,
osoby zdezorientowane jak owce bez
pasterza. Nie chce despotycznie
narzucać swojej Prawdy, ale również
nie pozostaje obojętny wobec
ludzkiej ignorancji lub odchyleń
moralnych. Dlatego dobry ojciec
rodziny, który zaprasza na ucztę,
mówi nam: Wyjdź na drogi i między



opłotki i zmuszaj do wejścia, aby mój
dom był zapełniony (Łk 14, 23): 
compelle intrare!

«Choć pozostając na jednym i tym
samym miejscu, mógł Chrystus
wszystkich przyciągnąć do siebie,
aby tam słuchali jego nauki, nie
uczynił tego jednak dając nam
przykład, byśmy szli i szukali
ginących, jak pasterz szuka zbłąkanej
owcy, a lekarz idzie do chorego»[87].

Tą drogą nieustannej pracy, kiedy
Kościół torował sobie drogę przez
świat, doszło do niezliczonych
nawróceń. Rzadko były wynikiem
działalności wyjątkowej osobowości
albo strategii przemyślanej w
najdrobniejszych szczegółach.
Stanowiły rezultat dobrego
przykładu mężczyzn i kobiet, całych
rodzin, które z pomocą łaski
praktykowały wiarę w sposób
naturalny i potrafiły nieustannie



uzasadniać zamieszkującą w nich
nadzieję (por. 1 P 3, 15).

Jakże wielka jest odpowiedzialność
chrześcijan, każdego z osobna! Od
naszego postępowania, od wysiłku
dusz zależy tak wiele wielkich zadań,
w najwyższym stopniu skutecznych i
atrakcyjnych. «Wszak inni, którzy
„utracili smak”, mogą się podnieść
przy waszej pomocy; gdyby się to
przytrafiło wam, zgubicie siebie i
innych. Dlatego do im większych
dzieł przystępujecie, tym większej
gorliwości wam potrzeba»[88].

Na głębię!

48. Od początków Opus Dei
apostolstwo wiernych Prałatury,
współpracowników i przyjaciół
stanowiło w łonie Kościoła narzędzie
w rękach Pana, żeby świadczyć
wielkie usługi na całym świecie,
mimo naszej osobistej małości. 
Gratias tibi, Deus!, musimy wołać
nieustannie. Równocześnie



powinniśmy czynić więcej. Duc in
altum! (Łk 5, 4), wypłyń na głębię,
wypłyńmy dalej bez lęków i wahań,
opierając się zawsze na trwałym
fundamencie nakazu Mistrza,
utwierdzeni w wierze w Niego. Jakie
niezwykłe możliwości apostolskie
otwiera przed nami Rok Wiary!
Każdemu przypada wysiłek ich
wykorzystania. Tę pracę z duszami
należy podejmować w każdej
sytuacji, w której się znajdziemy:
przede wszystkim dbając o proszenie
Boga za konkretnymi osobami i w
konkretnych intencjach.

Zatrzymajmy się na priorytetowych
dziedzinach nowej ewangelizacji, o
której wcześniej wspomniałem.
Mając przed sobą Rok Wiary,
sprawdźmy, jak postępujemy
indywidualnie, żeby przekazać
więcej chrześcijańskiego smaku
własnej rodzinie, środowisku
zawodowemu, w którym się
poruszamy, kręgowi kulturalnemu,



społecznemu lub kręgowi
znajomych, w którym się
znajdujemy. Odważnie uczyńmy
rachunek sumienia i wyciągnijmy
wnioski, nie poddając się próżnym
niepokojom, ale — kiedy będzie to
potrzebne — z bólem miłości.
Niekiedy może się zdarzyć, że
dojdziemy do przekonania, iż poszło
nam kiepsko, że mogliśmy modlić się
z większą siłą, ufnością i
wytrwałością albo że być może
zabrakło nam hojności w składaniu
ofiar, albo że powinniśmy być
bardziej wymagający w rozmowach
apostolskich w służbie innym, albo,
wreszcie, że zaniedbaliśmy formację
doktrynalną. W innych sytuacjach
będziemy z kolei dziękować Panu za
to, że zechciał posłużyć się nami w
Swoich żniwach.

Przyjmowanie tych wniosków,
dalekie od poddawania się
zniechęceniu, musi zamienić się w
nowy bodziec, żeby prosić Niebiosa o



żywszą wiarę i rozpocząć od nowa. 
Nunc cœpi!, powtarzał Św. Josemaría
słowami psalmu: Teraz począłem; ta
jest odmiana prawicy Najwyższego
(por. Ps 76, 11, Wulg., przekład polski
O. Jakuba Wujka SJ). W ten sposób
musimy postępować my, kiedy
stwierdzamy, że rezultaty są słabsze
niż pragnienia, a nawet kiedy w
oczywisty sposób objawia się nasza
małość albo pozorna nieskuteczność
naszych wysiłków. Wówczas
rozwiązanie polega na
niestrudzonym rozpoczynaniu na
nowo: euntes docete! Idźcie i
nauczajcie! (Mt 28, 19), na ufności w
słowo Pana, jak to miało miejsce
podczas rozesłania uczniów przez
Jezusa Chrystusa.

49. Tak brzmiało zaproszenie, jakie
bł. Jan Paweł II skierował do
katolików na zakończenie roku 2000:
«Na początku nowego tysiąclecia, gdy
(…) przed Kościołem otwiera się
nowy etap drogi, rozbrzmiewa w



naszych sercach echo słów, jakimi
pewnego dnia Jezus, skończywszy
przemawiać do tłumów z łodzi
Szymona, wezwał Apostoła, aby
«wypłynął na głębię» na połów ryb: 
Duc in altum (Łk 5, 4). Piotr i jego
pierwsi towarzysze zaufali słowu
Chrystusa i zarzucili sieci. «Skoro to
uczynili, zagarnęli (...) wielkie
mnóstwo ryb» (Łk 5, 6)»[89].

Tę scenę, którą nasz Ojciec rozważał i
głosił często przez całe swoje życie,
obserwujemy wyraźnie w Ewangelii
Mszy Świętej ze święta św. Josemaríi.
Zachęcam Was do rozważania po raz
kolejny z uwagą każdego wersetu,
dlatego że również obecnie, tak jak w
czasach Jezusa, tłum cierpi głód
słuchania słów Boga.

Pan wsiadł na łódź Piotra, żeby Jego
słowa dotarły do tłumu. Następnie
poprosił Szymona i innych uczniów o
konkretną współpracę: wówczas,
żeby wiosłowali na głębię, a przy tylu



innych okazjach — żeby Jego
przesłanie coraz bardziej się
rozszerzało. Z jednej strony nabiera
konkretnego kształtu ten pierwszy
sposób uczestnictwa w misji
ewangelizacyjnej: udostępnianie
Kościołowi — jak Piotr swojej ubogiej
łodzi — odpowiednich materialnych
środków, żeby skuteczniej pracować
dla dobra dusz. Jednak ten wysiłek
nie wystarczy. Pan żąda od nas poza
tym, żebyśmy osobiście przyczyniali
się do apostolstwa, każdy zgodnie ze
swoją osobistą sytuacją,
wykorzystując hojnie własne
możliwości. Bardzo pilnie potrzeba
kobiet i mężczyzn poważnie
zaangażowanych w fascynującą
pracę prowadzenia dusz do
Chrystusa, jak czynili to pierwsi
uczniowie.

Cudowny połów jest dla nas znakiem
apostolskiej skuteczności opierającej
się na posłuszeństwie słowu Mistrza.
Po nauczaniu tłumu ludzi Jezus



zwraca się do Piotra i innych,
mówiąc im: Wypłyń na głębię i
zarzućcie sieci na połów! (Łk 5, 4).
Szymon jest posłuszny rozkazowi
Pana, pomimo niedawnego
nieudanego połowu, a wówczas —
dzięki temu posłuszeństwu —
dokonuje się cud: zagarnęli tak
wielkie mnóstwo ryb (Łk 5, 6).

«Duc in altum! Dzisiaj te słowa
skierowane zostają do nas i wzywają
nas, byśmy z wdzięcznością
wspominali przeszłość, całym sercem
przeżywali teraźniejszość i ufnie
otwierali się na przyszłość: «Jezus
Chrystus wczoraj i dziś, ten sam
także na wieki» (Hbr 13, 8)»[90].

Oprócz tego przypominam Wam, ze
względu na aktualność tych słów, to,
co głosił Benedykt XVI w dniu
uroczystego rozpoczęcia swojej
pasterskiej posługi na stolicy
Piotrowej:



«Także dzisiaj Kościół i następcy
apostołów słyszą nakaz, aby
wypłynąć na głębokie morze
historii i zarzucić sieci, aby
zdobywać ludzi dla Ewangelii —
dla Boga, dla Chrystusa, dla
prawdziwego życia (…). My ludzie
żyjemy wyobcowani w słonej
wodzie cierpienia i śmierci; w
morzu ciemności pozbawionym
światła. Sieć Ewangelii wydobywa
nas z odmętów śmierci i przybliża
do blasku Bożego światła, do
prawdziwego życia. Tak właśnie
jest — spełniając misję rybaka
ludzi, na wzór Chrystusa, trzeba
wydobywać ludzi ze słonego morza
wszelkich alienacji i prowadzić ku
ziemi życia, ku światłu Bożemu.
Tak właśnie jest — istniejemy po
to, aby ukazywać ludziom Boga. A
tylko tam, gdzie widać Boga,
naprawdę zaczyna się życie.
Dopiero wówczas, gdy spotykamy
w Chrystusie żywego Boga,
poznajemy, czym jest życie»[91].



Używać wszelkich środków

50. Niezbędnym i pierwszym
warunkiem tego, by zebrać owoce
apostolskie, jest — podkreślam —
pielęgnowanie życia wiary, które
przekłada się na uciekanie się do
środków nadprzyrodzonych. Jeżeli
troszczymy się o przyjaźń z Jezusem
w osobistej modlitwie, jeżeli
przystępujemy do sakramentów
spowiedzi i Eucharystii, jeżeli
obcujemy z Maryją Dziewicą, z
Aniołami i Świętymi, naszymi
rzecznikami przed Bogiem, staniemy
się skutecznymi współpracownikami
w tym Bożym połowie, do którego
chce nas wprowadzić Pan Jezus.
Dlatego też, naśladując przykład
Mistrza, powinniśmy szczerze
miłować przyjaciół, kolegów,
wszystkie dusze, dając
pierwszeństwo mandatum novum,
nowemu przykazaniu, dzięki czemu,
jak głosi Zbawiciel, ludzie poznają, że



jesteśmy Jego uczniami (por. J 13,
34-35).

Z drugiej strony Pan pragnie,
żebyśmy oddali na Jego służbę
również materialne środki jakie
mamy w zasięgu. Możemy to
wywnioskować z nauczania w
pierwszym czytaniu Mszy o św.
Josemaríi. Po stworzeniu swoją
wszechmocą świata i pierwszego
mężczyzny i pierwszej kobiety ze
szczególną miłością, a zasadziwszy
ogród w Edenie na wschodzie, Pan
Bóg umieścił tam człowieka, którego
ulepił (...), aby uprawiał go i doglądał
(Rdz 2, 8-15).

Ten urywek Pisma Świętego pozostał
bardzo zakorzeniony w umyśle
Założyciela Opus Dei. Od chwili, w
której Pan sprawił, że ujrzał Jego
Wolę, zrozumiał, że w tych słowach
Księgi Rodzaju znajdował się jeden z
kluczy do wypełnienia obowiązku
uświęcania pracy i uświęcania się



przez pracę. Decydujący okazuje się
dla nas przykład Jezusa, który przez
trzydzieści lat zajmował się pracą
fizyczną w warsztacie w Nazarecie,
potwierdzając obowiązek
korzystania również z ludzkich
środków dla wprowadzania
Królestwa Bożego.

W każdej działalności apostolskiej
wymaga się od nas, żebyśmy ufali
przede wszystkim w pomoc Boga, a
równocześnie, żebyśmy używali do
tego celu środków materialnych.
Inicjatywy Opus Dei, na przykład,
potrzebują modlitw i pomocy wielu
osób. W ten sposób, z łaską Bożą i
hojnym wkładem pobożności, ofiary
i jałmużny tak wielu osób bardzo
różnych stanów społecznych, udaje
się na całym świecie prowadzić w
służbie Kościoła pracę
ewangelizacyjną o coraz większym
zasięgu.



Św. Josemaría sugerował nam,
żebyśmy zadawali sobie codziennie
pytanie: co zrobiłem dzisiaj, żeby
przybliżyć kilku znajomych do
naszego Pana? Przy wielu okazjach
to pilne zadanie będziemy
wypełniać, prowadząc
ukierunkowującą rozmowę,
zachęcając do sakramentu pokuty,
udzielając rady pomagającej lepiej
zrozumieć jakiś aspekt życia
chrześcijańskiego. Św. Ambroży,
komentując odzyskanie mowy przez
Zachariasza, ojca Jana Chrzciciela
(por. Łk 1, 64), pisze: «Słusznie zaraz
został rozwiązany jego język, co
bowiem niewiara związała, wiara
rozwiązywała»[92]. Wiara, jeżeli jest
żywa, rozwiązuje nam język, żeby
dawać świadectwo Chrystusa w
apostolstwie przyjaźni i zaufania.
Zawsze zaś potrzebne jest hojne
ofiarowanie osobistej modlitwy i
pokuty oraz dobrze wykonanej
pracy. Tutaj ukazują się nam
najważniejsze narzędzia, jakich



musimy używać, żeby osiągnąć cele
apostolskie.

PODSUMOWANIE

51. Zanim zakończę, proponuję Wam
trzy obszary, żeby w najbliższych
miesiącach wzmocnić Wasze „życie
wiary”: pobożność eucharystyczną,
obcowanie z Duchem Świętym,
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny. Każdy mężczyzna i każda
kobieta z pomocą kierownictwa
duchowego może dostosować te cele
do swoich osobistych okoliczności.

Pobożność eucharystyczna

52. Benedykt XVI, w liście
apostolskim Porta fídei, wyraża
pragnienie, aby Rok Wiary
«rozbudził w każdym wierzącym
aspirację do wyznawania wiary w
jej pełni i z odnowionym
przekonaniem, z ufnością i
nadzieją». I opisuje szczegółowo: 
«Będzie to też dobra okazja, by



bardziej celebrować wiarę w
liturgii, zwłaszcza Eucharystii,
która „jest szczytem, do którego
zmierza działalność Kościoła, i
jednocześnie ... źródłem, z którego
wypływa cała jego
moc”(Sacrosanctum Concilium,
10). Jednocześnie pragniemy, żeby
świadectwo życia ludzi wierzących
było coraz bardziej wiarygodne.
Zwłaszcza w tym Roku każdy
wierzący powinien ponownie
odkryć treść wiary wyznawanej,
celebrowanej, przeżywanej i
przemodlonej, i zastanowić się nad
samym aktem wiary»[93].

Na rok 2012 przypadły szczególnie
znaczące rocznice w historii Opus
Dei. Mam na myśli stulecie Pierwszej
Komunii Świętej św. Josemaríi (23
kwietnia), dwudziestą rocznicę jego
beatyfikacji (17 maja) i dziesiątą
rocznicę kanonizacji (6 października)
oraz trzydziestą rocznicę erygowania
Prałatury przez Papieża (28



listopada). Te i inne chwile naszej
historii w ramach przygotowania i
trwania Roku Wiary muszą zamienić
się w dobrze wykorzystane okazje do
okazania na nowo naszej
wdzięczności i naszego głoszenia
chwały Trójcy Przenajświętszej. Jaki
zaś lepiej można by to uczynić, jeśli
nie za pośrednictwem Ofiary
Chrystusa, obecnej sakramentalnie
we Mszy Świętej?

W związku z tym podczas Roku
Wiary musimy nadać nowy impuls
mocnej i trwałej pobożności
eucharystycznej, tajemnicy, «która
skupia w sobie wszystkie
tajemnice chrześcijaństwa»[94].
Spróbujmy głębiej zdać sobie sprawę
z darów, które stały się naszym
udziałem w jedynym kapłaństwie
Chrystusa: wszyscy otrzymaliśmy na
chrzcie powszechne kapłaństwo
wiernych, a niektórzy otrzymują
poza tym kapłaństwo urzędowe,
kiedy są wyświęcani na kapłanów.



Zachęcam Was do nadania głębszego
sensu ćwiczeniu się w duszy
kapłańskiej, kiedy uczestniczycie we
Mszy Świętej albo ją odprawiacie.
Składajcie każdego dnia na ołtarzu
waszą pracę, wasze nadzieje, wasze
trudności, wasze smutki i wasze
radości. Jezus Chrystus dołączy je do
Swojej Ofiary i ofiaruje wszystko
Ojcu, zamieniając chwile i
okoliczności naszej ziemskiej
wędrówki w ofiarę miłą Bogu, tak,
żeby była to prawdziwa ofiara
uwielbienia, dziękczynienia i
wynagrodzenia za grzechy.
Pragnienie, jakie św. Josemaría
wzbudzał w głębi swojego serca,
zamieni się wówczas w
rzeczywistość — chodzi o to, żeby
całe nasze życie, dwadzieścia cztery
godziny na dobę, zamieniło się w 
Mszę ze względu na swój ścisły
związek z Ofiarą Ołtarza.

53. Zachęcam Was, żebyście w tych
miesiącach pomnażali akty wiary w



rzeczywistą Obecność Jezusa
Chrystusa w Eucharystii. Z jakąż
miłością i z jaką głębią odnosił się
nasz Ojciec do Najświętszego
Sakramentu! Za każdym razem,
kiedy podczas swoich podróży
katechetycznych mówił o tym
skarbie Kościoła, wykorzystywał to,
żeby czynić głęboki akt wiary. «Pan
jest obecny nie tylko na ołtarzu.
Kiedy kapłan zachowuje Postacie
Sakramentalne Chleba w
Tabernakulum, pozostaje tam
Jezus Chrystus, Syn Najświętszej
Maryi zawsze Dziewicy, Ten, który
zrodził się z Jej wnętrzności, Ten,
który pracował w milczeniu w
Nazarecie po tym, jak urodził się w
Betlejem, Ten, który nauczał, Ten,
który cierpiał Mękę i Śmierć na
Krzyżu, Ten, który
zmartwychwstał i wstąpił do
nieba»[95].

Zachęcałem Was na początku 2012
roku do powtarzania wyznania



wiary Apostoła Tomasza: Dominus
meus et Deus meus! (J 20, 28).
Sugeruję Wam również, żebyście,
kontemplując Pana ukrytego w
Świętej Eucharystii, kierowali do
Niego te lub inne słowa, podobnie,
jak czynił to św. Josemaría: «Panie,
wierzę, że to jesteś Ty, Jezus, Syn
Boga i Maryi zawsze Dziewicy,
który jesteś rzeczywiście obecny: z
Twoim Ciałem, z Twoją Krwią, z
Twoją Duszą i z Twoim Bóstwem.
Uwielbiam Cię. Chcę być Twoim
przyjacielem, dlatego że Ty jesteś
Tym, który mnie odkupił. Chcę być
miłością dla Ciebie, dlatego że Ty
jesteś nią dla mnie»[96].

Córki i Synowie moi, do zasad
dobrego wychowania należy
upodabnianie się do tak wspaniałego
ojca, do św. Josemaríi, poprzez
wysiłek wiernego przejścia drogi,
którą nam wytyczył. Starajmy się
podejmować święty wysiłek, aby
każdego dnia być subtelniejszym w



pobożności eucharystycznej.
Skoncentrujmy całą naszą uwagę,
kiedy pozdrawiamy Jezusa
Sakramentalnego, wchodząc i
wychodząc z kościołów lub z kaplic
w naszych ośrodkach. Czy nie byłoby
logiczne, żebyśmy często
wypowiadali do Niego słowa miłości,
sercem? W ten sposób musimy
działać w miejscu pracy, aby z
naszego serca wypływały akty
strzeliste i komunie duchowe.
Wreszcie wynagradzajmy, kiedy
widzimy albo słyszymy coś, co
oznacza obrazę Boga lub
zaniedbanie. Zastanówmy się, czy
nasze przyklęknięcia są prawdziwym
uwielbieniem Boga.

To dopiero kilka pociągnięć pędzla —
a jest ich dużo więcej —
odmalowujących ową miłość
eucharystyczną właściwą dla tych,
którzy chcą być Opus Dei i czynić
Opus Dei.



Veni, Sancte Spiritus!

54. Wzywajmy z wiarą i nadzieją
Parakleta, żeby w dzisiejszym
Kościele odnawiały się cuda
pierwszego Zesłania Ducha Świętego.
Myślę, że zawsze jesteśmy pełni
podziwu dla głębokiej przemiany,
jaką sprawił Duch Święty w
Dwunastu. Odrzuciwszy daleko
swoje lęki, wyszli na ulice z
niezachwianą odwagą, żeby mówić o
Chrystusie wszystkim, których
spotykali. Kiedy pojawiały się
większe trudności, uciekali się do
modlitwy, mocno opierając się na
słowach Pana, który obiecał
szczególne wsparcie Pocieszyciela w
tych chwilach (por. J 14, 15-18; Łk 21,
12-15). Dzieje Apostolskie
opowiadają, że po tej modlitwie
zadrżało miejsce, na którym byli
zebrani, wszyscy zostali napełnieni
Duchem Świętym i głosili odważnie
słowo Boże (Dz 4, 31).



Mistrz głosił Apostołom: gdy zaś
przyjdzie On, Duch Prawdy,
doprowadzi was do całej prawdy (J
16, 13). Duch Święty udzielał
natchnienia Apostołom do czasu, aż
wraz ze śmiercią ostatniego z nich
zakończyło się Objawienie dokonane
przez Jezusa Chrystusa. Poza tym, te
słowa Jezusa mówią nam, że
Kościołowi wszystkich czasów nie
brakowało ani nie zabraknie
wsparcia Ducha prawdy, w
szczególności autentycznemu
Magisterium. Zaś sam Pocieszyciel
prowadzi każdego z nas, jeżeli się do
Niego zwracamy, do coraz głębszego
poznania tajemnicy Zbawiciela.
Poznania, które jest również
miłością, dlatego że miłość
rozprzestrzenia się w naszych
sercach przez samego Ducha
Świętego (por. Rz 5, 5).

55. Pan obiecał również, że Duch
Święty przekona świat o grzechu
niewiary w Chrystusa (por. J 16, 8-9).



My również potrzebujemy tego
przekonania, to znaczy, powinniśmy 
wierzyć jeszcze bardziej w Pana,
ufając Mu pełniej, powierzając Mu
nasze radości i ufając Jemu, a nie
samym sobie, własnym zdolnościom
czy środkom, którymi dysponujemy.

Prośmy Uświęciciela, żeby dał nam
zrozumieć tę potrzebę, unikając
ryzyka popadnięcia w grzech
całkowitej niewiary Jezusa. Poza
tym, prośmy Parakleta, żeby Swoim
światłem i ogniem wyzwolił nas z
tego ograniczenia, w taki sposób,
żeby nasza wiara i nasza miłość do
Chrystusa wzrastały coraz bardziej.
Być może moglibyśmy często —
powiedziałbym nawet: codziennie —
rozważać i smakować słowa, które w
latach trzydziestych ubiegłego wieku
ułożył jako modlitwę nasz Ojciec: 
«Przybądź, o Duchu Święty!
Oświeć mój rozum, żebym poznał
Twoje nakazy; umocnij moje serce



przeciw zasadzkom
nieprzyjaciela; rozpal moją wolę...

Słyszałem Twój głos i nie chcę
zatwardzać serca ani stawiać
oporu, mówiąc: potem..., jutro.
Nunc cœpi! Teraz! Niech nie będzie
tak, że jutra mi zabraknie.

O Duchu prawdy i mądrości,
Duchu zrozumienia i rady, Duchu
radości i pokoju! Chcę tego, czego
Ty chcesz, chcę, dlatego że Ty
chcesz, chcę tak jak Ty chcesz,
chcę, kiedy Ty tego chcesz...»[97].

Jeżeli zagłębimy się w te prośby,
będziemy wzbogacać się coraz
bardziej głęboką przyjaźnią
Parakleta i odczujemy, jak napisał
św. Josemaría, potrzebę obcowania z
każdą Osobą Trójcy Przenajświętszej,
rozróżniając pomiędzy Nimi.

Prośmy Uświęciciela również o to,
żeby wkładał w nasze słowa i nasze
czyny własny ogień, zdolny



przemieniać dusze. Pragnijmy, żeby
całkowicie rozpalił nas Swoim
płomieniem, byśmy wszędzie
prowadzili apostolstwo. Módlmy się
z wiarą św. Josemaríi: «Ure igne
Sancti Spíritus!»; rozpal nas, Panie,
ogniem Ducha Świętego.

Pobożność maryjna

56. Wszystkie wielkie postacie Pisma
Świętego osiągają swój szczyt w
Najświętszej Maryi Dziewicy. Maryja
wyróżnia się jako symboliczny
przykład tego, że aby miłować Boga i
utożsamiać się z Nim, trzeba
dobrowolnie poddać się Jego Woli i
ustawicznie pogłębiać wiarę. Kościół
ukazuje nam Ją szczególnie w Roku
Wiary: «W czasie tego Roku
pożyteczne będzie zachęcanie
wiernych, by zwracali się ze
szczególną pobożnością do Maryi,
pierwowzoru Kościoła, która „łączy
w sobie w pewien sposób i
odzwierciedla najważniejsze treści



wiary” (Lumen gentium, 65). Należy
zatem wspierać wszelkie inicjatywy,
które pomogą wiernym uznać na
nowo szczególną rolę Maryi w
tajemnicy zbawienia, kochać Ją
miłością synowską i naśladować Jej
wiarę i cnoty. Bardzo stosowne
będzie w związku z tym
organizowanie pielgrzymek,
nabożeństw i spotkań w głównych
sanktuariach»[98].

Przede wszystkim starajmy się z w
tym czasie przeżywać coraz głębszą
radość z celebrowania wspomnień
liturgicznych Naszej Pani, które
wyznaczają rytm kalendarza. Proszę
Was, żebyśmy przeżywali je
prawdziwie jako święta rodzinne,
podczas których dzieci napełniają się
radością — na przykład z okazji
urodzin swojej Matki — i oddają Jej
cześć z czułą miłością.

Przedstawmy bardzo szczegółowo
Najświętszej Maryi Pannie nasze „ja”



oraz „ja” innych mężczyzn i kobiet,
podczas nawiedzania sanktuariów i
kaplic maryjnych, kiedy udajemy się
tam w towarzystwie naszych
krewnych, przyjaciół lub kolegów,
mocno zjednoczeni z Ojcem Świętym
i z jego współpracownikami, a także
z innymi Pasterzami Kościoła z
prośbą, żeby spełniły się intencje,
które pobudziły Benedykta XVI do
ogłoszenia tego Roku Wiary. Jak
lepiej można przedstawić te
pragnienia Bogu, jeśli nie poprzez
zwrócenie się o wstawiennictwo
Maryi Dziewicy, głęboko
zjednoczonej z Chrystusem w
Odkupieniu?

Ufni w Jej potężne pośrednictwo,
prośmy, żeby uzyskała dla nas od
Trójcy Przenajświętszej łaskę
ponownego zwrócenia do Boga
świata i społeczeństwa.
Przypominam Wam, że również w tej
kwestii nasz Ojciec wciąż zwracał
uwagę na naglącą konieczność



wzbudzania żalu, przekonany, że ten
sposób modlitwy można pogodzić z
ograniczeniami i brakiem hojności u
dusz, przede wszystkim naszych
dusz. Wynagradzajmy Bogu za
własne obrazy i zaniedbania, za
obrazy i zaniedbania ludu
chrześcijańskiego i całej ludzkości.

57. Komentując pieśń Maryi, 
Magnificat, Benedykt XVI twierdził,
że «Maryja pragnie, żeby Bóg był
wielki w świecie, żeby był wielki w
Jej życiu, żeby był wielki w nas
wszystkich. Nie boi się, że Bóg
będzie „rywalem” w naszym życiu,
że swoją wielkością może odebrać
nam jakąś cząstkę naszej wolności,
naszej życiowej przestrzeni. Ona
wie, że jeżeli Bóg jest wielki, my
również jesteśmy wielcy. Nie
uciska naszego życia, tylko wznosi
je i czyni wielkim: właśnie
wówczas staje się ono wielkie,
dzięki blaskowi Boga»[99].



Uciekając się do niezawodnego
wstawiennictwa Błagającej
Wszechmocy wytrwale prośmy Pana,
żeby uczynił skutecznymi nasze
wysiłki i wysiłki wszystkich
katolików na rzecz nowej
ewangelizacji społeczeństwa. Do tego
ma nas prowadzić ten rok, beata
Maria intercedente, za
wstawiennictwem Maryi Dziewicy:
do rozbudzenia wielu osób z ich
uśpionej lub osłabionej wiary oraz
do rozniecania w innych
nieistniejącej jeszcze wiary.
Wykorzystujmy wszystkie okazje,
żeby ukazywać Chrystusa i Jego
naukę oraz żeby rozszerzać w służbie
Kościoła ducha Opus Dei poprzez
bardziej odważne apostolstwo
przyjaźni i zaufania w taki sposób,
żeby więcej mężczyzn i kobiet
wszystkich stanów włączało się do
pracy apostolskiej.

58. Uczyńmy rachunek sumienia, do
jakiego stopnia zaangażowaliśmy się



— każdy i każda z nas — na co dzień,
żeby przemieniać te pragnienia w
rzeczywistość. Bądźmy szczerzy w
stosunku do samych siebie, żeby móc
ocenić, w jaki sposób
wykorzystujemy różne okazje w
codziennych okolicznościach i
relacjach społecznych — również w
weekendy, w okresie urlopów, w
chwilach niezbędnego wypoczynku
— żeby dotrzeć dalej, żeby poznać
większą liczbę osób i służyć im,
krótko mówiąc — w jaki sposób
napełniamy ulice i inne miejsca
apostolską, żarliwą modlitwą.

Najświętsza Dziewica jest Mistrzynią
wiary. «Podobnie jak patriarcha
całego Ludu Bożego, tak i Maryja, w
ciągu całej drogi swego uległego,
macierzyńskiego fiat, będzie
potwierdzać, iż „wbrew nadziei
uwierzyła nadziei”. Na niektórych
zaś etapach tej drogi nabierze
szczególnej wymowy
błogosławieństwo Tej, „która



uwierzyła”»[100]. Epoka w historii
Kościoła, którą przeżywamy, musi
charakteryzować się głęboko
zaznaczoną macierzyńską
obecnością naszej Pani. «Jej
wyjątkowe „pielgrzymowanie wiary”
wciąż staje się punktem odniesienia
dla Kościoła, dla osób i wspólnot, dla
ludów i narodów, poniekąd dla całej
ludzkości»[101].

59. Po Wniebowstąpieniu Jezusa
Chrystusa pierwsi uczniowie
oczekiwali przyjścia Ducha Świętego
w Wieczerniku w Jerozolimie,
zebrani wokół Maryi. Modlitwa z
Maryją Dziewicą i za Jej
pośrednictwem daje nam
najpewniejszą gwarancję, że wkrótce
zostaniemy wysłuchani. Dlatego
musimy uciekać się do Matki Bożej i
naszej Matki we wszystkich naszych
działaniach apostolskich. Zwracamy
się do Niej teraz słowami św.
Josemaríi:



«Święta Maryjo, Regina
apostolorum, Królowo wszystkich,
którzy pragną ukazywać miłość
Twojego Syna; Ty, która tak dobrze
rozumiesz nasze nędze, proś o
przebaczenie za nasze życie: za to,
co mogło w nas być ogniem, a było
popiołem; za światło, które
przestało świecić; za sól, która
utraciła smak. Matko Boga,
wszechmocy błagająca, wyjednaj
nam przebaczenie i siłę, żeby
naprawdę żyć nadzieją i miłością,
żebyśmy mogli nieść innym wiarę
Chrystusa»[102].

Z wielką miłością błogosławi Was

Wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 29 września 2012 roku

--------------------------------------------------------------------------



[1] Benedykt XVI, List apostolski w
formie „motu proprio” Porta fídei, 11
X 2011, 2.

[2] Św. Josemaría, List z 24 X 1965, 4.

[3] Benedykt XVI, List apostolski w
formie „motu proprio” Porta fídei, 11
X 2011, 3.

[4] Por. Kongregacja Nauki Wiary, 
Nota zawierająca wskazania
duszpasterskie na Rok Wiary, 6 I
2012, III, 3.

[5]Ibid., II, 5.

[6] Czcigodny Álvaro del Portillo, List,
25 XII 1985, 4.

[7] Św. Josemaría, List z 28 III 1973,
18.

[8] Bł. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Ecclesia in Europa, 28 VI
2003, 46.

[9]Ibid.



[10] Św. Josemaría, Instrukcja, maj
1935/14 IX 1950, przypis 231.

[11] Bł. Jan Paweł II, Adhortacja
apostolska Ecclesia in Europa, 28 VI
2003, 47.

[12] Św. Josemaría, List z 28 III 1973,
4.

[13] Św. Josemaría, List z 19 III 1954,
27.

[14] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
186.

[15] Bł. Jan Paweł II, Przemówienie, 9
IX 1995.

[16] Św. Josemaría, List z 24 X 1965,
13.

[17] Św. Justyn, Apologia 2, 10 (PG 6,
462), tłum. Marian Michalski, w:
Marian Michalski, Antologia
literatury patrystycznej, Warszawa
1975, tom I.



[18] Minucjusz Feliks, Oktawiusz, 38
(PL 3, 357), tłum. Marian Szarmach,
w: Apologie: Minucjusz Feliks —
Oktawiusz, Do Diogeneta, Klemens
Aleksandryjski — Zachęta Greków,
Akademia Teologii Katolickiej,
Warszawa 1988 .

[19] Bł. Jan Paweł II, List apostolski 
Tertio millennio adveniente, 10 XI
1994, 6.

[20] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 7 IV 1974.

[21] Benedykt XVI, Homilia, 21 VIII
2005.

[22]Ibid.

[23] Św. Augustyn, Wyznania, I, 1, 3
(CCL 27, 1).

[24] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 2 VI 1974.



[25] Benedykt XVI, Homilia w
uroczystość Objawienia Pańskiego, 6
I 2007.

[26] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 33.

[27] Bł. Jan Paweł II, Przekroczyć
próg nadziei, p. 125.

[28] Św. Josemaría, Przemówienie na
uroczystości nadania doktoratu 
honoris causa przez Uniwersytet
Nawarry, 7 X 1967.

[29] Św. Josemaría, Droga, 944.

[30] Św. Josemaría, Przemówienie na
uroczystości nadania doktoratu 
honoris causa przez Uniwersytet
Nawarry, 9 V 1974.

[31] Bł. Jan Paweł II, Encyklika Fides
et ratio, 14 IX 1998, 17.

[32] Św. Josemaría, List z 9 I 1951, 12.



[33] Bł. Jan Paweł II, List apostolski 
Novo millennio ineunte, 6 I 2001, 51.

[34] Benedykt XVI, Przemówienie do
grupy parlamentarzystów Unii
Europejskiej, 30 III 2006.

[35]Ibid.

[36] Czcigodny Álvaro del Portillo, 
List z 1 I 1994.

[37] Św. Josemaría, Droga, 493.

[38] Św. Grzegorz z Nazjanzu, Oratio
II, 71 (PG 35, 479); cytowany przez Bł.
Jana Pawła II, Adhortacja apostolska 
Pastores gregis, 16 X 2003, 12.

[39] Św. Josemaría, List z 28 III 1973,
10.

[40] Benedykt XVI, Przemówienie do
uczestników kursu na temat forum
internum, 9 III 2012.

[41] Św. Josemaría, Droga, 121.



[42] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 20 V 1973.

[43] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
26.

[44]Ibid., 27.

[45] Benedykt XVI, List apostolski w
formie „motu proprio” Porta fídei, 11
X 2011, 6.

[46] Mszał Rzymski, I Modlitwa
Eucharystyczna, czyli Kanon
Rzymski.

[47] Bł. Jan Paweł II, List o
pielgrzymowaniu do miejsc
związanych z historią zbawienia, 29
VI 1999, 5.

[48] Benedykt XVI, List apostolski w
formie „motu proprio” Porta fídei, 11
X 2011, 13.

[49]Ibid.



[50] Św. Josemaría, Instrukcja, 19 III
1934, 45.

[51] Św. Josemaría, Kuźnia, 235.

[52] Benedykt XVI, List apostolski w
formie „motu proprio” Porta fídei, 11
X 2011, 9.

[53]Ibid.

[54]Ibid., 10.

[55]Ibid.

[56] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 144.

[57] Św. Josemaría, List z 9 I 1959, 34.

[58] Benedykt XVI, Homilia w
Nieszpory święta Nawrócenia
Świętego Pawła, 25 I 2006.

[59] Św. Josemaría, List z 9 I 1959, 34.

[60] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 6 V 1968.



[61] Św. Josemaría, Zapiski z
rozważania, 21 XI 1954.

[62] Bł. Jan Paweł II, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 24 IV
1991.

[63]Ibid. [64] Św. Josemaría, List z 6 V
1945, 35.

[65] Św. Anzelm, Proslogium, prœm.
(PL 158, 225).

[66] Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 21 III
2007.

[67]Ibid. [68]Ibid. Cytat z Tertuliana
pochodzi z dzieła O noszeniu zasłony
przez dziewice (De virginibus
velandis), I, 1 (PL 2, 889).

[69]Ibid.

[70] Św. Ignacy Antiocheński, List do
Rzymian IV, 1 (Funk I, 216).

[71] Św. Josemaría, Kuźnia, 518.



[72] Benedykt XVI, Homilia, 26 III
2006.

[73] Św. Josemaría, Zapiski z
rozważania, 28 V 1964.

[74] Św. Josemaría, Droga, 81.

[75] Św. Josemaría, List z 31 V 1954,
29.

[76] Bł. Jan Paweł II, List apostolski 
Tertio millennio adveniente, 10 XI
1994, 45.

[77]Ibid.

[78] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 8 XII 1971.

[79] Bł. Jan Paweł II, Homilia podczas
Mszy Świętej kanonizacyjnej Św.
Josemaríi, 6 X 2002.

[80] Św. Josemaría, List do Izydora
Zorzano, 23 XI 1930.



[81] Św. Josemaría, 28 VII 1930, w: 
Apuntes íntimos (Zapiski
wewnętrzne), 75.

[82] Św. Josemaría, List z 9 I 1932, 83.

[83] Św. Josemaría, Różaniec święty,
IV tajemnica radosna.

[84]Ibid., II tajemnica bolesna.

[85] Św. Josemaría, List z 29 IX 1957,
16.

[86] Św. Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelię według Św. Mateusza, 46, 2
(PG 58, 478), część druga: homilie
41-90, tłum. Ks. Arkadiusz Baron,
seria: Źródła Myśli Teologicznej,
Wydawnictwo WAM-Księża Jezuici,
Kraków 2001.

[87] Św. Jan Chryzostom, cytowany
przez Św. Tomasza z Akwinu, Summa
Teologiczna, III, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] Św. Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelię według Św. Mateusza, 15, 7



(PG 57, 231), część pierwsza: homilie
1-40, tłum. Jan Krystyniacki,
Wydawnictwo WAM-Księża Jezuici,
Kraków 2000.

[89] Bł. Jan Paweł II, List apostolski 
Novo millennio ineunte, 6 I 2001, 1.

[90]Ibid.

[91] Benedykt XVI, Homilia na
rozpoczęcie pontyfikatu, 24 IV 2005.

[92] Św. Ambroży, Wykład Ewangelii
według Św. Łukasza, II, 32 (CCL 14,
45), tłum. O. Władysław Szołdrski,
Akademia Teologii Katolickiej,
Warszawa 1977.

[93] Benedykt XVI, List apostolski w
formie „motu proprio” Porta fídei, 11
X 2011, 9.

[94] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 113.

[95] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 11 XI 1972.



[96] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 22 XI 1972.

[97] Św. Josemaría, Modlitwa
odręczna, rok 1934.

[98] Kongregacja Nauki Wiary, Nota
zawierająca wskazania
duszpasterskie na Rok Wiary, 6 I
2012, I, 3.

[99] Benedykt XVI, Homilia w
uroczystość Wniebowzięcia NMP, 15
VIII 2005.

[100] Bł. Jan Paweł II, Encyklika 
Redemptoris Mater, 25 III 1987, 14.

[101]Ibid., 6.

[102] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 175.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-wiary/


pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-
wiary/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-wiary/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-wiary/

	List pasterski z okazji „Roku Wiary”

