opusdei.org

List pasterskKi z
okazji ,Roku Wiary”

Pralat Opus Dei napisat
obszerny list na Rok Wiary.
Zwraca uwage na potrzebe
nowej ewangelizacji oraz
poznania i wyznawania wiary,
przez zjednoczenie z
Chrystusem poprzez modlitwe.

22-10-2012

SPIS TRESCI

KONIECZNOSC NOWE]
EWANGELIZAC]I



POWROT DO KORZENI EWANGELII
Przyk}ad pierwszych chrzescijan
To kwestia wiary

Trwaly punkt oparcia

NIEKTORE PRIORYTETOWE
DZIEDZINY

Badania i nauczanie

Spojnos¢ wiary i rozumu
Moralnos$c¢ publiczna

Instytucja rodziny

POZNAWAC I WYZNAWAC WIARE
Przyklady wiary

Przyklad sw. Josemarii

Prosi¢ o wiare i poglebiac te cnote

FORMACJA DOKTRYNALNA



Formacja w doktrynie Kosciola
Poglebia¢ doktryne wiary

Z]JEDNOCZENIE Z CHRYSTUSEM
POPRZEZ MODLITWE I OFIARE

Zjednoczenie z Chrystusem
Ukrzyzowanym

Wejscie w Rany Chrystusa
Uciekanie sie do Ducha Swietego
Bron modlitwy

S6l umartwienia

ZADANIE APOSTOLSKIE

Kazdy na swoim miejscu

Jak zaczyn w ciescie

Na glebie!

Uzywac wszelkich srodkow

PODSUMOWANIE



Poboznosc¢ eucharystyczna
Veni, Sancte Spiritus!

Pobozno$¢ maryjna

* %k ok

Umilowani: niech Jezus Was strzeze!

1. Wielka radosc¢ sprawil nam
wszystkim list apostolski Porta fidei,
w ktérym Papiez oglaszal Rok Wiary.
Benedykt XVI nie szczedzi wysitkow,
zeby przedstawic¢ fundamentalna
tres¢ Ewangelii jezykiem
zrozumiatym dla ludzi XXI wieku. W
tym samym celu, z okazji
piecdziesiatej rocznicy rozpoczecia II
Soboru Watykanskiego, oglosit 11
pazdziernika 2011 roku Rok Wiary,
ktory rozpocznie sie 11 pazdziernika
tego roku, a zakonczy sie w
uroczystosc Jezusa Chrystusa, Krola
wszechswiata, 24 listopada 2013
roku. Jego poczatek zbiega sie
ponadto z dwudziestg rocznicg



konstytucji apostolskiej Fidei
depositum, w ktorej bl. Jan Pawel II
nakazal publikacje Katechizmu
Kosciota Katolickiego, tekstu o
nadzwyczajnej wartosci, shuzacego
do formacji osobistej i do katechezy,
ktora musimy prowadzic bez
wytchnienia we wszystkich
srodowiskach.

Rok Wiary jawi sie zatem jako nowe
wezwanie do kazdego z synow
Kosciola, zebySmy mieli zywa
Swiadomos¢ wiary, zebySmy starali
sie lepiej ja poznac i wiernie
wprowadzac w zycie, a rownoczesnie
starali sie ja rozpowszechniac,
przekazujac jej tre$¢ — Swiadectwem
przykiadu i stowa — tak wielu
ludziom, ktorzy nie znajg Jezusa
Chrystusa albo nie obcuja z Nim.

Ojciec Swiety ubolewa nad wielka
liczba chrzescijan, rowniez
wywodzacych sie sposrdd tych
uwazajacych sie za katolikdw, ktorzy



«bardziej troszcza sie o
konsekwencje spoleczne,
kulturowe i polityczne swego
zaangazowania, myslac nadal o
wierze jako oczywistej przestance
zycia wspollnego. W rzeczywistosci,
zalozenie to nie jest juz nie tylko
tak oczywiste, ale czesto bywa
wrecz negowane. Podczas gdy w
przeszlosci mozna bylo rozpoznacé
jednorodng tkanke kulturowa,
powszechnie akceptowana w swym
odniesieniu do tresci wiary i
inspirowanych nig wartosci, to
obecnie wydaje sie, Ze w znacznej
czesci spoleczenstwa juz tak nie
jest, z powodu glebokiego kryzysu
wiary, ktory dotknal wielu
ludzi»[1].

2. Stwierdzenie to nie jest nowe.
Choc¢ moze sie to wydawac
paradoksem, juz od zakonczenia II
Soboru Watykanskiego dostrzegano
niebezpieczenstwo tego, ze w
szerokich kregach Kosciola



entuzjazm wzbudzony tym
wydarzeniem moze skonczy¢ sie na
samych stowach, ktore nie dotkna
gleboko zycia wiernych. W
niebezpieczenstwie znalaz! sie
prawdziwy duch chrzescijanski,
ktory — zlozony na olttarzu blednych
interpretacji i opacznego stosowania
nauk soborowych — nieuchronnie
zmierzalby do dostosowania sie w
nieprawidtowy sposéb do ducha
Swiata, zamiast wznosic¢ Swiat do
porzadku nadprzyrodzonego.

My, ktorzy stawialiSmy czola owym
czasom, widzieliSmy troske, z jaka po
zakonczeniu Soboru Pawel VI, czesto
ubolewal nad wielkim kryzysem
wiary, dyscypliny, liturgii,
postuszenstwa, ktory zawist nad tymi
kregami Kosciola. Widzial jga rowniez
$Sw. Josemaria. W liscie do swoich
dzieci, napisanym na krétko przed
zakonczeniem Soboru, mowil nam:
«Wiecie, z jakq milosciq sledzitlem
przez te lata prace Soboru.



Wktadatem w niego mojq
modlitwe, czesto
wspolpracowatem osobiscie..
Znacie rowniez moje pragnienie
bycia wiernym i tego, zebyscie wy
byli wierni decyzjom hierarchii
Kosciota nawet w
najdrobniejszych szczegotach,
postepujac juz nie jako poddani
jakiejs wtadzy, tylko z poboznosciq
dzieci, z mitosciq tych, ktorzy
czujq sie i sq cztonkami Ciala
Chrystusa.

Nie ukrywaltem rowniez przed
wami mojego bolu wywotanego
postepowaniem osob, ktore nie
przezywatly Soboru jako
uroczystego aktu zycia Kosciota i
przejawu nadprzyrodzonego
dziatania Ducha Swietego, tylko
jako szanse na osobistq afirmacje,
gloszenia wszem i wobec wlasnych
opinii, albo, co gorsza, szkodzenie
Kosciotowi.



Sobor zbliza sie ku koricowi.
Wielokrotnie oglaszano, ze bedzie
to ostatnia sesja. Kiedy ten list
dotrze do Waszych rqk, rozpocznie
sie juz epoka posoborowa. Moje
serce drzy na mysl, ze moze to by¢
okazja zadawania nowych ran
ciatu Kosciota.

Lata nastepujqce po soborze to
zawsze wazne lata, ktore
wymagajq postuszenstwa, Zeby
wprowadzac w Zycie podjete
decyzje, ktore wymagajq rowniez
trwatosci w wierze,
nadprzyrodzonego ducha, mitosci
do Boga i do Kosciola Bozego,
wiernosci Biskupowi Rzymu»|2].

Sw. Josemaria méwil to bez $ladu
pesymizmu. Chcial podkresli¢, ze
woweczas, tak jak zawsze, potrzeba
bylo kobiet i mezczyzn wiary.

3. Mimo wysitkdw Magisterium oraz
wiernego Swiadectwa wielkiej liczby
0s0b, wsrod ktorych nie brakowato



Swietych, w ciggu ostatniego
polwiecza dezorientacja rozszerzala
sie na caly Swiat. Papiez pisze: «Nie
mozemy sie zgodzié, aby sol
zwietrzala, a Swiatlo bylo
trzymane pod korcem (por. Mt 5,
13-16). Takze wspolczesny
czlowiek, jak Samarytanka przy
studni, moze na nowo odczuc
potrzebe podjscia, aby sluchac¢
Jezusa, ktory wzywa nas do wiary
w Niego i zaczerpniecia z jego
zrodla, wytryskujacego woda zywa
(por. ] 4, 14). Musimy na nowo
odkry¢ smak karmienia sie
Slowem Bozym, wiernie
przekazywanym przez Kosciol i
Chlebem zycia, danymi jako
wsparcie tym, ktorzy sa Jego
uczniami (por. J 6, 51). Nauczanie
Jezusa, w rzeczywistosci nadal
rozbrzmiewa w naszych dniach z
ta sama moca: , Troszczcie sie nie o
ten pokarm, ktory ginie, ale o ten,
ktory trwa na wieki”(J 6, 27).
Pytanie stawiane przez tych,



ktorzy go stuchali jest rowniez tym
samym, jakie my stawiamy: ,,C0Z
mamy czyni¢, abySmy wykonywali
dziela Boze?” (J 6, 28). Znamy
odpowiedz Jezusa: ,Na tym polega
dzielo [zamierzone przez] Boga,
abyscie uwierzyli w Tego, ktorego
On postal” (J 6, 29). Wiara w Jezusa
Chrystusa jest wiec droga do
osiggniecia zbawienia w sposob
ostateczny»[3].

4. Rok Wiary stanowi wspanialg
okazje do zglebienia skarbu Bozego,
ktory otrzymalisSmy, a takze, z laska
Bozg, do rozpowszechnienia tej
cnoty, by dotarta bardzo daleko,
niczym rozchodzace sie fale. Stajemy
przed znakomitg szansg dania
silnego impulsu nowej ewangelizacji,
ktorej potrzebuje Swiat. Musimy
zaczac¢ od samych siebie: obcowac z
Trzema Osobami Trojcy
Przenajswietszej, chronic sie w takiej
wierze, jaka mieli Maryja i Jozef, o
ktorych tak czesto rozmyslat i



ktorych tak bardzo podziwial Sw.
Josemaria, zeby przejs¢ do osobistego
utozsamienia z Chrystusem, z Wola
Boza. Jezeli pragniemy poruszyc
dusze, zeby zblizyly sie do Boga,
musimy do nich przemawiac przede
wszystkim naszym zyciem
chrzescijaniskim.

Wiemy, ze nasz Ojciec nieustannie
bral przyklad z Apostotow oraz z
zycia pierwszych chrzescijan.
Uderzajaca jest sita i pewnos¢ wiary
w Chrystusa, w Jego nauke Dwunastu
Apostolow oraz mezczyzn i kobiet,
ktorzy w pierwszych wiekach
nasladowali Pana. Umieli i chcieli
poszukiwac sladow Odkupiciela na
drogach ludzkosci. Nie ma przesady
w stwierdzeniu, ze Apostolowie
bardzo zywo zachowywali w pamieci
liczne sytuacje, w ktorych Jezus
Chrystus wyraznie zadat od chorych,
paralitykow i od nich samych, zeby
przystepowali do Niego z wiarg, zeby
modlili sie albo prosili z wiara.



Podobnie oczywiste wydaje sie to, ze
mocno wyryla im sie w duszy jasna,
ojcowska wymowka Jezusa na temat
braku wiary, wlasnie przed
powierzeniem im zadania pojscia na
caly Swiat, aby zanie$¢ Dobra
Nowine (por. Mk 16, 14-15).

Rzuca sie w oczy fakt, ze pierwsi
chrzescijanie byli Swiadomi, ze
rowniez oni — wspaniale sg liczne
Swiadectwa, ktore przekazali nam
swoim postepowaniem — powinni
mocno wierzy¢ w laske Niebios, zeby
wypelnic przykazanie
rozpowszechniania nauk Mistrza.

Dwunastu Apostolow oraz owi nasi
bracia i siostry byli Swiadomi, ze ta
cnota, ktorej tak bardzo domaga sie
Syn Bozy, otwiera droge nadziei na
spenienie planu odkupienczego.
Rownoczesnie ich mitosc i
wdziecznos¢ Bogu Troéjjedynemu
stawala sie codziennie coraz
mocniejsza, coraz bardziej



apostolska, to znaczy, zdolna rowniez
do pociagania do Prawdy osob ze
wszystkich Srodowisk i zawodow.

5. Moje Corki i moi Synowie,
podobnie dzieje sie i teraz. Srodki —
jak nam powtarzal Sw. Josemaria —
sg takie same: zycie Ewangelig i
Krucyfiks.

GloSmy nieustannie, ze ponowne
odkrywanie radosci i pewnosci wiary
to obowiazek Kosciola
powszechnego, calego Kosciola. Nie
jest to zatem tylko zadanie pasterzy,
ale wszystkich wiernych. Oczywiste
jest, ze pasterze musza poprzedzac
wszystkich swoim przykladem i
zachetami, jak pisze Papiez w motu
proprio, ktorym oglosit ten specjalny
czas w KoSciele. Poza tym jednak
zacheca wszystkich, aby podjeli
wymog przekazywania innym
skarbu przepowiadania Jezusa
Chrystusa.



Kongregacja Nauki Wiary w nocie z 6
stycznia 2012 roku radzi biskupom,
aby poswiecili temu tematowi list
pasterski, z uwzglednieniem
szczegdlnych okolicznosci czastki
wiernych, ktorg im powierzono[4].
Dlatego wlasnie kieruje do Was te
stowa. Ich jedynym celem jest
przekazanie Wam jeszcze jednego
impulsu, zeby kazdy na wiasny
rachunek, a takze we wspolnocie z
innymi, na nowo podziwial piekno
wiary, ktéra otrzymat od Boga,
realizowal ja w zyciu codziennym i
rozpowszechnial jg bez ogladania sie
na ludzkie wzgledy.

Dokument Kongregacji stwierdza
rowniez, zZe «autentycznymi
Swiadkami wiary sg Swieci i
blogostawieni»[5]. Z tego powodu
zaleca pasterzom, zeby starali sie
zapoznawac wiernych z zyciem i
nauczaniem tak wielu Swietych. W
zwiagzku z tym, aby by¢
konsekwentnym, na tych stronach



czesto inspiruje sie pisemnym i
ustnym nauczaniem $w. Josemarii,
tak bardzo umilowanego Zalozyciela
Opus Dei. Owoce jego zycia ukazuja
nam, jak caltkowicie zaufal Bogu i
przylgnat do Niego.

KONIECZNOSC NOWE]
EWANGELIZAC]I

6. Ludzkos¢ zawsze byla i bedzie
przepeiniona glodem stowa i
poznania Boga, choCby wiele 0sob
nie bylo swiadomych tej glebokiej
potrzeby swojej duszy. Nam zatem,
ktorym Pan udzielil daru wiary,
przypada obowiazek przebudzenia
sie i przebudzenia tych, ktorzy sa
pograzeni w letargu Smierci i
nieskutecznosci. Rok Wiary, ktory
rozpoczyna sie¢ w ramach
Zgromadzenia Synodu Biskupow,
poswieconego nowej ewangelizacji,
oznacza nowy bodziec dla
wszystkich. Nadeszta chwila
przyspieszenia biegu — w taki



sposob postepuja biegacze podczas
wyscigu, kiedy zblizaja sie do mety.

Zachowuje bardzo zywo pamiec tego,
jak Czcigodny Stuga Bozy Alvaro del
Portillo zachecal nas do osobistego
udzialu w zadaniu nowej
ewangelizacji. Juz podczas Bozego
Narodzenia 1985 roku napisat list
pasterski sugerujacy, zeby
intensywniej wspotpracowacé¢ w
rechrystianizacji krajow, w ktérych
przede wszystkim ujawnialo sie
postepujace ostabienie
chrzescijanskiego zycia. Bil na alarm
przeciwko nowemu pogaristwu
pochodzacemu z najbardziej
rozwinietych ekonomicznie krajow,
ktore, jak ostrzegal, charakteryzuje
sie — tak jak obecnie —
«poszukiwaniem materialnego
dobrobytu za wszelka cene i
wynikajacym z tego zapomnieniem
— lepiej powiedziec strachem,
autentycznym przerazeniem — o



wszystkim, co moze powodowac
cierpienie»[6].

Do tego ogromnego apostolskiego
zadania doszta réwniez konieczno$c
zajecia sie narodami i
spoleczenstwami Europy Srodkowej i
Wschodniej, ktore przez dziesiatki lat
poddane byly jarzmu materializmu
komunistycznego i ktore — poprzez
dlugotrwatle i milczgce meczenstwo
— utrzymywaty nas w wolnosci.

Codziennie musimy odnawia¢
pragnienie stawiania Chrystusa na
szczycie 1 w glebi ludzkiej
rzeczywistosci. Dlatego trzeba
wzrasta¢ w osobistym obcowaniu z
Bogiem i w oddaniu bliznim,
dokladac nasze ziarenko piasku —
codzienne catkowite oddanie — do
budowy Swiata odnowionego taska i
solag Ewangelii, ktorag Pan powierzyt
swoim uczniom. Jesli wobec braku
natychmiastowych owocow naszych
wysitkow w glab naszej duszy bedzie



usilowal wedrzec sie pesymizm
powinnisSmy odrzucic precz
zniechecenie. To nie my — tak mali,
tak peini wad — mamy sprawiac, ze
plany Boze odniosg sukces. Rozne
perykopy z Pisma, w swoich licznych
odniesieniach, potwierdzaja, ze inter
medium montium pertransibunt aquce
(Ps 103/104, 10). Ta pewnos¢
przeciwstawia sie najmniejszemu
nawet cieniowi zniechecenia, chocby
przeszkody siegaly szczytow. Ta
droga stuzy temu, zebySmy poszli do
Nieba, pewni, ze Boskie wody
obmywajg, a takze odsuwaja
wszelkie nasze ograniczenia
utrudniajace dotarcie do Boga.

7. Przychodzg mi na mysl stowa Sw.
Josemarii, ktore napisal)2)3)4)5)}
wkrotce przed odejsciem do domu
niebieskiego. Obserwujac kryzys
wiary, cndt i wartosci, ktory juz
wowczas — byl rok 1973 — rozpetat
sie w wielu Srodowiskach, mowil
peten zmystu nadprzyrodzonego i



gorliwosci apostolskiej: «W chwilach
glebokich kryzysow w historii
Kosciola nigdy nie byto wielu osob,
ktore, pozostajqc wierne,
posiadaly ponadto wystarczajqce
przygotowanie duchowe i
doktrynalne, srodki moralne i
intelektualne, Zeby stawic¢
zdecydowany opor czynnikom zia.
Jednak tych niewielu ponownie
napetnito swiattem Kosciot i
swiat»[7]. Musimy sprawi¢, zeby
wiele kobiet i wielu mezczyzn
podjelo zycie w lasce, schronilo sie w
nim i umocnito.

Nowa ewangelizacja okazuje sie
szczegoOlnie pilna w Europie iw
krajach najbardziej rozwinietych. W
adhortacji apostolskiej Ecclesia in
Europa bl. Jan Pawel II przedstawiatl
sytuacje religijng spoteczenstw
Starego Kontynentu. Chociaz
adhortacja byla przeznaczona do
podsumowania wnioskow
Specjalnego Zgromadzenia Synodu



Europy, jej stwierdzenia nalezaloby
w wielkiej mierze zastosowac do
wielu innych miejsc. Istotnie, po
dwudziestu wiekach, nawet w
krajach o wielkiej tradycji
chrzescijanskiej, «wzrasta liczba
ludzi nie ochrzczonych, zarowno w
zwigzku ze znaczaca obecnoscia
imigrantow nalezacych do innych
religii, jak i dlatego Ze rowniez dzieci
z rodzin o tradycji chrzescijanskiej
nie zostaly ochrzczone»[8]. Papiez
doszed! do wniosku, ze «faktycznie
Europa nalezy obecnie do tych
miejsc tradycyjnie chrzescijanskich,
w ktdrych konieczna jest nie tylko
nowa ewangelizacja, ale w pewnych
przypadkach rowniez pierwsza
ewangelizacja»[9]. Pierwsza
ewangelizacja i nowa ewangelizacja
to dwie formy gloszenia Ewangelii,
ktorych dzisiaj wymaga sytuacja
Kosciola i $wiata.

8. Rzeczywistos$¢ stawania sie
«misjonarzem — z misjq — a nie



nazywac sie misjonarzem», do
czego Sw. Josemaria odnosi sie w
punkcie 848 Drogi, dotyczy
zasadniczego i pierwotnego
momentu misji — Jak Ojciec Mnie
postat, tak i Ja was posytam (] 20, 21),
ktory ksztaltuje formy historyczne,
jakie misja Chrystusa przyjmowala w
zyciu KoSciota: od troski o zycie
katolikow wiara (duszpasterstwo,
braterstwo) po gloszenie Chrystusa
Zbawiciela poganom (pierwsze
gloszenie, ewangelizacja), od
obcowania braterskiego z
chrzescijanami niekatolikami, zeby
wspierac peing komunie
(ekumenizm) po nowe gloszenie
Chrystusa i Jego doktryny
ochrzczonym, ktorzy Go opuscili i
odrzucaja Jego nauke (nowa
ewangelizacja). My, wierni Opus Dei,
zachowujac swoj catkowicie swiecki
charakter, jesteSmy powotani do
podjecia tych roznych wymiarow
jedynej w swoim rodzaju ,,misji”
Kosciola.



Sw. Josemaria powtarzal to z
naciskiem: «Jestesmy misjonarzami
Z misjq, chociaz nie nazywamy sie
misjonarzami. Jestesmy
misjonarzami tak samo na
wyasfaltowanych ulicach Rzymu,
Nowego Jorku, Paryza, Meksyku,
Tokio, Buenos Aires, Lizbony czy
Madrytu, Dublina lub Sydney, jak
rowniez w sercu Afryki»[10].
Potrzeba pierwszego gloszenia wiary
nie ogranicza sie juz do krajow
znanych tradycyjnie jako ziemie
misyjne, lecz — niestety — dotyczy
catego globu. Temu wielkiemu
zadaniu musimy sie poswiecic.

Jednak ta odpowiedzialnos¢ nie
moze zatrzymac sie na samych
rozwazaniach. Kazda kobieta i kazdy
mezczyzna musi pomyslec: w jaki
sposob ja sie do tego przyczynie?
Jeszcze wczesniej musimy rozwazyc,
w jaki sposob wiara wplywa na
nasze postepowanie, a takze, czy
umiemy codziennie dziekowac za ten



dar, a w konsekwencji, czy staramy
sie przekazywac innym tak wielki
skarb. WznieSmy naszg dusze do
Pana, blagajac: adauge nobis fidem
(Lk 17, 5), abysmy wszyscy modlili
sie lepiej; adauge mihi fidem, zebym
pracowal, uswiecajac siebie i
uswiecajac innych, zebym nadawat
mojej przyjazni gleboki sens
chrzescijanski. Nie zapominajmy
powiedzenia, ze przyklad jest
najlepszym kaznodziejg 1
podazajajmy w slad za Jezusem
Chrystusem, ktory ceepit facere et
docere (por. Dz 1, 1), najpierw
nauczal czynami, potem swoim
Boskim przepowiadaniem.

Przekonajmy sie, ze w
najrozniejszych miejscach «zachodzi
potrzeba nowego gtoszenia Ewangelii
— rowniez tym, ktorzy sq juz
ochrzczeni. Wielu wspoiczesnych (...)
sadzi, ze wie, co to jest
chrzescijanstwo, ale w rzeczywistosci
go nie zna. Czesto nawet podstawy i



najbardziej zasadnicze pojecia
chrzescijanstwa nie sg juz
znane»[11]. Musimy stawic czola
temu wyzwaniu naszym zyciem i
nasza formacja doktrynalng. Bez
pesymizmu uznajmy, Ze misja
apostolska, do ktorej Pan przynagla
chrzescijan, nas, ktorzy jesteSmy
Swiadomi bycia dzie¢mi Bozymi,
nabiera w naszych czasach
rozmaitego odcienia, w zaleznosci od
srodowiska, miejsca, 0sob, z jakimi
styka sie kazda kobieta lub kazdy
mezczyzna. W kazdym razie musimy
doprowadzic tych, ktorzy nas
otaczaja, albo tych, z ktorymi
obcujemy, do nawigzania wiezi z
Chrystusem, dajgc im poznac lub
rozpoznac oblicze naszego
Odkupiciela i pomdc im kroczyc Jego
sladem, chocby musieli iS¢ pod prad.

9. Jakze wielka praca przed nami! Z
pokora, z pragnieniem osobistej
Swietosci, musimy dociera¢ do ludzi
przede wszystkim naszym



przykladem. Badzmy swiadomi, ze
wysitek, aby zachowywac sie jak
doskonali chrzescijanie — mimo
naszych osobistych upadkow — jest
czescia Swiatla, ktore Pan pragnie
rozpali¢ na swiecie. Nie bgjmy sie
zderzy(¢ ze Srodowiskiem w
kwestiach niezgodnych z wiara
katolicka, nawet gdybySmy mieli
poniesc¢ straty materialne lub
spoleczne: «BqdZcie pewni i
wzbudzajcie w innych te pewnosc,
Ze my, chrzescijanie, musimy
ptynqc pod prqd. Nie dajcie sie
ponies¢ fatszywym ztudzeniom.
Pomyslcie dobrze: pod prqd
kroczyt Jezus, pod praqd chodzili
Piotr i pozostali pierwsi
chrzescijanie oraz ci wszyscy — na
przestrzeni wiekow — ktorzy
chcieli by¢ wytrwalymi uczniami
Mistrza. Miejcie zatem mocne
przekonanie, ze to nie nauka
Jezusa powinna dostosowac sie do
czasow, ale czasy muszq otworzyc¢
sie na swiatto Zbawiciela»[12].



Dlatego, patrzac na Odkupiciela,
prosmy Go, zeby udzielil nam
swojego Swiatla i zdolnosSci
przebaczenia i milowania tych,
ktorzy poglebiaja to niezrozumienie.
Modlmy sie wytrwale za tych, ktorzy
z uporem usitujg postawic¢ pod
pregierzem Kosciol, hierarchie,
katolikéw. Swiadomi naszej osobistej
stabosci, starajmy sie niestrudzenie
odpowiadac¢ dobrem na zlo, a takze,
dzieki zjednoczeniu z Bogiem,
miluyjmy tych, ktorzy probuja
przesladowac religie albo ograniczy¢
ja do zakrystii, wylacznie do sfery
prywatnosci.

Z drugiej strony, skoro wzgledy
ludzkie nie muszg hamowac wysitku
apostolskiego, tym bardziej nie
powstrzyma go rzeczywiste myslenie
0 osobistej stabosci lub braku
srodkow, dlatego ze nie ufamy
naszym sitom, tylko tasce Niebios:
omnia possum in eo, qui me confortat
(Flp 4, 13). W odniesieniu do tego



zamiaru Zaltozyciel Opus Dei mowik:
«Pozostawajcie wszyscy
zZjednoczeni na modlitwie: taki jest
(...) poczqtek naszej radosci,
naszego pokoju, naszej pogody, a
w zwiqzku z tym naszej
nadprzyrodzonej
skutecznosci»[13]. Kiedy indziej
dodawat: «Jakich innych rad moge
wam jeszcze udzieli¢? Po prostu
stosujcie te same srodki, ktore
zawsze stosowali chrzescijanie
pragnacy prawdziwie nasladowacé
Chrystusa, poczqwszy od Jego
pierwszych uczniow, ktorzy
zaznali jeszcze Jego bezposredniej
obecnosci. Niech bedzie to
ustawiczna wiez z Panem w
Eucharystii, synowskie wzywanie
Najswietszej Maryi Panny, pokora,
wstrzemiezliwosdé, umartwienie
zmystow (...) i pokuta»[14], solidna
wiara, mocno zbudowana na Panu
Wszechmogacym. Trudno
wytlumaczy¢ optymizm i pewnos¢
$w. Josemarii, ktorego zawsze



pobudzaly do dziatania takze stowa
psalmu: in lumine tuo videbimus
lumen (Ps 35/36, 10), dlatego ze z Nim
wszystkie ciemnosci ulegaja
rozproszeniu.

POWROT DO KORZENT EWANGELII

10. W przeszlosci Europa czesto
musiala stawiac czola trudnym
okresom przeobrazen i kryzysow, ale
«zawsze je pokonywala, czerpiac
nowe soki z niewyczerpanej rezerwy
zyciowej energii Ewangelii»[15]. Te
stowa bl. Jana Pawla II, wygloszone
w 1995 roku, utwierdzaja nas na
drodze, ktora trzeba kroczyc. Nie ma
innej drogi: trzeba dotrzec¢ do
korzeni naszej wiary, Zzeby nasycic¢
sie ozywiajacym sokiem, ktorego
nam dostarczaja (ku temu kieruje sie
formacja doktrynalna, jaka daje nam
Dzielo) i z tej perspektywy wszedzie
ustanowic zyciodajng jednos¢
mezczyzn i kobiet z Chrystusem.



Sw. Josemaria twierdzil, ze «Zycie
wiarq to rowniez przekazywanie
jej innym». Aby to osiggnac, nalezy
iS¢ z nimi. Na tej drodze nalezy
wstuchac sie w watpliwosci, jakie
Zywig w zwigzku z przestaniem
chrzescijanskim, zrozumiec je i
pokazac im, ze ich rozumiemy, dzieki
czemu pocCzuja sie zrozumiani i
oswieceni nasza ukierunkowujaca
rozmowg. W ten sposob, idac z nimi,
mamy przekazywac im z przyjaznia i
uprzejmoscig Ewangelie, zywe stowo
Pana. Mamy zatem ukazywac im cud
ducha chrzescijanskiego, ktory taczy
rozum i wiare, udziela odpowiedzi
na wszystkie pytania oraz uspokaja
niepokoje serc ludzkich. Tak
przygotujemy ich na moment
pojawienia sie w nich pragnienia
sakramentow oraz — w
konsekwencji — dyspozycji do ich
przyjecia.

W wielu wypadkach taska Boza
bedzie musiata zbudowac w duszach



nadprzyrodzong budowle od samych
fundamentow. Przy okazji naszych
wysitkOw na rzecz czynienia dobra i
solidarnosci, jaka dostrzega sie w
miodym pokoleniu — i nie tylko w
nim, starajmy sie, zeby inni odkryli
Zbawiciela. GloSmy im doktryne przy
pomocy daru jezykow, wWznoszac
podstawy — stopniowo, po trochu —
az osoby te osiggna trwate zycie
chrzescijanskie.

Przyklad pierwszych chrzescijan

11. Nalegam, ze czesto powinnismy
powracac do rozwazania
postepowania Apostolow i naszych
pierwszych braci w wierze. Stanowili
garstke, brakowato im Srodkow
ludzkich, nie bylo wsrod nich — tak
dzialo sie przynajmniej przez diugi
czas — wielkich myslicieli lub ludzi o
publicznym znaczeniu. Wzrastali w
spolecznej atmosferze
indyferentyzmu, braku wartosci,
podobnego pod wieloma wzgledami



do tego, ktéremu musimy stawic
czola obecnie. Jednak nie dali sie
zastraszycC. «Odbywali cudownq
rozmowe ze wszystkimi osobami,
ktore spotykali, ktorych
poszukiwali podczas swoich
podrozy i pielgrzymek. Nie byloby
Kosciota, gdyby Apostolowie nie
podtrzymywali nadprzyrodzonego
dialogu z wszystkimi
duszami»[16]. Kobiety i mezczyzni
— ich wspolczesni — doswiadczali
glebokiego przeobrazenia po tym, jak
dotkneta ich taska Boza. Nie
przylgneli po prostu do nowej religii,
doskonalszej niz te, ktore juz znali,
tylko przez wiare odkryli Jezusa
Chrystusa i umitlowali Go — Boga-
Czlowieka, ktory zlozyl siebie w
ofierze za nich i zmartwychwstal,
zeby otworzyc¢ im bramy niebios. Ten
niestychany fakt przenikai z
ogromna silg dusze pierwszych
chrzescijan, dajac im mestwo
odporne na wszelkie ataki.
«Sokratesowi nikt nie uwierzyt tak



bezwzglednie, by az Smier¢ ponies¢
za jego nauke — zapisywat sw. Justyn
w potowie I wieku — Chrystusowi
natomiast (...) uwierzyli nawet
rzemieslnicy i ludzie prosci, ktérzy
pogardzili stawa, strachem i
Smiercig»[17].

W Swiecie goraco pragnacym
zbawienia, ktory nie wiedzial, gdzie
je znalezc¢, doktryna chrzes$cijanska
utorowala sobie droge jako swiatto
rozpalone posrod ciemnosci. Pierwsi
chrzes$cijanie potrafili sprawi¢ swoim
postepowaniem, ze posrdd ich
rodakow rozblysta zbawcza jasnosc.
Zamienili sie¢ w postancow Chrystusa,
prostych, zwyczajnych,
nienarzucajacych sie — a to dzieki
spojnosci ich wiary i czynéw. «Nie
przemawiamy wzniosle o sprawach
wielkich, lecz nimi zyjemy»[18],
napisal jeden z nich. W ten sposob
zmienili poganski Swiat.



W liScie apostolskim skierowanym
do calego Kosciola na przygotowanie
wielkiego jubileuszu roku 2000 Bl
Jan Pawel II ttumaczyl, ze «w
Chrystusie religia przestaje byc¢
szukaniem Boga ,niejako po
omacku” (Dz 17, 27), a staje sie
odpowiedziq wiary dana Bogu, ktory
sie objawia: jest to odpowiedz, w
ktorej cztowiek mowi do Boga jako
do swego Stwdrcy 1 Ojca; odpowiedz
mozliwa dzieki temu jedynemu
Czlowiekowli, ktory jest
rownoczesnie Stowem
wspalistotnym Ojcu, a w ktorym Bog
mowi do kazdego czlowieka i kazdy
czlowiek jest zdolny odpowiedzie¢
Bogu»[19].

To kwestia wiary

12. Slowa te zwracaja uwage na
jeszcze jedno zagadnienie, ktorego
podjecie chcialbym Wam
zaproponowac wobec koniecznosci
nieustannego wysitku nad zadaniem



nowej ewangelizacji spoleczenstwa.
Przede wszystkim potrzebujemy
zdecydowanie przezywanej wiary i
nadziei, to znaczy, musimy kroczy¢ w
kazdej chwili w glebokim
przekonaniu — z przeswiadczeniem
wyplywajacym z obcowania z Trojca
Przenajswietsza — ze mozna zmienic
kierunek, w ktérym podaza swiat, ze
da sie skierowac ku chwale Pana i
nawroceniu dusz wszystkie ludzkie
zajecia. Z pewnosciag nie zabraknie
walki i cierpien, ale zawsze
bedziemy postepowac in leetitia, z
rados$cia i ufnoscig. Wynika to z
danej nam przez Boga obietnicy:
Zqdaj ode Mnie, a dam Ci narody w
dziedzictwo i w posiadanie Twoje
krance ziemi (Ps 2, 8).

Robi wrazenie — powtarzam raz
jeszcze — rozwazanie, w jaki sposob
Apostolowie, nieposiadajacy innych
Srodkow, niz wiara w Chrystusa,
ozywieni pewna i radosng nadzieja,
rozeszli sie po calej wowczas znanej



Ziemi i glosili wszedzie doktryne
chrzescijanska. Sw. Josemaria cieszy}
sie, obchodzgc ich swieta oraz
wspomnienia liturgiczne swietych
kobiet, ktore towarzyszyly Jezusowi
w Jego ziemskiej wedrowce! Postaci
Apostotow, Marii Magdaleny,
Lazarza, Marty i Marii — siostr
Lazarza, napawaly gow
entuzjazmem. Od kazdego i od
kazdej z nich mozemy nauczyc sie
wierzy¢ mocniej i calkowicie w
Jezusa Chrystusa i mitowac Go tak
bardzo, jak mitowali Go ci, ktorzy z
Nim obcowali. Tak jak my, rowniez
oni widzieli swoje nedze i mimo tego,
ze w porownaniu z ludnoscia
znanych krajow bytlo ich bardzo
niewielu, rozsiewali Boskie ziarno
codziennym przykladem i
pokrzepiajacym stowem.

Pamietam z jaka silg nasz Ojciec
mowigc o apostolstwie w trudnym
srodowisku, zapewnial: «To kwestia
wiary!» Tak, to kwestia wiary! Tej



wiary, ktora, jak podkresla Pan w
Ewangelii, mozna przenosi¢ gory
(por. Mt 17, 20) i pokonywac wszelkie
przeszkody, ktora jest niczym rzeki
torujace sobie przejsScie do morza z
wysokich szczytow (por. Ps 103/104,
10). Dlatego pytam Was i siebie
samego: z jaka wiarg apostolujemy,
wiedzac, Ze na apostolstwo zawsze
jest odpowiednia pora? Czy
naprawde jesteSmy przekonani, zZe,
jak pisze Sw. Jan, tym wiasnie
zwyciestwem, ktore zwyciezyto swiat,
jest nasza wiara (1] 5, 4)? Czy
postepujemy konsekwentnie? Czy
stawiamy czola pojawiajacym sie
przeszkodom w duchu optymizmu, z
nadziejg zwyciestwa? Czy w tym celu
wspieramy kazda konkretng
dzialalnos¢ apostolska modlitwa i
ofiarg? Czy dajemy Swiadectwo
naszej wiary, nie bojac sie trudnosci,
na jakie napotykamy w roznych
srodowiskach?



Mowmy czesciej Panu: Wierze,
zaradZ memu niedowiarstwu! (Mk 9,
24). Bardzo gleboko poruszata sw.
Josemarie ta prosbha ojca epileptyka.
Nie zadowalajmy sie naszymi
sposobami blagania Pana o cnoty
Boskie. Sw. Josemaria, $wiadom, ze
wiara jest darem nadprzyrodzonym,
ktory tylko Bog moze wlewac w
dusze i w niej umacniac, mowil
kiedys: «Codziennie, nie jeden raz,
tylko wiele razy, powtarzam Mu to
(...). Powiem Mu cos, o co prosili
Go Apostotowie (...): adauge nobis
fidem!(Lk 17, 5), przymnoz nam
wiary. I dodaje: spem,
caritatem;przymnoz nam wiary,
nadziei i mitosci»[20].

Trwaly punkt oparcia

13. Ojciec Swiety Benedykt XVI przy
roznych okazjach ukazywal nam
sprzecznosci czasow, w ktorych
zyjemy. « W rozleglych regionach
Swiata obserwujemy dzis§ dziwne



zapomnienie Boga. Wydaje sie, ze i
bez Niego wszystko dziala.
Jednoczesnie wystepuje jednak
poczucie frustracji,
niezadowolenia ze wszystkiego i ze
wszystkich. I niekiedy wyrywa sie
okrzyk: To niemozliwe, Ze tak
wyglada zycie! To naprawde
niemozliwe. I tak obok
zapomnienia o Bogu mamy swoisty
boom religijnosci. Nie chce
podwaza¢ wartosci wszystkiego, co
sie w tym zawiera. Moze by¢ w tym
rowniez szczera radosc z odkrycia.
Ale, prawde mowiac, nierzadko
religia staje sie niemal produktem
konsumpcyjnym. Wybiera sie to, co
sie podoba, a niektorzy potrafia
rowniez czerpac z tego korzysci.
Ale religia poszukiwana «na
wlasna reke» w ostatecznosci nie
moze nam pomac. Jest wygodna,
ale gdy przychodzi kryzys,
pozostawia nas samym sobie»[21].
Papiez konczy nastepujacym
zaproszeniem: «Pomagajcie



ludziom odkrywac prawdziwa
gwiazde, ktora wskazuje nam
droge: Jezusa Chrystusa!»[22].

Mimo klimatu relatywizmu i
permisywizmu dominujacego w
szerokich warstwach spoleczenstwa,
wiele 0s6b pragnie wiecznosci, by¢
moze dlatego, ze bezskutecznie
usitowatly nasycic sie rzeczami
przemijajacymi. Jakze wielka
prawda zamyka sie w owych
znanych stowach sw. Augustyna:
«Uczyniles nas, Panie, dla siebie i
niespokojne jest serce nasze, dopoki
nie spocznie w Tobie»[23]!
Rzeczywiscie, tylko Bog w peini
zaspokaja pragnienia ludzkiego
ducha. Dlatego badZzmy kobietami i
mezczyznami mocnej poboznosci,
ktorzy dochodza do roznych
sposobow modlitwy — autentycznej
pociechy — ze szczerym
pragnieniem, aby modli¢ sie wiecej.
Uczestniczmy we Mszy Swietej z
gleboka wiarg, przekonani, ze tam



sakramentalnie uobecnia sie Ofiara
Kalwarii, Ofiara, ktora przyniosta
nam zbawienie i daje sity do
codziennego boju na drodze do
Swietosci.

14. Wielkie wrazenie robila wiara,
poboznosé, skupienie ciala i duszy
$w. Josemarii podczas Ofiary
eucharystycznej. Codziennie na
nowo zadziwiala go, tajemnica
transsubstancjacji, oddanie Syna
Bogu Ojcu z Duchem Swietym za
dusze. Codziennie odnawial swoja
wdziecznos¢ i poboznosé. Mysle, ze
nie przesadze, kiedy stwierdze, ze
Swiadomos¢, iz w tych chwilach
stawal sie on ipse Christus, byla
Zzrodlem jego skutecznosci i
rozleglych dziatan apostolskich. Z
identyczna, goracq wiara widac byto,
kiedy powtarzal, przed udzielaniem
Komunii Swietej, stowa Jana
Chrzciciela: ecce Agnus Dei! Zachecal
wszystkich katolikéw i powtarzal
swoim corkom i synom, kaptanom,



Ze trzeba utozsamiac sie z
Chrystusem, dlatego ze On zaprosit
nas, zebySmy byli z Nim utozsamieni,
a takze dlatego, Zze w ten sposob
pociagniemy dusze do Mitosci Boga.
Odnawianie naszej wiary, tak, jak to
czynil nasz Ojciec wlasnie w chwili
transsubstancjacji, to potezna pomaoc,
zeby kazdy dzien stawal sie mszq.

Ta pewnosc, ze Bog liczy na nas,
moze 1 powinna stanowic trwaly
punkt oparcia, zeby codziennie
ponawiac nasz apostolski wysilek.
Musi stanowi¢ impuls, ktory
popchnie nas — pelnych nadziei i
nadprzyrodzonego optymizmu — do
stuzby ludziom wokot nas: «Musimy
rozpali¢ sie pragnieniem niesienia
Swiatta Chrystusa, trudu
Chrystusa, bolow i zbawienia
Chrystusa, tak wielu duszom
kolegow, przyjaciol, krewnych,
znajomych, nieznajomych — bez
wzgledu na ich opinie na temat
ziemskich spraw — zZeby porzqdnie



uscisnqc ich wszystkich po
bratersku. Wowczas bedziemy
rozpalonym rubinem, a
przestaniemy byc niczym, tym
ubogim i nedznym wegielkiem,
Zeby stac sie glosem Boga,
sSwiattem Boga, ogniem Ducha
Swietego!»[24].

NIEKTORE PRIORYTETOWE
DZIEDZINY

15. Na calym swiecie i zawsze trzeba
prowadzic glebokie apostolstwo
intelektualne. ,,Glosi¢” o prawdzie,
zeby nastepnie ,,gtosi¢” Prawde. Oto
synteza calego zadania
apostolskiego. Nie ma tu miejsca na
zmeczenie, kiedy prosimy Boga —
pokornie, uparcie, ufnie — zeby
udzielil Swego swiatla umystom i
sercom. Wielu ludzi powtarza jak
Medrcy: ujrzelismy bowiem jego
gwiazde na Wschodzie i przybylismy
oddac mu pokton (Mt 2, 2). Powiedza
nam to, jezeli my, ktorzy wierzymy w



Chrystusa, przyblizymy sie do
wszystkich ze szczerg przyjaznia,
nasycong mitoscia i zrozumieniem, a
takze ludzka sympatia, potwierdzona
poboznym zyciem oraz
wdziecznoscia za dobro, jakie wiele
0s0b czyni w tak licznych
dziedzinach.

Tym, co zdumiewa w postawie
Medrcow — komentuje Benedykt XVI
— jest «fakt, ze zlozyli poklon i
padli na kolana przed zwyklym
dzieckiem trzymanym na reku
przez matke, nie w komnatach
krolewskiego palacu, lecz w
betlejemskiej stajni (por. Mt 2, 11).
Jak to mozliwe? Co przekonalo
Medrcow, ze dziecie bylo «Krélem
zydowskim» 1 Krolem narodow? Z
pewnoscia przekonal ich o tym
znak, jakim byla gwiazda, ktora
oni zobaczyli, gdy wzeszla «na
Wschodzie», i ktora zatrzymala sie
dokladnie nad miejscem, gdzie
bylo Dziecie (por. Mt 2, 9).



Ale nawet gwiazda by nie
wystarczyla, gdyby Medrcy nie byli
osobami wewnetrznie otwartymi
na prawde. W odrdznieniu od
Heroda, pochlonietego przez
wladze i bogactwa, Medrcy
zmierzali do celu swoich
poszukiwan, a kiedy go znalezli,
chociaz byli ludZmi uczonymi,
zachowali sie jak pasterze
betlejemscy: ujrzeli znak i oddali
poklon Dziecieciu, ofiarujac Mu
drogocenne i symboliczne dary,
ktore z soba przyniesli»[25].

Nie zapominajmy, ze «Nasz Pan
zwraca sie do wszystkich ludzi,
aby wyszli Mu na spotkanie, aby
byli swieci. Nie wzywa tylko
Medrcow, ktorzy byli uczeni i
potezni; wczesniej postat do
pasterzy z Betlejem juz nie
gwiazde, lecz jednego ze swych
aniotow. Ale ubodzy czy bogaci,
uczeni czy mniej uczeni powinni
wzmagac w swoich duszach



pokornq gotowosd, ktora pozwala
stuchac gtosu Boga»[26].

16. Ta praca nie jest zastrzezona dla
0s0b realizujacych sie w dziedzinach
wymagajacych szczegolnych
kwalifikacji. Wielka skutecznos$¢
bedzie miato zawsze osobiste
apostolstwo kazdego chrzescijanina
w w tym obszarze, w jakim zwykle
toczy sie jego codzienne zycie.
Dlatego sugeruje, zebySmy pochylili
sie w naszym rachunku sumienia
nad tym, jak staramy sie pomagac
duszom, zeby zblizyly sie do Boga:
jaka modlitwe, jakie ofiary, ile godzin
dobrze wykonanej pracy
ofiarowalisSmy, ile rozmow odbyliSmy
— ustnie, na piSmie — z
przyjaciolmi, krewnymi, kolegami,
znajomymi. Zarazajmy swieta troska
tych, ktdrzy zyja obok nas, dlatego ze
wiara w skuteczno$¢ nauk Chrystusa
musi pobudzac nas do stuzby i do
wiekszej mitosci do naszych braci i



siostr. Nikt nie moze by¢ nam
obojetny.

Jak powiedzialem, apostolstwo
intelektualne to zadanie dla
wszystkich. Jednak, nie tracac z pola
widzenia licznych dziedzin, w
ktorych pilna okazuje sie nowa
ewangelizacja, dzisiaj
pierwszorzedne okazuje sie
nasycenie nauka Chrystusa
niektorych szczegolnych srodowisk.
Wystarczy przyjrzec sie zadaniom
rzadzacych, naukowcow i badaczy,
specjalistow od opinii publicznej i
tak dalej. Nie nalezy tez zapominac,
Ze wszyscy mezczyzni i kobiety
doswiadczajg potrzeby stuchania
glosu Pana i podazania za nim.

«Zmaganie sie o dusze Swiata
wspolczesnego jest najwieksze tam,
gdzie duch tego Swiata zdaje sie by¢
najmocniejszy», pisat bl. Jan Pawet II
0 ,nowozytnych areopagach”.
«Areopagi te to Swiat nauki, kultury,



Srodkow przekazu; sa to Srodowiska
elit intelektualnych, sSrodowiska
pisarzy i artystow»[27].

Badania i nauczanie

17. Chociaz musimy by¢ zawsze
otwarci na wszystkich, jest jasne, ze
gloszenie Ewangelii osobom ze
srodowisk intelektualnych nabiera
wielkiego znaczenia. Zwlaszcza ci,
ktorzy pracuja w instytucjach
uniwersyteckich, muszg pamietac
stowa Pana skierowane szczegdlnie
do nich: vos estis lux mundi (Mt 5,
14), wy jesteScie Swiatlem Swiata.
Istotnie, zadania zawodowe
umieszczaja ich w awangardzie
nowej ewangelizacji. Sw. Josemaria,
ktory tak bardzo promowal — nawet
przed 1928 rokiem — apostolstwo
wsrod intelektualistow, pisak:
«Najwyzszq misjq uniwersytetu
jest stuzba ludziom, bycie
zaczynem spoteczenstwa, w
ktorym funkcjonuje»[28].



Slowa, ktére bardzo dobrze
wytyczaja apostolski kierunek, w
ktorym muszg podazac ci, ktorzy
dzialaja w tych Srodowiskach,
brzmia nastepujaco: bycie zaczynem,
dawanie Swiatla i ciepla, Swiatla i
ciepta Ewangelii. Wszystko po to,
zeby ich przyjaciele i koledzy oraz
ich uczniowie nasycili swoja dusze i
swoje postepowanie Dobra Nowing
Chrystusa, w pelnej wiernosci
Magisterium Kosciota. W ten sposob
przyczynia sie do ewangelizacji
kultury. Wcigz aktualny jest punkt
Drogi: «Mitosc¢ do Boga i gorliwosc¢
o dusze winienes przekazywac
innym, aby ci z kolei rozpalali
jeszcze innych, dalszych, a ci z
kolei swoich wspottowarzyszy

pracy.

Ilez kalorii duchowych
potrzebujesz! — I jak wielka
odpowiedzialnosdé, gdybys ostygl, i
— wzdragam sie¢ na samq mysl —



jaka straszliwa zbrodnia, gdybys
dat zly przyktad!»[29].

Nie pozwolmy, zeby w prdznie trafil
wysitek dgzenia do tego, by wiele
0s0b i instytucji na calym swiecie
promowato — za przykladem
pierwszych chrzescijan — nowa
kulture, nowe prawo, nowa mode,
spojne z godnoscia osoby ludzkiej i
jej przeznaczeniem do chwatly dzieci
Bozych w Jezusie Chrystusie (por. 2
Kor 3, 18). Jezeli wszyscy musimy sie
modli¢ i wspoéipracowac z wielka
hojnoscia, zeby to osiggnac,
wykladowcom uniwersyteckim i
naukowcom przypada
odpowiedzialnosc glebokiego i
wytrwalego wysilku, zeby
wykorzystac¢ kazda z okazji, jakich
dostarcza wykonywanie ich zawodu.
Wiara w tym kontekscie przybiera
ksztalt wsparcia w przyblizaniu sie
do prawdy, w miare, jak sama silg
cnoty staramy sie niesSc ja do
wszystkich Srodowisk i przyczyniac



sie do tego, by przyjmowali ja albo
wzrastali w niej ci, ktorzy nas
otaczaja.

18. Badania naukowe zajmuja
szczegollne miejsce w pracy
wykladowcow uniwersyteckich i
intelektualistow. W tym zadaniu
chrzescijanin zajety poszukiwaniem i
rozpowszechnianiem prawdy,
ozywiony szczerym wysitkiem
wspolpracy w ksztaltowaniu wiedzy
przekraczajacej fragmentacje i
relatywizm, zawsze odkrywa szanse
rozwoju glebokiego apostolstwa
doktrynalnego. Zaden temat
badawczy, zaden obszar z szeroko
pojetej dziedziny nauczania nie jest
neutralny z punktu widzenia wiary.
Wszystkie nasze zajecia, nawet
wyklady z nauk chemicznych — zeby
wskazac bardzo obrazowy przyklad
— moga przyczyniac sie lub nie do
rozszerzania Krolestwa
Chrystusowego. «Konieczny
obiektywizm naukowy stusznie



odrzuca wszelkq neutralnosc¢
ideologicznq, wszelkq
dwuznacznosdé, wszelki
konformizm, wszelkie
tchorzostwo: umitowanie prawdy
angazuje zycie i calq prace
naukowca»[30]. Jezeli wykladowrce,
badacza porusza gléwnie pragnienie
oddania chwaly Bogu i stuzenia
duszom, wowczas chrzescijanska
spojnosc¢ jego przykladu, gotowosc,
jaka okazuje wobec uczniow i
wspolpracownikow, prawosc, z jaka
ukierunkowuje swoja prace, staranie
o0 ksztalcenie swoich uczniow i
przekazywanie swej wiedzy,
niewatpliwie przyczyniaja sie do
tego, zeby ludzie, ktdrzy go stuchaja
albo docieraja do owocow jego pracy,
odkryli albo wyczuli w tym znak
przynaleznosci do grona uczniow
Chrystusa.

Z drugiej strony praca naukowa
ulatwia zawodowe relacje z
cleszacymi sie prestizem badaczami



z kraju wlasnego lub z zagranicy.
Prowadzg do budowania szczerej
przyjazni, ktora jest naturalng
przestrzeniag dla apostolstwa
osobistego, dzieki ktoremu mozna
sprawic, ze koledzy w swojej pracy
badawczej beda szanowali
przynajmniej fundamentalne zasady
moralne.

Odpowiedzialni katolicy, ktérzy
pracuja w tych tak waznych
miejscach na rzecz nowej
ewangelizacji, powinni zadac sobie
pytanie, jak w miare mozliwosci
dotrzec rowniez do srodkow
przekazu oraz do forow opinii
publicznej, zeby przekazywac dobra i
solidng doktryne w dziedzinie, w
ktorej sie specjalizujg. Wspolpraca z
prasa, udzial w programach
radiowych i telewizyjnych lub za
posrednictwem internetu,
uczestnictwo w zajeciach
kulturalnych, udzielenie naukowego
komentarza na tematy rodzace sie w



debacie publicznej to tylko czes¢
mozliwosci. Z kolei katolicy
wspierajacy Srodki masowego
przekazu albo pracujacy zawodowo
w mediach, powinni sie starac, zeby
ich strony internetowe albo ich
kamery pokazywaly, ze ich zajecie
moze byc¢ godziwe i uswiecone.

Chcialbym, zeby bylo jasne, ze ci,
ktorzy pracuja w tych zawodach,
musza by¢ swiadomi
odpowiedzialnosci za wykorzystanie
swoich talentow, nie zapominajac, ze
wiele innych o0s6b, wykonujacych
prace fizyczng albo zajecia o
pozornie niewielkim znaczeniu, stara
sie zamienic swoja prace w modlitwe
do Boga. Mezczyzni i kobiety, ktorzy
odgrywajg istotna role w
srodowiskach kierujacych
spoleczenstwem, powinni by¢ w
peini odpowiedzialni i Swiadomi, ze
Bog zazada od nich zdania rachunku
z tej dzialalnosci. Musza tez by¢
bardzo wdzieczni tym, ktorzy



pracuja, zeby uzyc¢ takiego
okreslenia, w cieniu. Bardzo a propos
jest tutaj komentarz sw. Josemarii:
czyja praca znaczy wiecej — Jego
Magnificencji rektora uniwersytetu
czy ostatniego konserwatora
budynku? I odpowiadal bez wahania:
tego, kto wykonuje swoje zadanie z
wiekszq wiarq, z wiekszym staraniem
0 sSwietosc.

Spojnos¢ wiary i rozumu

19. My, ktorzy wiemy, Ze jesteSmy
dzie¢mi Bozymi, musimy glosic, ze
nie ma «powodu do jakiejkolwiek
rywalizacji miedzy rozumem a
wiarg: rzeczywistosci te wzajemnie
sie przenikajg, kazda za$ ma wlasna
przestrzen, w ktorej sie realizuje (...).
Miedzy Bogiem a czlowiekiem —
choc¢ kazdy przebywa w swoim
wlasnym swiecie — istnieje jedyna w
swoim rodzaju wiez wzajemnosci. W
Bogu znajduje sie poczatek
wszystkich rzeczy, w Nim mieszka



peinia tajemnicy i to stanowi Jego
chwale; zadanie czlowieka polega na
badaniu rozumem prawdy. Na tym
polega jego godno$c»[31].

Wrcigz aktualne sg stowa Sw.
Josemarii: «Na trwatej podstawie
glebokiej wiedzy naukowej
musimy wykazad, ze nie ma Zadnej
sprzecznosci miedzy wiarq
rozumemn»[32]. Miedzy nimi
powinna istnie¢ pelna harmonia,
dlatego ze obie dziedziny poznania
pochodza od Boga, stworczego
Logosu, ktory ponadto stal sie
czlowiekiem.

W liScie apostolskim Novo millennio
ineunte bl. Jan Pawel II pisal: «W
trosce o skutecznos¢
chrzescijanskiego Swiadectwa,
zwlaszcza w tych delikatnych i
kontrowersyjnych dziedzinach,
trzeba wykonac wielki wysilek, aby
nalezycie uzasadnic¢ stanowisko
Kosciola, podkreslajac zwlaszcza to,



ze nie probuje on narzucic
niewierzacym pogladow
wynikajgcych z wiary, ale
interpretuje i chroni wartosci
zakorzenione w samej naturze istoty
ludzkiej. W ten sposob praktyka
miltosierdzia stanie sie w
konsekwencji takze stuzbg kulturze,
polityce, gospodarce i rodzinie, aby
wszedzie byly przestrzegane
podstawowe zasady, od ktorych
zalezy los czlowieka i przysztosc
cywilizacji»[33]. Do tego zadania
potrzeba daru jezykow, ktory
otrzymuje sie, wzywajac z wiarg
Ducha Swietego i angazujac ludzkie
srodki.

Wszyscy wiemy, ze w kwestii
dzialalnosci zawodowej Koscidl, w
ramach doktryny katolickiej, uznaje
peina wolnosc swoich dzieci
bedacych obywatelami rownymi
innym obywatelom. Wrazliwo$¢ na
ludzkie problemy, nadprzyrodzony
zmyst oceniania ich i rozwigzywania



po chrzescijansku, zgodnie z prawym
i dobrze uformowanym sumieniem,
musi pobudzac osobista
odpowiedzialnosc apostolska, zeby
wnie$¢ do debaty naukowej wizje
bardziej ludzka, a przy tym zawsze
chrzescijanska. Dlatego nalezy
podejmowac prace o doniostym
znaczeniu doktrynalnym i etycznym
w dziedzinach nauk Scistych i
humanistyki. Kryzys moralny, przez
ktory przechodzi spoteczenstwo oraz
nieustanna koniecznos¢
ewangelizacji czynia jeszcze
pilniejszym wyzwanie, zeby
chrzescijanscy naukowcy nie
ustawali w tej pracy, by nieustannie i
coraz glebiej wnikali w zagadnienia
przyczyniajace sie do prawidlowego
rozwiazania wspoiczesnych
problemow.

Moralnosc¢ publiczna

20. Kolejnym priorytetowym
wyzwaniem ewangelizacyjnym jest



kwestia moralnosci publicznej. Jedna
z najbardziej toksycznych przeszkod
przeciwstawiajgcych sie panowaniu
Chrystusa w duszach i w catym
spoleczenstwie stanowi fala
zmystowosci atakujaca zwyczaje,
prawa, mody, Srodki przekazu,
tworczosc¢ artystyczna. W celu
zahamowania tego zjadliwego ataku,
poza modlitwg i zacheta do
modlitwy, probami zmiany tej
sytuacji i inspirowaniem innych do
podejmowania tych préb, poruszani
odpowiedzialnoscia chrzescijanska, a
takze ludzka, musimy zmobilizowac
wiele 0s6b — katolikow i
niekatolikdw, mezczyzn i kobiety
dobrej woli — usilnie proszac, zeby
zdali sobie sprawe z pilnos$ci
zrobienia czegos. Zbedne sa jalowe
lamenty, a tym bardziej wszelkie
akty obojetnosci, poprzestawania na
osobistym nieczynieniu zla.
Przeciwnie — kazda chwila stanow1
odpowiedni moment, aby z wieksza
energia zaangazowac sie w



apostolstwo w najblizszym
otoczeniu, u podstaw [o01], aby
dokonac radykalnej zmiany,
rozpoczynajacej sie od wiasnego
zycia, wlasnego domu, wiasnego
Srodowiska zawodowego.

Postuchajmy Apostota Pogan, ktory
zacheca nas: abyscie nie przyjmowali
na prozno taski Bozej. Mowi bowiem
Pismo: W czasie pomyslnym
wystuchatem ciebie, w dniu zbawienia
przyszedtem ci z pomocq. Oto teraz
czas upragniony, oto teraz dzien
zbawienia (2 Kor 6, 1-2). My,
chrzescijanie, musimy postepowac
stanowczo, z wiarg, wlasnie po to,
zeby uzdrowic wszystko to, co wokot
nas jest sprzeczne z prawem Bozym.
Nie ogladajmy sie na ludzkie
wzgledy, nie bojmy sie, Ze otoczenie
zauwazy,, iz w zyciu kierujemy sie
zasadami wiary, o ktorej
prawdziwosci jesteSmy gleboko
przekonani. Istniejg wartosci, ktore
nie podlegaja negocjacjom, jak



wielokrotnie méwil Benedykt XVI:
«ochrona zycia we wszystkich jego
fazach, od chwili poczecia az do
naturalnej Smierci; uznanie i
propagowanie naturalnego modelu
rodziny, jakim jest zwigzek
mezczyzny i kobiety oparty na
malzenstwie, oraz obrona tego
modelu przed probami zrownania
go w prawach z radykalnie
odmiennymi rodzajami zwiazkow,
ktore w istocie rzeczy oslabiaja
rodzine 1 przyczyniaja sie do jej
destabilizacji, przyslaniajac jej
szczegoOlny charakter i utrudniajac
postrzeganie jej niezastapionej roli
spolecznej; ochrona prawa
rodzicow do wychowywania
wlasnych dzieci»[34].

Papiez wyjasnial, ze «zasady te nie
sa prawdami wiary, cho¢
oczywiscie wiara jest dla nich
dodatkowym oswieceniem i
potwierdzeniem; sa one wpisane w
sama nature czlowieka, a zatem



wspolne dla calej ludzkosci.
Dzialania Kosciola na rzecz
krzewienia owych zasad nie maja
zatem charakteru religijnego, ale
dotycza wszystkich ludzi,
niezaleznie od tego, jakie jest ich
wyznanie. Dzialania te sa tym
bardziej konieczne, im czesciej
owe zasady sa odrzucane badz Zle
rozumiane, mamy wowczas
bowiem do czynienia z
podwazaniem prawdy o osobie
ludzkiej oraz powaznym
naruszaniem samej
sprawiedliwosci»[35].

21. Identyczne rozumowanie, tak
samo umotywowane, nalezy
stosowac w istotnych kwestiach
doktryny chrzescijanskiej, ktore w
obecnych czasach doznaja
nietolerancyjnego ataku ze strony
grup osob Slepo upierajacych sie w
wyeliminowaniu zmystu religijnego
ze spoleczenstwa. Niestety nie
brakuje przykladow — od



prostackich atakow na Jezusa
Chrystusa, ktore prébuja Go
osmieszyc, po oszczercze oskarzenia
wobec Kosciola, jego stug i jego
instytucji.

Zadanie chrzescijanina, ktory
pragnie zachowac spojnos¢ swojego
powolania, polega na ukazaniu
Chrystusa innym, na byciu
przekonanym, ze jest sie rzecznikiem
— przede wszystkim poprzez
przyklad, ale rowniez poprzez
wlasciwe stowo — nauczania
Kosciola, zwlaszcza w kwestiach
najbardziej dyskutowanych przez
opinie publiczng. Przychodzi mi na
mysl to, co tak wyraznie
przedstawial pralat Alvaro: «Tak, jak
najpierw trzeba zamie$¢ wiasny dom
(...), kazdy powinien zbadac, jak
troszczy sie o ten wybitnie
chrzescijanski obowigzek»[36].
Stowa te brzmia niczym echo
przepowiadania Apostola do
pierwszych wiernych: Albowiem



wolq Bozq jest wasze uswiecenie (...):
aby kazdy umiat utrzymywac ciato
wlasne w swietosci i we czci, a nie w
pozqdliwej namietnosci, jak to czyniq
nie znajqcy Boga poganie. Niech nikt
w tej sprawie nie wykracza i nie
oszukuje brata swego, albowiem (...)
nie powotat nas Bog do nieczystosci,
ale do swietosci (1 Tes 4, 3-7).

Zalecenie Sw. Pawla nabiera
szczegollnego znaczenia w obecnych
okolicznos$ciach. Faktycznie, nie
mozna skutecznie walczyc¢ z ta lepka
i brudna falg, , ktora usituje wszystko
zalac, jezeli w naszym wnetrzu
dzialaja — chocby wydawalo sie, ze
w niewielkim stopniu— te
przewrotne sily, «ktore ktebiq sie w
tobie, starajqc sie zatopi¢ w swej
ponetnej zgniliznie podnioste
idealy i delikatne nakazy, ktore
sam Chrystus wlat do twego
serca»[37].



Taka sama sila odznacza sie tekst sw.
Grzegorza z Nazjanzu, ktory bl. Jan
Pawel II cytowal w adhortacji
apostolskiej na temat misji biskupow.
Ojciec i Doktor Kosciola pisat
nastepujaco: «Najpierw sie oczyscic,
potem oczyszczac; najpierw pozwolic¢
pouczac sie madrosci, a potem
nauczac; najpierw stac sie Swiattem,
potem o$wiecac; najpierw zblizyc¢ sie
do Boga, potem prowadzi¢ do Niego
innych; najpierw byc¢ $wietym, potem
uswiecac»[38].

Wilasnie dlatego, Ze nie uwazamy sie
za lepszych od innych —1i nie
mylimy sie w tej ocenie — musimy
wcigz probowac dostosowac
najdoskonalej, jak sie da, nasza
osobistg sytuacje do nauki Jezusa
Chrystusa. Musimy przekonac sie, ze
przede wszystkim powinniSmy
walczy¢ w naszym wnetrzu,
zdecydowani naprawde pogodzic z
wola Boza nasze mysli, plany, stowa i
czyny, nawet te najmniejsze: «Front



walki przebiega w nas samych,
jest to front naszych namietnosci.
Czuwa ten, kto walczy w duchu,
Zeby zdecydowanie odrywac sie od
okazji do grzechu, od tego, co
moze ostabiac wiare, rozwiewac
nadzieje albo niszczy¢ Mitoscé»[39].

22. Na tym skupia sie i zawsze bedzie
sie skupiac jeden z punktow
codziennego rachunku sumienia na
najblizsze miesigce. Jaka jest nasza
walka o Swietos$c¢? Czy pracujemy
nad konkretnymi szczegotami
zgodnie z tym, co sugeruje sie nam
podczas osobistego kierownictwa
duchowego? Czy czesto udajemy sie
do Pana, blagajac o subtelna
delikatno$¢ sumienia — niemajaca
nic wspolnego ze skrupulami — zeby
odkrywac drobne pekniecia murow
duszy, przez ktore usituje wedrzec
sie nieprzyjaciel, uyjmujacy
skutecznosci naszym zadaniom
apostolskim? Czy cieszymy sie, kiedy
dostrzegamy nowe szczegoty, nad



ktorymi musimy popracowac, zeby
stawiac¢ im czola zdecydowanie, po
sportowemu, dzieki oparciu na lasce
Bozej?

Non enim vocavit nos Deus in
immunditiam sed in sanctificationem
(1 Tes 4, 7). Nie powotal nas Bog do
nieczystosci, ale do Swietosci, chocby
co$ innego zamierzaly wpoi¢ nam
niektore srodki przekazu przy
wspotudziale naszych
nieuporzadkowanych sklonnosci
Niemniej walka o czystos$c
zachowania zawsze jest atrakcyjna,
zawsze jest mozliwa. W zwigzku z
tym we wszelkich okolicznosciach
mozna i nalezy propagowac ten ideatl
kazdemu cztowiekowi, bez wzgledu
na to, jak na pozdr daleko znajduje
sie od osiggniecia tego celu. Kazdy
czlowiek poszukuje szansy, ktorej
mogtby sie uchwyci¢ na tym morzu
peinym fal i burz, przez ktore piynie
nasza epoka, co tak naprawde nie
jest niczym nowym. My,



chrzescijanie, mamy niezmierne
szczescie i zdolno$¢ przekazywania
tego mocnego fundamentu, ktérego
wielu pragnie, by¢ moze nie zdajac
sobie nawet z tego sprawy. Idzmy
naprzod, z radoscia toczac bitwy
Pana (por. 1 Mch 3, 2), in hoc
pulcherrimo caritatis bello, w tej
przepieknej walce mitosci. Ci, ktorzy
zachowuja wiernos$¢ Mitosci, moga
by¢ pewni szczesliwego zakonczenia
tej walki dzieki zwyciestwu, ktore
odniost Pan.

23. Benedykt XVI podkreslit ostatnio
znaczenie regularnego korzystania z
sakramentu Pokuty. Mowiac do
kaplanow i kandydatéw do
kaptanstwa w kontekscie Roku
Wiary, stwierdzal, ze «celebracja
sakramentu pojednania jest sama z
siebie przepowiadaniem i dlatego
jest droga, ktora trzeba pokonywac
dla dziela nowej ewangelizacji.



W jakim sensie spowiedz
sakramentalna jest ,droga” dla
nowej ewangelizacji? Przede
wszystkim dlatego Ze nowa
ewangelizacja wydobywa zywotne
soki ze Swietosci dzieci Kosciola, z
codziennej drogi osobistego 1
wspolnego nawradcenia, Zeby
dostosowywac sie coraz glebiej do
Chrystusa. Istnieje rowniez Scisly
zwiazek miedzy swietoscia a
sakramentem pojednania,
zaswiadczony przez wszystkich
swietych w historii. Rzeczywiste
nawrocenie serca, ktore polega na
otwarciu na przeobrazajace i
odnawiajgce dzialanie Boga, jest
,2motorem” wszelkiej naprawy i
przeklada sie na prawdziwa sile
ewangelizacyjna. W spowiedzi,
skruszony grzesznik, poprzez
darmowe dzialanie Bozego
milosierdzia, jest
usprawiedliwiony, otrzymuje
przebaczenie i zostaje uswiecony.
Opuszcza starego czlowieka, zeby



zamienic sie w nowego czlowieka.
Tylko ten, kto pozwolil sie gleboko
odnowic lasce Bozej, moze ponies¢
w samym sobie, czyli glosic,
nowos¢ Ewangelii»[40].

Instytucja rodziny

24. W Dziele powinniSmy zawsze
postepowac z optymizmem i
nadprzyrodzong wizja, ktdra jest
zwigzana z synostwem Bozym. Nie
mozemy jednak zapominac, ze w
tych chwilach jednym ze Srodowisk
najbardziej zagrozonych falg
hedonizmu jest rodzina. Wsrod
powaznych szkod, jakie powoduje ta
sytuacja, rzuca sie w 0czy wzrost
niewiernos$ci malzenskiej i
narastajaca trudnosc, zeby miodzi
ludzie byli w stanie ustyszec
wezwanie Boga przede wszystkim do
celibatu apostolskiego i podazac za
nim. Dlatego dzisiaj szczegdlnie pilna
i konieczna jawi sie «krucjata



meskosci i czystosci»[41] w calym
spoleczenstwie.

W tej batalii o czystosc, jak o
wszystkie pozostate cnoty, wielkiego
znaczenia nabiera delikatnos$¢ w
osobistym praktykowaniu Swietej
czystosci, zgodnie z osobistymi
okolicznosciami kazdego, a takze, by
nie lekcewazy¢ wplywu, jaki mozna
wywierac za posrednictwem
apostolstwa przyjazni i zaufania.
Opracz tego, zawsze okazujg sie
pozyteczne studia
interdyscyplinarne nad sposobem
podejmowania dzialan
promocyjnych, dzieki ktorym wiele
0s0b i instytucji na calym swiecie
bedzie w stanie rozwija¢— biorac za
przyklad pierwszych chrzescijan —
nowa kulture, nowe prawo, nowg
mode, do ktorych odnositem sie
wczesniej.

Trzeba bedzie modlic sie wytrwale,
trzeba bedzie duzo pracowac, zeby



osiggnac tak ambitny cel. Jednakze
takie wlasnie cele stawiajg przed
soba chrzescijanie: wielkie w
pragnieniach i dostosowane do tego,
co indywidualnie jest mozliwe do
osiggniecia. Musimy by¢ przekonani,
ze kazdy z nas moze zdziala¢ wiecej,
duzo wiecej, niz mysli, w oparciu o
rzeczy drobne — rozmowe, przyklad,
Swietg nieustepliwo$¢ — we
wlasnym Srodowisku. Przypomina
mi sie obraz, ktory S$w. Josemaria
wykorzystywal w odniesieniu do
problemu ekologicznego.
Przedstawiam go tutaj, poniewaz
wydaje mi sie, iz illustruje znakomicie
to, 0 czym mowie.

«Ostatnio mowitem waszym
starszym braciom, przypominajqc
sobie, ze rozmawialismy tyle razy
o lodziach i sieciach, a teraz
wszedzie duzo mowi sie i pisze o
ekologii. Zajmujq sie, w rzekach i
jeziorach i we wszystkich
morzach, pobieraniem probek



wody, analizowaniem ich... Prawie
zawsze wynik jest taki, ze warunki
sq zte — ryby nie majq zdrowego
srodowiska, nadajqcego sie do
mieszkania.

Kiedy mowilismy o todziachio
sieciach, ja i wy odnosilismy sie
zawsze do sieci Chrystusa, do
todzi Piotrowej i do dusz. Z
jakiegos powodu Pan powiedziat:
Pojdzcie za Mng, a uczynie was
rybakami ludzi(Mt 4, 19). Otoz
mozZze sie zdarzyd, ze ktoras z tych
ryb, z tych ludzi, widzi, co sie
dzieje na catym swiecie i
wewngqtrz Kosciola Bozego, wobec
tego morza, ktore wydaje sie
pokryte nieczystosciq i wobec tych
rzek, ktore sq petne odrazajqcej
piany, gdzie nie ma pozywienia ani
tlenu. Gdyby te ryby myslaty — a
rozmawiamy o rybach, ktore
myslaq, dlatego ze majq dusze —
moglaby im przyjsc do glowy
decyzja, aby powiedziec: dosyc,



wyskakuje i do widzenia! Nie
warto tak zyc. Schronie sie na
brzegu, tam wezme kilka wdechow
i zaczerpne nieco tlenu. Dosyc!

Nie, moje dzieci. My musimy zy¢
dalej posrod tego zepsutego
sSwiata, w morzu metnych wad,
posrod rzek, ktore przeptywajq
przez wielkie miasta i przez
nedzne dziury, ktore nie majqg w
swoich wodach mocy umacniania
ciata, gaszenia pragnienia,
dlatego ze trujq. Moje dzieci, na
ulicy, posrod swiata musimy by¢
zawsze, probujqc stworzyc¢ wokot
nas oaze czystych wod, zeby
przyptynely inne ryby. W ten
Sposob wszyscy bedziemy
powiekszac te oaze, oczyszczajqc
rzeke, przywracajqc jakosc¢
morskim wodom»[42].

25. Posrod spotecznych i moralnych
zawirowan podobnych lub gorszych
od tych, ktore przezywamy obecnie,



Kosciol zaczal od wysitku zmiany
atmosfery dekadenckiego imperium
rzymskiego. W ten sposob zawsze
musimy pracowac my, chrzescijanie,
starajac sie odwaznie nie$c¢ Chrystusa
ludzkosci.

W tym zadaniu niezastgpionag role
odgrywaja ojcowie i matki rodzin.
Ich wysilek, zeby odcisnac gleboko
chrzescijanski charakter w swoich
domach i na wychowaniu swoich
dzieci, uczyni z tych rodzin ogniska
chrzescijanskiego sposobu bycia,
oazy czystych wod, ktére wplyna na
wiele malzenstw, ulatwiajgc z drugiej
strony pojawienie sie obficie
powotlan polegajacych na oddaniu
Bogu w kaplanstwie i bardzo
roznorodnych powotaniach
koscielnych, zaréwno w srodowisku
Swieckim, jak i w zyciu
konsekrowanym, oraz nowych
«jasnych i radosnych domow», jak
mawial $w. Josemaria.



Ojcom i matkom rodzin przypada z
mocy samego prawa — podkreslam
— wiele mozliwos$ci apostolstwa
osobistego przejawiajgacego sie w
rozny sposob. Jest czyms$ zupeinie
oczywistym, ze 1gczg sie oni z innymi
rodzicami doswiadczajacymi
podobnych problemow, by wspdlnie
stawic czola tak waznym
wyzwaniom. S3 to nastepujace
obszary: wykorzystanie czasu
wolnego, zabawa i rozrywka,
podroze, wspieranie miejsc
odpowiednich, zeby corki i synowie
dojrzewali osobiscie i duchowo itd.
Malzenstwom z dzie¢mi w wieku
szkolnym przypada sprawiedliwie —
jako bardzo istotna czes¢
odpowiedzialno$ci wychowawczej —
wybor, a nawet prawo zakladania
szkot 1 klubow miodziezowych. Poza
tym jest oczywiscie bardzo istotne,
zeby czynnie uczestniczyli w
dzialalnosci szkol, do ktérych
uczeszczaja ich dzieci, wykorzystujac
wszystkie narzedzia, ktore daje im



prawo, Zeby odpowiednio je
uksztaltowac.

Obecnie, po wielu latach propagandy
na rzecz koedukacji, przebija sie
poglad, ze oddzielna edukacja
chlopcow i dziewczat na poziomie
podstawowym 1 Srednim przynosi
korzysc¢ formacji nowych pokolen.
Nie wolno zaniedbywac tej pracy.
Nalezy sprzyjac staraniom
propagujacym badania, zwlaszcza w
dziedzinach prawnej i pedagogicznej,
pozwalajace ukazac stusznosc i
korzysci plynace z tego sposobu
edukacji, ktory odznacza sie wielkim
szacunkiem dla dziewczat i
chlopcow, dla nastolatkow obojga
pici, oraz potwierdzong
skutecznoscig wychowawczg, a takze
skutecznos$ciag pod wzgledem
osobistej formacji. Nalezy takze dbac
o rozpowszechnianie tej wiedzy na
forach publicznych



26. W tym kontekscie konieczna jest
rowniez promocja wlasciwie
pojmowanej koncepcji wolnosci.
Czesto bowiem blednie utozsamia sie
ten dar ze zwyczajna zdolnoscig
wyboru tego, co najbardziej podoba
sie w danej chwili, tego, co zaspokaja
kaprys lub wygode, bez brania pod
uwage wewnetrznego powigzania
wyboru z prawdg. Grzech ostabil
wolnos¢, owo wielkie naturalne
dobro, Chrystus jednak uzdrowit jag
taska i podniost do kategorii nowej i
prawdziwej nadprzyrodzone;j
wolnosci: wolnosci dzieci Bozych
(por. Rz 8, 18-19.21). Sw. Josemaria,
wlasnie dlatego, ze wiedzial, iz jest
dzieckiem Boga Ojca i wyraznie sie
nim czul — jest to synostwo, ktore
obejmuje najglebsza prawde o
mezczyznie i kobiecie — zdolal
0siggnac szczegolnie glebokie
zrozumienie wolnosci
chrzescijanskiej i nawolywatl do
czujnosci wobec zwodzenia «tych,
ktorzy zadowalajq sie



patetycznymi okrzykami: wolnosq,
wolnos¢! Czesto w tym wtasnie
wolaniu tai sie tragiczna niewola:
gdyz wybor opowiadajqcy sie za
btedem nie przynosi wolnosci;
jedynym wyzwolicielem jest
Chrystus, gdyz tylko On jest Drogq,
Prawdq i Zyciem»[43]. I dodawak:
«Wolnosc¢ uzyskuje swoj
autentyczny sens dopiero wtedy,
kiedy jest wykorzystywana w
stuzbie wyzwalajqcej prawdy,
kiedy spala sie w poszukiwaniu
nieskoriczonej Mitosci Boga, ktory
nas wyswobadza z wszelkich
wiezow niewoli»[44].

Jako odpowiedzialni obywatele, my,
chrzescijanie, musimy czynic¢
wszystko, co mozliwe, zeby bronic¢
wolnosci wiasnej i wolnosci innych;
by ja promowac, a rownoczesnie
pomagac wszystkim w odkrywaniu
nowej wolnosci: hac libertate nos
Christus liberavit (Ga 5, 1), ku ktdrej
wyswobodzil nas Chrystus. Chodzi o



jedno z najpilniejszych zadan nowej
ewangelizacji. Przypomniatem juz,
ze ludzie, ktorzy powinni uswiecac
sie w stanie malzenskim, odgrywaja
niezastgpiona role w tym zadaniu.
Jednak pragne powtorzyc¢ z
naciskiem, ze obowigzek
rozpowszechniania prawej doktryny
na temat malzenstwa spoczywa na
kazdej kobiecie i kazdym
mezczyznie.

POZNAWAC I WYZNAWAC WIARE

27. Wszystkie wysitki prowadzace do
dzialania na rzecz nowej
ewangelizacji — bez wzgledu na to,
czy jest to apostolstwo intelektualne,
czy tez w priorytetowych
dziedzinach, ktore wilasnie
wskazalem — musza opierac sie na
solidnym fundamencie wiary. Bez
wiary zas nie mozna podobac sie
Bogu (Hbr 11, 6 ), precyzuje Pismo
Swiete.



Ta cnota teologalna, brama zycia
chrzescijanskiego, domaga sie
wolnego przylgniecia rozumu i
prowadzi do pelnej wiernosci Woli
Bozej, poznawanej dzieki prawdom,
ktore nam objawila. Wiara daje nam
pewnosc¢, ze prawdy te musiat
zaakceptowac swoim autorytetem
sam Stworzyciel, ktory, jak
opowiadajg wprost ustepy Ksiegi
Rodzaju, pragnat jedynie dobra
calego stworzenia. Dlatego powaznie
podejmowana i praktykowana wiara
pobudza do ciaglej i pelnej ufnosci w
Bogu, ktory nas zapewnia — kiedy
doskonalimy sie w tym wolnym i
odpowiedzialnym oddaniu — udziat
w Boskim zyciu, ktore udzielito sie
nam przy pomocy tych prawd jako
droga do osiggniecia zjednoczenia z
samym Bogiem.

«Rok wiary, w tej perspektywie jest
zaproszeniem do autentycznego i
nowego nawrocenia do Pana,
jedynego Zbawiciela swiata. W



tajemnicy Jego sSmierci i
zmartwychwstania Bog objawil
pelnie milosci, ktora zbawia i
wzywa ludzi do nawrdcenia i
przemiany Zycia poprzez
odpuszczenie grzechow (por. Dz 5,
31). Dla apostola Pawla ta Milos¢
wprowadza czlowieka do nowego
zycia: ,,Przez chrzest zanurzajacy
nas w Smier¢ zostaliSmy razem z
Nim pogrzebani po to, abysmy i my
wkroczyli w nowe zycie — jak
Chrystus powstal z martwych
dzieki chwale Ojca” (Rz 6, 4).
Dzieki wierze to nowe zycie
ksztaltuje cala ludzka egzystencje
na radykalnej nowosci
zmartwychwstania»[45].

Przyklady wiary

28. List do Hebrajczykow stawia nam
przed oczami szereg wiernych
mezczyzn i kobiet, ktorzy przez calg
historie Zbawienia, poczynajac od
sprawiedliwego Abla, wierzyli w



Boga i przylgneli do Niego ze
wszystkich sit swojego rozumu i woli,
z radoscia oddajac zycie Jego stuzbie
(por. Hbr 11, 4-40). PosSrdd nich
wyroznia sie posta¢ Abrahama,
naszego ojca w wierze[46], od ktorego
musimy sie rowniez nauczyc sity
nadziei w Bogu, poniewaz w
najblizszych miesigcach wszyscy
musimy wzrasta¢ w zyciu
teologalnym, ufajac coraz bardziej
srodkom prowadzacym do Nieba i
proszac z wytrwaloscig Trojce
Przenajswietszg, Zeby przymnozyta
nam wiary, nadziei, milosci.

Kiedy znajdowat sie w chaldejskim
miescie Ur, «Abraham ustyszat stowo
Boga, ktory kazal mu oderwac sie od
rodzinnej ziemi, od wlasnego ludu i
W pewnym sensie od samego siebie,
aby uczynic zen narzedzie realizacji
zbawczego zamystu, obejmujacego
przyszty lud Przymierza, a wlasciwie
wszystkie narody §wiata»[47].



Niezwlocznie, bez wahania,
patriarcha wyruszyl w droge.

Przez wiare ten, ktorego nazwano
Abrahamem, ustuchat wezwania
Bozego, by wyruszyc¢ do ziemi, ktorq
miat objqgc¢ w posiadanie. Wyszedt nie
wiedzqc, dokqd idzie. Przez wiare
przywedrowat do Ziemi Obiecanej,
jako ziemi obcej, pod namiotami
mieszkajqc z Izaakiem i Jakubem,
wspotdziedzicami tej samej obietnicy.
Oczekiwat bowiem miasta
zbudowanego na silnych
fundamentach, ktorego architektem i
budowniczym jest sam Bog. Przez
wiare takze i sama Sara, mimo
podesztego wieku, otrzymata moc
poczecia. Uznata bowiem za godnego
wiary Tego, ktory udzielit obietnicy.
Przeto z cztowieka jednego, i to juz
niemal obumartego, powstato
potomstwo tak liczne, jak gwiazdy
niebieskie, jak niezliczony piasek,
ktory jest nad brzegiem morskim (Hbr
11, 8-12).



Ta sama epopeja trwalej wiary toczy
sie dalej oraz rozwija szerzej i
intensywniej w Nowym Testamencie.
Niezréwnana mistrzynia jest dla nas
Najswietsza Maryja Panna, ktora
przez wiare «przyjela slowa Aniola
1 uwierzyla w zwiastowanie, ze
stanie si¢ Matka Boga w
posluszenstwie swego oddania
(por. £k 1,38). Nawiedzajac
Elzbiete wzniosla swoja piesn
pochwalnag do Najwyzszego, za
cuda, jakich dokonywal w tych,
ktorzy sie Jemu powierzaja (por.
Lk 1,46-55). Z radoscia i drzeniem
urodzila swego jedynego Syna,
zachowujac nienaruszone
dziewictwo (por. Lk 2,6-7). Ufajac
swemu oblubiencowi, Jozefowi
uszla z Jezusem do Egiptu, aby
uratowac Go przed
przesladowaniami Heroda (por. Mt
2, 13-15). Z ta sama wiara szla za
nauczajacym Panem i pozostala z
Nim az do Golgoty (por. J 19, 25-27).
W wierze cieszyla sie owocami



zmartwychwstania Jezusa 1
zachowujac w swoim sercu
wszelkie wspomnienia (por. £k 2,
19:51), przekazala je Dwunastu
zgromadzonym z Nig w
Wieczerniku, aby otrzyma¢ Ducha
Swietego (por. Dz 1, 14; 2, 1-4)»[48].

Dlatego rozwazanie wiary Maryi i
zaglebianie sie w nig prowadzi nas i
pomaga nam zdac sobie sprawe z
tego, ze catkowicie zalezymy od
Boga. Jest to zaleznosc, ktora kaze
nam zrozumiec, ze kiedy chwytamy
Ja mocno za reke, stajemy sie zdolni
czyni¢ cuda o nadzwyczajnym
znaczeniu dla naszego wlasnego
zycia, dla Kosciola, dla
wspotodkupienia, ktore zostalo nam
powierzone. Nadzwyczajnego
znaczenia, ktére w logiczny sposob
splywa na zajecia i drobiazgi
pozornie obojetne, poniewaz z
Bogiem possumus!, mozemy
wszystko, a bez Niego nihil — nic.



Ze wzgledu na wiare Apostotowie
zostawili wszystko, zZeby i$¢ w §lad za
Mistrzem. W ten sam sposob
postepowali uczniowie pierwszych
czasOw 1 meczennicy, ktorzy oddali
swoje zycie za Swiadczenie Ewangelii
oraz niezliczeni chrzescijanie
wszystkich czasow, rowniez
najnowszych. «Ze wzgledu na wiare
na przestrzeni stuleci mezczyzni i
kobiety kazdego wieku, ktorych
imie jest zapisane w Ksiedze Zycia
(por. Ap 7, 9, 13, 8), wyznali piekno
pojscia za Panem Jezusem, tam
gdzie byli wzywani, Zeby dac
Swiadectwo swojego bycia
chrzescijanami: w rodzinie, w
zyciu zawodowym, publicznym, w
wypelnianiu charyzmatow i
postug, do ktorych byli
powolywani»[49].

Przyklads$w. Josemarii

29. Spojrzmy na historie Kosciola, w
ktorej nigdy nie brakowalo mezczyzn



i kobiet bedacych narzedziami w
rekach Boga, ktérzy nadawali nowy
impuls i zywotno$¢ wierze ludu
chrzescijaniskiego w chwilach
trudnosci. Mysle o przykladzie
naszego Zalozyciela. Sw. Josemaria
rozmys$lal wiele o naszych
poprzednikach w wierze oraz o ich
odpowiedzi na Boze wezwanie.
Dlatego, jak patriarcha Abraham,
nasz Ojciec porzucil swoje szlachetne
projekty i, postuszny glosowi
Bozemu, stal sie pielgrzymem na
wszystkich Sciezkach Swiata, zeby
nauczac swoich braci i siostry
doktryny «starej jak Ewangelia i
jak Ewangelia nowej»[50]: ze Bog
wzywa nas wszystkich do bycia
Swietymi w pracy iw
okolicznosciach zycia codziennego,
posrod rzeczywistosci doczesne;j. Byt
czlowiekiem i kaptanem wiary i
nadziei — cnot, ktore razem z
miltoscig Pan wlewal coraz
intensywniej w jego dusze. Aby
pielegnowac owa gigantyczng wiare i



wielka nadzieje, osiagnat zdolnosc
doprowadzenia do konca misji, ktora
otrzymal. Dzisiaj niezliczone — jak
gwiazdy na niebie i jak ziarnka piasku
na wybrzezu morza (Rdz 22, 17) —
osoby w roznym wieku, roznych ras i
stanu karmia sie tym duchem i
poszukuja w ten sposob chwaly
Boga.

Zycie $w. Josemarii ukazuje, ze kazdy
nasz dzien moze i powinien by¢
czasem wiary, nadziei, mitosci, bez
ustepstw na rzecz egoizmu. Wypada
zatem, zebySmy zapytali samych
siebie, w jaki sposob objawiaja sie
cnoty teologalne w naszym
codziennym zachowaniu: czy
umiemy rozpoznac opatrznosciowg
reke naszego Boga Ojca we
wszystkich okolicznosciach, zaréwno
w tych, ktére uwazamy za
sprzyjajace, jak w tych, ktore wydaja
sie nam przeciwne. Czy jesteSmy
zatem mocno przekonani, ze omnia
possibilia credenti (Mk 9, 23), ze



wszystko mozliwe jest dla tego, kto
wierzy, chocby nie posiadat
osobistych zastug ani ludzkich
srodkow. Jezeli jesteSmy optymistami
w apostolstwie i posiadamy
nadprzyrodzony optymizm oparty na
przekonaniu, ze — jak stwierdza
Apostol — omnia possum in eo, qui
me confortat (Flp 4, 13), wszystko
mozemy w Chrystusie, ktory jest
nasza moca.

By¢ moze powinniSmy zakonczyc
tym, ze jeszcze nie ¢wiczymy sie
nalezycie w tych cnotach. Wypada
zatem osobiScie zastosowac
rozwazania Sw. Josemarii: «Brak
nam wiary. Kiedy bedziemy zy¢ tq
cnotq ufajqgc Bogu i jego Matce —
bedziemy odwazni i wierni.
Wowczas Badg, ktory jest zawsze
ten sam, bedzie dziatat cuda
naszymi rekami.

— Uzycz mi o Jezu, tej wiary, ktorej
naprawde pragne! Matko moja i



Pani moja, Najswietsza Maryjo
Panno, spraw bym wierzyt!»[51].

Nasz Ojciec blagal wielokrotnie dla
samego siebie i dla swoich licznych
synow i corek oraz dla wszystkich
chrzescijan o wzrost w cnotach
teologalnych: adauge nobis fidem,
spem, caritatem!, przymnoz nam
wiary, nadziei i milo$ci. Modlil sie o
to codziennie, proszac rowniez —
bez stéw, w sercu — kiedy podnosit
Hostie albo kielich podczas Mszy
Swietej. Poruszal go jedyny cel — aby
by¢ lepszym stuga i abySmy my byli
lepszymi stugami Boga i dusz w
kazdej chwili i w kazdej sytuacji.
Tylko w ten sposéb, podkreslam,
Kosciol napelnig nowe owoce, teraz i
zawsze. Jak pisze Papiez,
«pragniemy, aby ten Rok rozbudzil
w kazdym wierzacym aspiracje do
wyznawania wiary w jej pelniiz
odnowionym przekonaniem, z
ufnoscia i nadzieja»[52].



«Zwlaszcza w tym Roku kazdy
wierzacy powinien ponownie
odkry¢ tres¢ wiary — dodaje
Papiez — wyznawanej,
celebrowanej, przezywanej i
przemodlonej, i zastanowi¢ sie nad
samym aktem wiary. Nie
przypadkiem w pierwszych
wiekach chrzescijanie musieli
nauczyc¢ sie Credo na pamiec. Bylo
ono ich codzienng modlitwa, aby
nie zapomniec¢ o zobowigzaniu
przyjetym wraz ze chrztem»[53].

Prosi¢ o wiare i poglebiac te cnote

30. W tych miesiacach — oby udato
nam sie rozbudzic tego ducha na
zawsze — odmawiajac Credo podczas
Mszy Swietej i w innych chwilach,
dokladajmy staran, zeby wyznawac
wiare Kosciola z wieksza
Swiadomoscig, bardziej skupiajgc sie
na stowach i ich znaczeniu. Bardzo
pomocne bedzie rowniez
studiowanie i czeste rozwazanie



artykulow skladajacych sie na
Symbol. Srodkiem o
pierwszorzednym znaczeniu, ktory
posrod innych zaleca Benedykt XVI,
by lepiej przezyc ten czas, jest
studiowanie Katechizmu Kosciota
Katolickiego — a takze jego
Kompendium — cennego dziedzictwa
IT Soboru Watykanskiego, gdzie w
Sposob pelny, organiczny i
uporzadkowany zebrano wszystkie
prawdy doktryny katolickie;.

«Istnieje w istocie gleboka jednos¢
miedzy aktem, ktorym sie wierzy a
trescia, ktorej dajemy nasze
przyzwolenie»[54]. Poznanie tresci
wiary jest istotne, zeby moc dac im
wlasne przyzwolenie, aby w peini
przylgnac rozumem i wola do tego,
co glosi Kosciol. Ta akceptacja
oznacza, ze kiedy sie wierzy,
dobrowolnie przyjmuje sie caig
tajemnice wiary, poniewaz sam Bog
gwarantuje prawde, objawiajgc sie i



oferujac naszemu rozumowi swoja
tajemnice mitosci.

«Z drugiej strony — pisze dalej
Papiez —nie mozemy zapominac,
ze w naszym kontekscie
kulturowym wielu ludzi, cho¢ nie
rozpoznaje w sobie daru wiary,
szczerze poszukuje ostatecznego
sensu i definitywnej prawdy o
swym istnieniu i Swiecie. To
poszukiwanie jest autentyczna
spreambula” wiary, gdyz kieruje
ludzi na droge, ktora prowadzi do
tajemnicy Boga»[55].

Nie ustawajmy w odkrywaniu
duchowych niepokojoéw obecnych we
wszystkich duszach i sugerowaniu
im odpowiedniej formacji
zaspokajajacej pragnienie Prawdy.
Szczegolnie w obecnych czasach
nabiera wielkiego znaczenia
nauczanie tych osob, z ktorymi z
takiego czy innego powodu
obcujemy, albo przypominanie im, ze



zycie ziemskie stanowi przejsciowy
etap ludzkiej egzystencji. Bog
stworzy! nas do zycia wiecznego,
przeznaczy! nas do udziatu w swoim
Boskim zyciu, abysmy osiggneli w
ten sposob pelne i niekonczace sie
szczescie. Ten dar Trojcy
Przenajswietszej mozna 0siggna¢ w
peini dopiero po Smierci ciala, ale
rozpoczyna sie on juz tutaj, na ziemi.
A to jest zycie wieczne: aby znali
Ciebie, jedynego prawdziwego Boga,
oraz Tego, ktorego postates, Jezusa
Chrystusa (J 17, 3). Kto spozywa moje
Ciatlo i pije mojq Krew, ma Zycie
wieczne, a Ja go wskrzesze w dniu
ostatecznym (] 6, 54).

31. W nadchodzacych miesigcach
stajemy przed nowa szansg
doglebnego rozwazenia tajemnicy
Jezusa Chrystusa. Swoimi uczynkami
1 stowami Jezus ukazal nam Ojca i
wskazal droge, ktora do Niego
prowadzi. Udostepnil nam to, co
potrzebne, zeby osiggnac cel: Kosciot



z jego sakramentami i instytucjami.
Dodatkowo jeszcze postal nam Ducha
Swietego, ktory, zamieszkujac przez
laske w duszach, nieustannie kieruje
ludzi do domu Ojca. Wszystko tryska
niczym owoc Boskiej taskawosci,
dlatego w tym przejawia sie mitosc, ze
nie my umitowalismy Boga, ale ze On
sam nas umitowat i postat Syna
swojego jako ofiare przebtagalng za
nasze grzechy (1] 4, 10).

Badzmy przekonani, ze u jest Zrodet
rozwazania i zachecania do
rozwazan znajduje si¢ podstawowa
prawda: «Bog nas mituje!
Wszechmogqcy, Wszechmocny,
ktory stworzyt niebo i ziemie»[56].
Zadziwmy sie i dziekujmy za to
niesamowite przestanie, ktére mamy
rozpowszechniac¢ wszedzie niosgc
powszechng katecheze. Wyraz
katecheza oznacza pierwotnie w
jezyku greckim ,,sprawic, zeby
dzwieczalo w uszach”. Dla
chrzescijan jest to metoda nauczania



stosowana przez Kosciol juz w
pierwszych chwilach, od kiedy
zaczeto przekazywac ludzkosSci
najcenniejsza perte i skarb
zbawienia, jak wyjasnial Mistrz. W
ten sposob, stuchajac, pierwsi
uczniowie Pana przyjeli Dobra
Nowine. Nastepnie przekazali ja
innym w sposob angazujacy wole i
dzialanie tak, ze stuchali oni Dobrej
Nowiny i zaczynali nig zy¢.

W ten sam sposob musimy rowniez
zachowywac sie teraz, po dwudziestu
wiekach chrzescijanstwa: sprawic,
zeby Prawda przyniesiona przez
Jezusa Chrystusa dzwieczala w
sercach osob, z ktorymi stykamy sie
w naszej wedrowce po ziemi, a takze
— poprzez modlitwe — w sercach
tych, z ktoérymi osobiscie nie
obcujemy. Kazdemu mezczyznie,
kazdej kobiecie, w stosowny sposob
musimy dac do zrozumienia: Bog
myslat o Tobie od wiecznosci! Bog Cie
miltuje! Bog przygotowat dla Ciebie



wspaniale miejsce — Niebo — gdzie
On sam odda Ci sie w posiadanie,
obdarzy Cie wiekuistg radosciag,
nasyci z naddatkiem pragnienie
szczescia, ktore nosisz w sercu!

32. Nie wolno uwazac tych
fundamentalnych prawd za
oczywiste. Wiele 0sob nie zna Boga
albo wytworzyto sobie o Nim
falszywe wyobrazenie. Jedni
wyobrazaja sobie Boga zazdrosnego
0 przestrzeganie prawa, zawsze
gotowego, by karac, albo Boga, do
ktorego ucieka sie tylko w przypadku
koniecznosci. Inni mys$la o Bogu
zamknietym we wlasnym szczesciu,
bardzo daleko od bolow 1 utrapien
ludzi. Nie przestawajmy pytac
samych siebie, czy widzac nasza
rados$c i pokdj, osoby z naszego
otoczenia moga dotykac dobroci
Pana w stosunku do Jego dzieci.

Kazdy z nas potrzebuje, aby
umocnita sie w nim «ta solidna



podstawa dotyczqca
fundamentalnych tematow, zeby
by¢ w stanie oswietlac¢ nasz rozum
i bronic¢ Kosciota przed atakami,
jakich doznaje niekiedy ze
wszystkich stron: jasnych
kryteriow na temat prawd
dogmatycznych i moralnych, na
temat wymogow rodziny i
nauczania chrzescijanskiego oraz
na temat praw do pracy, do
odpoczynku, do wtasnosci
prywatnej, i tak dalej, na temat
fundamentalnych wolnosci
zZrzeszania sie, wolnosci stowa, i
tak dalej. W ten sposob bedziecie
mogli z radosciq doswiadczac
prawdy owych stow: veritas
liberabit vos (] 8, 32), dlatego ze
prawda da wam rados¢, pokoj i
cel»[57].

Prosmy usilnie Ducha Swietego, zeby
nam towarzyszyl, zebysmy umieli
dawac przekonujace Swiadectwo i
przedstawi¢ — zgodnie z poziomem



wiedzy i formacji kazdego z nas —
racjonalne argumenty pomagajace
kazdej osobie otworzy¢ umyst na
prawde. Modlmy sie z wytrwala
ufnoscig. Jest to kwestia wielkiej
wagi. Pamietajmy tez o obietnicy
Pana: powiadam wam: Jesli dwaj z
was na ziemi zgodnie o cos prosic¢
bedq, to wszystkiego uzyczy im moj
Ojciec, ktory jest w niebie (Mt 18, 19).
Jezeli bedziemy mocno zjednoczeni
w modlitwie, zwierajac szeregi jak
zbrojne zastepy (Pnp 6, 4), w bitwie
pokoju i radosci, otrzymamy od
Niebios to, o co blagamy Boga.

Komentujgac werset Ewangelii, ktory
wlasnie przepisatem, Benedykt XVI
podkresla, ze «Slowo, ktorego
uzywa Ewangelista dla wyrazenia
pojecia «zgodnie», (...) nawiazuje
do «symfonii» serc. Wlasnie to
wzrusza Serce Boga. A zatem
zgodnos¢ w modlitwie okazuje sie
wazna, by mogla by¢ ona przyjeta
przez Ojca niebieskiego»[58].



Trzymajmy sie zawsze bardzo blisko
Papieza i jego intencji, poniewaz w
ten sposdb przyblizamy sie bardziej
do Chrystusa i razem z Nim przez
Ducha Swietego nasza modlitwa
skutecznie dotrze do Boga Ojca.

FORMACJA DOKTRYNALNA

33. Nasz Ojciec wyliczal pie¢
fundamentalnych aspektow formacji:
osobisty, doktrynalno-

-religijny, duchowy, apostolski i
zawodowy. Rok Wiary bardzo mocno
zacheca nas do ponownej refleksji na
temat naszej formacji doktrynalne;j.
Powadd jest bardzo prosty: cala ta
formacja z roznych perspektyw
zmierza do tego, zebySmy osobiscie
poglebiali tres¢ wiary i sens samej
wiary. W ten sposob, dzieki
rozwazaniu tego odnowionego
intellectus fidei, bedziemy mogli w
odpowiedni sposdb glosi¢ naszym
kolegom i przyjaciotom tajemnice
Milosci Boga w Jezusie Chrystusie.



Formacja w doktrynie Kosciola

34. Nasz Zalozyciel w syntetyczny
sposob, obrazowym zdaniem,
okreslal podstawowa dziatalnosc
Dziela — jest nia «przekazywanie
nauki». Stad wyplywa nieustanny i
radosny obowigzek dostarczania
wiernym Pralatury pokarmu
formacji, zwlaszcza w jej aspekcie
doktrynalno-religijnym. Mysle o
radosci naszego Ojca, obserwujacego
z Nieba, jak nieprzerwanie
organizowane sg te zajecia, zgodnie z
warunkami 1 potrzebami kazdego
miejsca. Wszystkim Wam
przypominam to, co powtarzal nam
nieustannie, zeby wyrylo nam sie
gleboko w pamieci: «Doktadajcie
wielu staran w przyswajaniu
przekazywanej Wam nauki, w taki
Sposob, zeby nie ulegla zastojowi.
Odczuwajcie tez potrzebe i
radosny obowiqgzek niesienia
innym umystom formacji, ktorq
przyjmujecie, Zeby zaowocowata



dobrymi uczynkami, petnymi
prawosci, rowniez w sercach
innych osob»[59].

Aby stuzyd, stuzyé, komentowat
bardzo czesto Sw. Josemaria,
uzywajac roznych znaczen
czasownika stuzyc¢: by¢ uzytecznym
innym i mie¢ rzeczywistga zdolnos¢
stawiania czota roznym
okolicznos$ciom. Zdaniem tym
podsumowywal wielkie znaczenie
dobrego przygotowania kazdego we
wszystkich dziedzinach, z
pragnieniem skutecznej wspdlpracy
w planach Boga i KoSciola. «Aby moc
stuzy¢ duszom, musimy przede
wszystkim byc¢ uzyteczni, to
znaczy, korzystac z formacji. W
innym przypadku nie bedziemy
dobrymi narzedziami, nie
bedziemy uzyteczni»[60]. W
odniesieniu do naszego celu
apostolskiego: stuzy jedynie ten, kto
ma i kultywuje zywa i oSwiecong
wiare, poniewaz tylko z perspektywy



tej wiary moze stuzyc apostolstwu
Dziela i formacji doktrynalnej
bliznich.

Przekonany o tej naglacej
koniecznosci, Sw. Josemaria ustalit
wzorce dla formacji doktrynalno-
religijnej wiernych Dziela i rozwijal
je stopniowo. Przyjrzyjmy sie w
naszym obcowaniu z Panem temu, co
mowil nam bez przerwy. «Cele, jakie
stawiamy sobie wspolnie, to
swietosc i apostolstwo. Aby zas je
osiqgnqd, potrzebujemy nade
wszystko formacji. Dla naszej
swietosci konieczna jest doktryna,
a dla prowadzenia apostolstwa —
rowniez doktryna. Natomiast dla
doktryny — konieczny jest czas w
stosownym miejscu, przy pomocy
odpowiednich srodkow. Nie
spodziewajmy sie nadzwyczajnego
oswiecenia od Boga, ktory nie
musi nam go udzielad, kiedy daje
nam konkretne ludzkie srodki:



nauke, prace. Trzeba korzystac z
formacji, trzeba studiowac»[61].

Paraklet, mieszkajacy w duszach w
stanie laski wraz z Ojcem i Synem,
jest prawdziwie — dla tych, ktorzy
stuchaja Jego glosu i sg postuszni
Jego natchnieniom — Tym, ktdéry
sprawia, ze «nauczanie Jezusa moze
przeniknac do duszy i serca
czlowieka»[62]. Sam Jezus Chrystus
nazwat Go Duchem Prawdy i
zapewnil nas: Gdy zas przyjdzie On,
Duch Prawdy, doprowadzi was do
catej prawdy. Bo nie bedzie mowit od
siebie, ale powie wszystko, cokolwiek
ustyszy (...). On Mnie otoczy chwalq,
poniewaz z mojego wezmie i wam
objawi (J 16, 13-14). Natomiast Ojciec
Swiety Jan Pawel I, komentujac te
fragmenty Ewangelii, nauczal: «Jezus
powiedzial o sobie: ,Ja jestem
prawda” (] 14, 6), a Duch Swiety te
prawde Chrystusa objawia i
rozpowszechnia (...). Duch jest
Swiatlem duszy, Lumen cordium —



takim imieniem wzywamy Go w
Sentencji na uroczysto$¢ Zestania
Ducha Swietego»[63].

My, chrzescijanie, mozemy miec te
Swiadomos¢, ze jesteSmy bardziej
wolni, niz ktokolwiek, jezeli nie
pozwolimy, zeby pociggnely nas
nietrwale uroki danej chwili. Koscié}
zacheca swoje dzieci, zeby
zachowywaly sie jak
«odpowiedzialni i konsekwentni
obywatele katoliccy, w taki sposob,
Zeby rozum i serce kazdego z nas
nie poruszaly sie oddzielnie, kazde
w swojq strone, tylko zgodnie i
pewnie, aby w kazdej chwili czynic¢
to, co jest do zrobienia, nie dajqc
sie pociggnq¢ — z powodu braku
osobowosci i wiernosci sumieniu
— przejsciowym sktonnosciom lub
modom: abySmy juz nie byli
dzieémi, ktorymi miotaja fale i
porusza kazdy powiew nauki, na
skutek oszustwa ze strony ludzi i



przebieglosci w sprowadzaniu na
manowce falszu(Ef 4, 14)»[64].

Poglebiac doktryne wiary

35. Jezeli pragniemy poznawac i
milowac Boga, jezeli pragniemy, zeby
inni poznawali Go i mitowali,
okazuje sie niezbedne, zeby doktryna
katolicka formowala coraz bardziej
nasze poznanie i poruszata nasza
wole. Poza tym, obecnie, wobec
dominujgcej kultury, ktéra dazy do
oddzielenia sie od Boga, ten
obowigzek staje sie szczegolnie
konieczny.

Stad decydujacego znaczenia nabiera
pilnos¢ przygotowania
doktrynalnego, bez zrywania
cigglosci. Nie porzucajcie nigdy
studiow, a konkretniej, zajmowania
sie teologia — kazdy wed}lug swoich
mozliwosci, zeby naby¢ ow
intellectus fidei, o ktorym Wam
mowitem. PowinniSmy odczuwac
mocno i rado$nie owg wewnetrzna



sile «fides quecerens intellectum»[65]:
sile rozumu formowanego przez
wiare, ktore popycha do coraz
glebszego poznawania tego, w co sie
wierzy. Studiowanie teologii, nie
rutynowe ani po prostu pamieciowe,
moze i powinno by¢ zwigzane z
zyciem, jako wielka pomoc w
harmonijnym polaczeniu prawd
naszej wiary z rozumem i
nabywaniu spojrzenia na Swiat z
perspektywy wiary, rozwazajac jej
tresci. Tylko w ten sposob mozna
rozstrzygac liczne problemy w
zlozonych sytuacjach, jakie pojawiaja
sie w zajeciach zawodowych i
rozwoju spoleczenstwa jako catosci.
Wilasnie dlatego, Ze jestesScie wolni,
corki i synowie moi, dlatego ze kazdy
decyduje 1 postepuje z pelng i
catkowita swobodg, starajcie sie
zwrocic szczegdlna uwage na dobra
formacje Waszego rozumu i Waszego
sumienia, zeby posias¢ zasob wiedzy,
nie tylko z dziedziny nauk ludzkich,
ale réwniez z nauk teologicznych,



ktore pozwolag Wam myslec, oceniac i
postepowac tak, jak wypada
chrzescijaninowi.

Musimy rozwijac sie intelektualnie,
zeby skutecznie stawiac czota tym
kwestiom doktryny katolickiej, ktore
sa szczegolnie wazne z racji
wykonywania danego zawodu, albo
ktore sa szczegodlnie aktualne w
kraju. Zmieniajg sie one w zaleznosci
od miejsca, ale obecnie niektore
obowigzuja wszedzie — mianowicie
te zwigzane z malzenstwem i
rodzing, wychowaniem, bioetyka, i
tak dalej.

36. Dlatego tez nalegalem, zeby nadal
doksztalcac i zwiekszac specjalizacje
wykladowcow w réznych Studia
Generalia Pralatury. Nalezy wspierac
badania na wysokim poziomie na
uniwersytetach, ktorym Opus Dei
Swiadczy pomoc duchowa. Nalezy
powolywac grupy interdyscyplinarne
— na przyklad, zlozone z lekarzy,



biologdw, prawnikow, filozofow,
socjologow — ktore poswiecq sie
temu zadaniu ze zmystem
apostolskim.

Wielu wiernych Pralatury moze wraz
z innymi osobami podja¢ podobna
prace w osrodkach akademickich,
publicznych lub prywatnych, w
ktorych pracujg. Wielu innych, cho¢
nie zajmuje sie zawodowo tymi
konkretnymi dziedzinami, jest w
stanie dotozy¢ swoja cegielke,
przyczyniajac sie do stworzenia
zdrowej opinii publicznej, szanujacej
prawo naturalne i uformowanej
przez chrzescijanskie przestanie,
uzywajac odpowiednio srodkow
komunikacji spotecznej. Styszeliscie,
jak mowilem, ze zwykly list albo mail
do gazety, objasniajacy z sympatig i
jasno — z darem jezykow — jakas
kwestie doktryny katolickiej, okazuje
sie niekiedy skuteczniejszy, niz
opasty traktat. Kiedy opinia
publiczna jakiego$ kraju przedstawia



zdeformowana wizje Kosciola, a
nawet kiedy organizowane sg
otwarte kampanie oczerniajace,
katolicy nie moga pozostawac bierni.
Musimy reagowac na te naduzycia ze
wzgledu na sprawiedliwos¢ w
stosunku do Boga i w stosunku do
spoleczenstwa, demaskowac mniej
lub bardziej podstepne ataki i
domagac sie szacunku, na jaki
zastuguje Kosciol, abstrahujac od
bleddw niektdrych jego cztonkow.

W tym celu, podkreslam, pilne staje
sie zadanie rozwoju naszej formacji
teologicznej, zglebianie — w miare
potrzeb 1 indywidualnych
okoliczno$ci — kwestii
dyskutowanych na forum opinii
publicznej, zwigzanych z
fundamentalnymi aspektami
Objawienia. Wykorzystujmy udzial
w zajeciach i wykladach z filozofii,
teologii, prawa kanonicznego,
uczestniczgc nich z nadziejg,
punktualnoscig i pragnieniem



osiggniecia wielkich korzysci.
Wykorzystajmy je rowniez dlatego,
ze daja one okazje innym osobom
uczestnictwa w katechezie
doktrynalnej i duchowej.

37. Analizujac nauczanie Ojcow i
Pisarzy Kosciola, Benedykt XVI
zatrzymuje sie na kwestii o
szczegolnie doniostym znaczeniu w
chwili obecnej. Stwierdza, ze wielki
blad dawnych religii poganskich
polegal na tym, ze nie trzymaly sie
one drog nakreslonych w glebi duszy
przez Boska Madrosc¢. «Dlatego tez
zmierzch religii poganskiej byl
nieunikniony: bylo to logiczna
konsekwencja oderwania sie religii
— ktora zostala sprowadzona do
niejednorodnego zbioru
ceremonii, konwencji i zwyczajow
— od prawdy bytu»[66]. Ojciec
Swiety dodaje, ze papieze i pisarze
chrzescijanscy dokonali wtedy
innego wyboru. «Byl to wybér na
rzecz ,prawdy” bytu w opozycji do



mitu ,, zwyczaju”»[67]. Tertulian, jak
wspomina Ojciec Swiety, napisak:
«Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit — Pan nasz Chrystus
powiedzial, Ze jest prawda, a nie
zwyczajem»[68]. Zas nastepca Piotra
podkresla, ze «warto w zwigzku z
tym zauwazyc¢, Ze wyrazenie
consuetudo, uzyte tutaj przez
Tertuliana w odniesieniu do religii
poganskiej, mozna przetlumaczy¢
we wspolczesnych jezykach jako
»moda panujaca w danej kulturze”,
,moda panujaca w danej
epoce”»[69].

Nie powinniSmy w to watpi¢. Mimo
pozornego zwyciestwa relatywizmu
w niektorych miejscach, ten sposob
myslenia i wprowadzania w blad tak
wielu ludzi ostatecznie zawali sie
niczym domek z kart, dlatego ze nie
jest zakotwiczony w prawdzie Boga
Stworcy i Jego Opatrznosci, ktora
kieruje drogami historii.



Rownoczesnie rzeczywistosc, ktora
widzimy wokot siebie, musi zachecac
nas do tego, by nie poddawac sie i nie
opuszczac 0s0b rozczarowanych,
ktore utracity sens.

ZJEDNOCZENIE Z CHRYSTUSEM
POPRZEZ MODLITWE I OFTIARE

38. Wiem, ze Sw. Josemaria czesto
powtarzal i rozwazal stowa Sw.
Ignacego Antiochenskiego, kiedy w
drodze do Rzymu, gdzie mial ponies¢
meczenstwo, rozwazal, ze jest «Boza
pszenicg» i ze musi zostac starty
zebami dzikich zwierzat «aby sie stac
czystym chlebem Chrystusa»[70].
Rowniez my, chrzescijanie, wiemy, ze
jesteSmy Bozq pszenicq, dlatego ze
mamy radosny obowigzek
udostepniania pokarmu duchowego
tym, ktorzy, z takiego czy innego
powodu, znajdujq sie obok nas.

Badzmy gleboko przekonani, ze Bog
pragnie, abySmy byli chlebem
Chrystusa, by zaspokoic¢ gtod dusz.



Aby zas$ to osiggnac, nalezy dac sie
zemlecC bez oporow, jak ziarna z
klosow. Nalezy tez podjac
postanowienie wykorzystania do
glebi, nie polowicznie, sposobow,
jakimi Pan postuguje sie, aby
wyrownac chropowatosci naszego
charakteru, aby wydrzec¢ z naszego
zewnetrznego i wewnetrznego
postepowania — przez wzglad na
mitos¢, chocby wiele to kosztowato —
OWo ja, ktore kazdy zachowuje w
najwyzszym stopniu. Ta praca
oczyszczenia — wiemy to z wiasnego
doswiadczenia — jest konieczna do
uzyskania odpowiednich owocow
nadprzyrodzonych. Wytlumaczyl
nam to obrazowo Mistrz: Jezeli
ziarno pszenicy wpadltszy w ziemie nie
obumrze, zostanie tylko samo, ale
jezeli obumrze, przynosi plon obfity (]
12, 24).

Zjednoczenie z Chrystusem
Ukrzyzowanym



39. Jezus Chrystus pragnie, by
wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy (1 Tm 2,
4). Ta Swieta ambicja powinna
ksztaltowac nasze postepowanie.
Musimy nadawac¢ wyraznie
apostolski charakter wszystkiemu, co
robimy, w najrézniejszych sytuacjach
i chwilach. Kazdy wierny Dziela,
nawet ten, kto nie jest w stanie
prowadzic¢ bezposredniego
apostolstwa — dlatego ze jest chory,
ze znajduje sie w nowym miejscu
albo nie zna jezyka, i tak dalej —
rozwija bardzo bezposrednia i
niezwykle ptodna prace apostolska.
Osiggniemy to wszyscy, jezeli
bedziemy sie starali obcowac z
Bogiem w normach poboznosci,
dobrze wykonywac prace i
codziennie podczas Mszy Swietej
ofiarowac wszystko Bogu. Pan
oczekuje od nas, ze ofiarujemy Mu
wykorzystywanie i poszukiwanie
okazji do podejmowania drobnych
umartwien lub speinianie wymogow



kazdej chwili nieustannie, «jak bicie
serca»[71].

Zjednoczenie z Chrystusem
Ukrzyzowanym ma podstawowe
znaczenie dla realizacji tego
programu apostolskiego. Nie mozna
nasladowac Jezusa nie wyrzekajac
sie samych siebie, nie pielegnujac
ducha umartwienia, nie praktykujac
konkretnych uczynkow pokutnych.
Ojciec Swiety podkreéla, ze «kazdy
chrzescijanin jest powolany do
Zrozumienia, przezywania i
poswiadczania swoim zyciem
chwaly Ukrzyzowanego. Krzyz —
oddanie samego siebie przez Syna
Bozego — jest ostatecznie
»znhakiem” par excellence, ktory
zostal nam dany dla zrozumienia
prawdy o czlowieku i prawdy o
Bogu: wszyscy zostaliSmy
stworzeni i odkupieni przez Boga,
ktory przez milosé poswiecil w
ofierze swojego jedynego Syna.
Dlatego, jak napisalem w encyklice



Deus caritas est, na krzyzu
»dokonuje sie¢ owo zwradcenie sie
Boga przeciwko samemu sobie,
poprzez ktore On ofiarowuje
siebie, aby podnies¢ czlowieka i go
zbawi¢ — jest to milos¢ w swej
najbardziej radykalnej

formie” (12)»[72].

Wejscie w Rany Chrystusa

40. SlyszeliSmy wiele razy
porownanie, ktorego uzywat sw.
Josemaria. Mowil, ze my,
chrzescijanie, ktorzy pragniemy
kroczy¢ blisko Mistrza, musimy by¢
«w poranionych dtoniach
Chrystusa ziarnem, ktore Boski
Siewca rzuca w bruzde. I tak jak
siewca wklada reke do sakwy,
wyjmuje jq napetnionq ztotymi
ziarnamiirzuca je w powietrze,
tak musimy oddawac sie wy i ja,
nie oczekujqc niczego na ziemi ani
nie wymyslajqc sobie trosk, ktore
nie istniejq. Jednakze trzeba, jak



stwierdza Ewangelia, zeby ziarno
zostato zagrzebane i pozornie
obumarto, aby bylo ptodne (por. ]
12, 24). Tylko w ten sposob
bedziemy dobrym ziarnem, w
siewie, ktorego Pan zechce, zeby
otworzy¢ Boskie drogi na
ziemi»[73].

W swietle tych rozwazan zbadajmy,
czy powaznie dbamy o to, by stac sie
duszami poboznymi i pokutujacymi,
mocno przekonanymi, ze «dzialanie
nic nie jest warte bez modlitwy a
modlitwa nabiera wartosci przez
ofiare»[74]. ProSmy Pana, zeby
udzielal nam codziennego gltodu
wiekszego poswiecenia, skutecznych
pragnien oddawania sie z radoscig
dla dobra dusz. Mozna to 0siggnac¢
tylko wtedy, jesli codziennie podczas
Mszy Swietej odnawiamy nasze
staranie, aby by¢ Zzywa hostia w
zjednoczeniu z Chrystusem.



Nikt nie neguje wielko$ci i znaczenia
tego, do czego czujemy sie ponagleni:
do bycia hostig z Chrystusem.
Podtrzymujmy te Swiete pragnienia
w chwilach dluzszego osobistego
obcowania z Chrystusem. Wzywajmy
Jezusa, za posrednictwem Jego
Najswietszej Matki — Mistrzyni
wiary, zeby udzielil nam laski
codziennego odnawiania wysitku
apostolskiego i przemieniajmy te
pragnienia w konkretne uczynki,
rowniez zgodnie z radami, ktore
sugeruje sie nam podczas
kierownictwa duchowego.

Stanie sie wtedy to, o czym mowil Sw.
Josemaria: Jezus Chrystus wezmie
nas w swoja poraniong dton i po
nasyceniu nas — jak podkreslat sw.
Josemaria — swoja drogocenna
Krwia, bez opuszczania przez nas
miejsca, gdzie umies$cit kazdego i
kazda z nas, rzuci daleko, bardzo
daleko: uczyni plodnym nasze
poswiecenie w miejscach bliskich i



dalekich. Postuzy sie naszg pracg i
naszym odpoczynkiem, naszymi
radosciami i naszymi bolami,
naszymi stowami i naszym
milczeniem, zeby rzucac swoje
Boskie ziarno w tysiace serc. Badzmy
prawdziwie «chlebem na ottarz i
chlebem na stot: Boscy i
ludzcy»[75]. Jezus dokona nowych
niezwyktych cudow, jakie wczesniej
dziatal w duszach i ciatach tych,
ktorzy Go szukali, kiedy ttum
prébowal Go dotknac, dlatego ze moc
wychodzita od Niego i uzdrawiata
wszystkich (Ek 6, 19).

Uciekanie sie do Ducha Swietego

41. Tak samo, jak Jezus Chrystus
glosil Dobra Nowine pod wplywem
Ducha Swietego (por. Ek 4, 14), tak
my, chrzescijanie, musimy uciekaé
sie pelni ufnosci do Parakleta, jak
zalecal bl. Jan Pawel II, kiedy zblizal
sie Jubileusz roku 2000. «Do
najwazniejszych zadan (...) — napisal



w liScie apostolskim — nalezy zatem
ponowne odkrycie obecnosci Ducha
Swietego, ktory dziata w Kosciele
zarowno na sposob sakramentalny,
zwlaszcza poprzez Bierzmowanie, jak
i za posrednictwem licznych
charyzmatow, zadan i postug przez
Niego wzbudzonych dla dobra
Kosciola»[76].

W zwigzku z tym jest jak najbardziej
logiczne, zebySmy w apostolstwie
osobistym i w kazdej pracy
apostolskiej liczyli przede wszystkim
na pocieszajacy fakt, ze Duch Swiety
dziala bez ustanku w celu
uswiecania dusz, chociaz dzieje sie to
zazwyczaj w ciszy. «Takze w naszej
epoce Duch Swiety jest gléownym
sprawcq nowej ewangelizacji.
Waznym celem bedzie zatem
ponowne odkrycie Ducha Swietego
jako Tego, ktory w toku dziejow
buduje krdlestwo Boze i
przygotowuje jego ostateczne
objawienie w Jezusie Chrystusie,



dzialajac ozywczo we wnetrzu
czlowieka 1 sprawiajac, ze w
codziennym ludzkim doswiadczeniu
kieltkuja juz ziarna ostatecznego
zbawienia, ktore nastapi na koncu
czasOw»[77]. Nie mozemy w to
watpic. Jezeli bedziemy uciekac sie z
wiarg do Pocieszyciela, On wiozy w
nasze usta trafne stowo,
odpowiednig sugestie, uprzejme i
pokorne upomnienie odnoszace sie
do ztych zachowan, aby konkretne
osoby zareagowaly i zmienily sie.

W zwigzku z tym powaznie
pielegnujmy nasza relacje z Duchem
Swietym. Dlatego ze, jak réwniez
nauczal Sw. Josemaria, méwiac o
dziataniu Pana w wiernych synach,
«Bog nie tylko przechodzi, ale
pozostaje w nas. Zeby wyrazié to w
jakis sposob, znajduje sie w
centrum naszej duszy w stanie
taski, nadajqc nadprzyrodzony
sens naszym dzialaniom, dopoki
sie nie sprzeciwimy i nie



wyrzucimy Go stamtqd przez
grzech. Bog jest ukryty w was i we
mnie, w kazdym»[78].

Bron modlitwy

42. Przeczytajmy ponownie stowa bl
Jana Pawla Il wypowiedziane w dniu
kanonizacji Zatozyciela Opus Dei.
«By wypelnic¢ tak odpowiedzialng
misje, potrzebny jest nieustanny
rozwoj duchowy, wspomagany
modlitwa. Sw. Josemaria by}
mistrzem modlitwy, ktorag uwazal za
niezwykla «bron», zdolng odkupic
Swiat. Zalecal zawsze: «Na
pierwszym miejscu modlitwa;
nastepnie, pokuta; na trzecim
miejscu — ale zdecydowanie dopiero
na trzecim — dzialanie» (Droga, 82).
To nie paradoks — mowil dalej
Papiez — lecz nieprzemijajaca
prawda: skutecznos$¢ apostolatu
zalezy przede wszystkim od
modlitwy oraz od glebokiego i
regularnego zycia sakramentalnego.



W tym wiasnie Kkryje sie tajemnica
Swietosci 1 prawdziwego sukcesu
Swietych»[79].

Chodzi o postawe duchowa, ktdra ten
Swiety kaptan — nasz Ojciec —
wprowadzat w zycie, od kiedy Pan
przeszed! przez jego dusze i ktora
widoczna jest wyraznie w
pierwszych latach istnienia Opus Dei,
kiedy do zrobienia bylo absolutnie
wszystko. W 1930 roku — Opus Dei
bylo wowczas jak nowo narodzone
dziecko — $w. Josemaria napisat do
Izydora Zorzano, wowczas jedynego
wiernego Dziela, stowa, ktore
zachowujg aktualnos¢ na zawsze.
«Jezeli mamy byc¢ tym, czego
pragnie Pan i czego pragniemy my
— pisal —musimy sie solidnie
umacniad, przede wszystkim w
modlitwiei pokucie(ofiara).
Modlitwa: nigdy, powtarzam, nie
zaniedbuj rozwazania, kiedy
wstajesz. Ofiaruj codziennie jako



pokute wszystkie przykrosci i
ofiary catego dnia»[80].

Nasladujmy ten wzorzec
postepowania, niezbedny dla
wzrostu naszego zycia wiarg i
wypelnienia nadprzyrodzonej misji,
jaka Mistrz powierza chrzescijanom.
Dlatego przede wszystkim musimy
codziennie wzrasta¢ w osobistym
obcowaniu z Jezusem Chrystusem.
Posrod najbardziej wymagajacej
pracy zawodowej, w ciszy kaplicy lub
kosciola, w ulicznym ruchu, w
chwilach zabawy lub odpoczynku,
posrod zajec rodzinnych, w chorobie
1 w przeciwnosciach — w kazdej
chwili! — musimy rozmawiac z
Bogiem duszg, sercem, zmystami,
wargami, starajac sie o
przeksztalcenie tego wszystkiego, co
robimy, w modlitwe mita Bogu,
czesto bez stow. Jednak, podkreslam,
modlitwa jest owocem zycia wiarg.
Potrzeba wielkiej wiary, zeby prosic
naprawde, z przekonaniem, tak, jak



czynil Sw. Josemaria: «Jezu, powiedz
mi cos, powiedz mi cos, Jezu».

Nie zapominajmy, ze czlowiek, ktory
modli sie naprawde, postepuje w
cnocie pokory, posiada radosc¢ Bozego
synostwa, odczuwa naglaca potrzebe
codziennego apostolstwa, postepuje
zawsze uprzejmie i serdecznie,
potrafi stuzy¢, stara sie zniknac i jest
postuszny w kierownictwie
duchowym.

S6l umartwienia

43. Nieodigczna od obcowania z
Panem jest rowniez potrzeba
umartwienia, ktore wznosi sie do
Boga jako «modlitwa zmystow». Sa
ludzie, ktorych przeraza stowo
»,pokuta”, poniewaz wyobrazaja
sobie nie wiadomo jak nieznosne
przykrosci. Nic bardziej sprzecznego
z rzeczywistoscig. Bog zada od nas
zazwyczaj ducha pokuty, ktory
objawia sie w starannym
wypelnianiu wlasnych obowigzkow



odpowiednio do okolicznosci
kazdego, wytrwale, z rados$cig —
chocby to wiele kosztowalo — bez
ustawania, z heroiczng wiernoscia w
sprawach matych.

Sw. Josemaria, kt6ry byl tak hojny w
wielkich aktach pokuty, do ktérych
zachecal go Pan — poniewaz
stanowily czes¢ jego zalozycielskiej
misji — nadawal rowniez szczegdlne
znaczenie pokucie drobnej, ale
tryskajacej mitoscig. Tak wyjasnia to
w kroétkich zapiskach z 1930 roku
dotyczacych sposobu
przeprowadzania rachunku
sumienia. «Pokuta: Jak przyjqtem
tego dnia przeciwnosci
pochodzqce z reki Boga? Te, ktore
sprawili mi swoim charakterem
moi koledzy? Te wynikajqce tylko z
mojej nedzy? Czy umiatem
ofiarowac Panu jako pokute sam
bol, ktory odczuwam z tego
powodu, Ze obrazitem Go tak wiele
razy? Czy ofiarowatem wstyd



moich wewnetrznych rumiencow i
upokorzen, rozwazajqc, jak
niewielkie sq moje postepy na
drodze cnot?»[81].

Swiat odczuwa dzisiaj — i bedzie
odczuwal zawsze — szczegolna
potrzebe dusz, ktore mitluja ofiare
przyjmowana dobrowolnie ze
wzgledu na mito$¢ do Boga. W kazdej
chwili dostepna jest bron zdolna
przynosi¢ zwyciestwa w walce
przeciwko hedonizmowi, ktdry tak
wiele ofiar powoduje wsrod
chrzescijan i niechrzescijan:
przeciwko nadmiernym
przyjemnosciom ciala i zmystow.
Wezmy pod uwage, ze aby zniszczy¢
nieuporzadkowane przywigzanie do
wlasnego ja, konkretnym remedium
jest sktadana ofiara, prawdziwa
ofiara catopalna z naszych zmystow
wewnetrznych i zewnetrznych, z
naszych wiadz umystowych, z naszej
duszy i naszego ciala, sktadana w



Scistym zjednoczeniu z Jezusem
Chrystusem.

Musimy «ofiarowac nasze zycie,
nasze poswiecenie bez zastrzezen i
bez unikow, jako pokute za nasze
grzechy, za grzechy wszystkich
ludzi, naszych braci; za grzechy
popelnione we wszystkich czasach
i za te, ktore zostanq popetnione
do konca wiekow. Przede
wszystkim za katolikow, za
wybranych przez Boga, ktorzy nie
umiejq odpowiedziec Bogu, ktorzy
zdradzajq szczegolng mitosé, jakq
Pan ich ukochat»[82]. Nalezy tu
dodac aspekt, o ktory nasz Ojciec
zawsze dbal: chodzi o wygrywanie z
pelnym nadziei optymizmem, z
pewnoscia, ze Pan uczyni nas
zwyciezcami, przez wiare, ufnos¢ w
Nim i przez mitos¢ do Boga i do dusz.

44. Te stowa $w. Josemarii pomagaja
nam hojnie podejmowac codzienne
umartwienia. Wszyscy potrzebujemy



oczyszczac sie bez wahania. Dopiero
wowczas bedziemy w stanie
uzdrawia¢ — z radoscig wiasciwag
dzieciom Bozym — Srodowisko, w
ktorym sie znajdujemy.
«Zadoscuczynienia, a ponad
zadoscuczynienie —Milosci, ktora
niczym rozpalone Zelazo zdola
wypali¢ wszelki brud dusz
naszych i bedzie jak zar,
wzniecajqcy Bozy ptomien w
nedznej czelusci naszych serc»[83].
Sugeruje Wam rowniez, zebysmy,
jesli w jakiej$ chwili czujemy sie
tchorzami, kontemplowali Jezusa w
godzinach Jego Meki, ktora ponidst z
na milo$ci do nas. «Czy po tym
wszystkim... po tym wszystkim,
czy bedziesz jeszcze wzbraniat sie
przed pokutq?»[84].

Postepujac po chrzescijansku
wzbudzajmy w innych potrzebe
konkretnego i stalego apostolstwa w
stosunku do mlodych i starszych,
zdrowych i chorych, tych, z ktérymi



1acza nas relacje zawodowe lub
przyjazni, pokrewienstwa,
zamilowan itd. ProSmy NajsSwietsza
Maryje Panne, ktéra przymnozy nam
zadan apostolskich w najblizszych
miesigcach, zebysSmy byli
glosicielami radoSci ptynacej z wiary
w Boga i zebySmy zawsze
postepowali w ten sposéb. Poza tym
prosmy Go, zeby zsylal obfite laski
swojego Syna, aby wielu mezczyzn i
wiele kobiet otworzylo swoje serca
na laske Boza nie zamykajac sie na
nig, a takze by zdecydowali sie
kroczy¢ z Chrystusem Sciezka, ktora
prowadzi do pelni szczescia, jakie On
sam przygotowat dla kazdego przed
wiekami.

ZADANIE APOSTOLSKIE

45. Prowadzenie ,Misji”, zadania
apostolskiego, ktére Pan nam
powierzyl, jest mozliwe tylko z
perspektywy opisanego wyzej ,,Zycia
wiary”. Musi by¢ niczym ,,epifania”



wiary. To wlasnie wiara — doktryna i
zycie — nadaje solidnosc i
skutecznosc¢ zyciu chrze$cijanskiemu
1 czyni je w najwyzszym stopniu
atrakcyjnym. Wskazuje na to fakt, ze
wiele 0s0b, ktdre nie majg wiary,
pragnie — by¢ moze bez
wprowadzania tych pragnien w zycie
— 0s1ggnac szczescie,
bezpieczenstwo i pokdj, ktore
dostrzegaja w ludziach wierzacych w
Boga.

Apostolujmy zyjac cnota wiary.
Codziennie odnawiajmy nasza
ufnosc¢ Bogu. Trzeba czesto
wynagradzac za obraze Boga i za
szkode, jaka wyrzadza sie duszom.
Corki i synowie moi, musimy miec
Swiadomos¢ naglacej koniecznosci
nieustannego wynagradzania,
wlasnie ze wzgledu na osobiste
apostolstwo, jakie prowadzimy. To
wynagradzanie jest jak papierek
lakmusowy, ktory wskazuje bez
zadnej watpliwosci glebie uczué



naszej chrzescijanskiej duszy,
autentyczno$c naszego bdlu wobec
sytuacji spoteczenstwa. Postepujmy
W ten sposob, wiedzac, ze jezeli
wyrwiemy sie z reki Boga, jestesSmy,
jak mowil nam nasz Ojciec, zdolni
popekniac bledy i okropnosci godne
najbardziej grzesznego stworzenia.
Odrzuémy wszelka sposobnos¢ do
pozostawania biernymi.
Powierzajmy Panu osoby, ktore w ten
czy inny sposob podzielaja nasze
idealy. Bez leku udajmy sie na ten
siew pokoju, uzywajac wszystkich
godziwych sposobow, zeby gaudium
cum pace niczym uderzenia dzwonu
dotarly do ostatniego zakatka ziemi.

Kazdy na swoim miejscu

46. Umocnienie fundamentow
naszego dialogu z Trdjca
Przenajswietszg zdecydowanag i
wytrwala wiarg sprawi, ze skuteczne
stana sie konkretne dziatania
apostolskie. Korzystajmy ze



wszystkich okazji stuzenia duszom,
jakie sie przed nami pojawiajg, i
kroczmy naprzod z wielka potrzeba
stwarzania nowych. Starajmy sie
konczyc¢ nasza prace — taka, jaka
bedzie — z calkowitg czystoscia
intencji, badajac samych siebie, zeby
do tych zadan nie przesaczyla sie
nawet odrobina proznosci. Czystosc
intencji nie moze sie rozwiac ani
znikngc¢ z naszych codziennych
zadan. W ten sposob kazde zajecie,
dobrze ukonczone i ofiarowane
Niebu, zamieni sie w utozsamienie z
Jezusem Chrystusem i mocno
przyczyni sie do budowania jednosci
wlasnego zycia.

W sercu nowej ewangelizacji
spoleczenstwa kazdy cztowiek ma
przydzielone przez Opatrznosc
konkretne miejsce. Jednak nie
mozemy zachowywac sie biernie ani
dawac za wygrana, dlatego ze sami
jesteSmy wierni: wyjdZzmy na
spotkanie dusz, zeby stuzyc¢ im, tam,



gdzie sa — w tysigcu splotow
rozmaitych okolicznos$ci spotecznych,
na uniwersytecie i w szkolach, w
srodowiskach zwigzanych z praca i
odpoczynkiem, w rodzinach — zeby
dawac im formacje chrzescijanska,
ktorej potrzebuja. Odczuwajmy
Swiety przymus przyczyniania sie do
rozwoju pracy Kosciola w Swiecie
poprzez nasladowanie pierwszych
chrzescijan. Czasami pojawiag sie
przed naszymi oczami wyraznie
widoczne przeszkody. Wowczas
nadejdzie pora zastosowania do
siebie fragmentoéw pewnego listu Sw.
Josemarii, skierowanych do
wszystkich bez wyjatku:

«Jest logiczne, moje dzieci,
Zebyscie — czasami — (...)
odczuwali Waszq matosc i mysleli:
cala ta praca ze mnq? Ze mnq,
ktory jestem tak maty? Ze mnaq,
tak petnym stabosci i btedow?



Otwierajcie w tych chwilach
Ewangelie wedlug swietego Jana i
rozwazajcie powoli ustep, w
ktorym opowiada o uzdrowieniu
slepego od urodzenia. Popatrzcie,
jak Jezus robi btoto z ziemi i sliny i
naktlada to btoto na oczy slepca,
Zeby dac¢ mu swiatlo (por.] 9, 6).
Pan uzywa odrobiny blota jako
masci (...). Przy znajomosci naszej
nedzy, naszej zerowej wartosci,
ale z taskq Pana i dobrq wolq
jestesmy lekarstwem, zeby dac
swiatlo; jestesmy — pomimo zZe
doswiadczamy naszej ludzkiej
matosci —mocq Boskq dla
innych»[85].

Niektore i niektdrzy z Was bedziecie
W stanie przyczynic sie bardziej
bezposrednio do wprowadzenia tej
nowej kultury, nowego prawa, nowej
mody, do ktérych odnosilem sie juz
wielokrotnie. Te odnowione
rzeczywistosci, uformowane przez
ewangelicznego ducha, musza byc¢



przeksztalcane bez zniechecenia.
Jednak wszystkim nam, podkreslam,
przydziela sie konkretnie miejsce w
tej «wojnie mitosci i pokoju». Kazda
kobieta, kazdy mezczyzna,
niezaleznie od tego, czy w pierwszym
szeregu, czy tez na tylnej strazy, jest
w stanie czyni¢ bezposrednie
apostolstwo, ktore, w komunii z
calym Kosciolem, skutecznie wplynie
na osiggniecie tych celow.

Jak zaczyn w ciescie

47. Kiedy przy jakiej$ okazji,
odczujecie ze szczegolna silg ciezar
przeciwnego Wam srodowiska — w
miejscu pracy, posrod wiasnych
krewnych i znajomych — pomyslcie
z gleboka odpowiedzialnoscia, ze Pan
wzywa chrzescijan do bycia
zaczynem w ciescie. Krolestwo
niebieskie podobne jest do zaczynu,
ktory pewna kobieta wzieta i wiozyta
w trzy miary mqki, az sie wszystko
zakwasito (Mt 13, 33). Sw. Jan



Chryzostom objasnia: «Podobnie jak
zaczyn udziela swej mocy wielkiej
ilo$ci maki, tak samo i wy zmienicie
caly swiat»[86].

W ten sposob Bog dziatal i nadal
dziata w historii $wiata. On moze
sprawic, ze wszyscy upadnag
pokonani u Jego stop, poniewaz
zadne stworzenie nie moze oprzec
sie Jego wiadzy. Wowczas jednak nie
uszanowalby wolnosci, ktérej On
sam im udzielil. Bog nie chce
zwyciezac silg, tylko przekonywac
mitoscia, liczac na dobrowolng i
pena zapatu wspélprace innych
stworzen. Nie mozna tez pomijac
faktu, ze Mistrza interesuja thtumy,
osoby zdezorientowane jak owce bez
pasterza. Nie chce despotycznie
narzucac swojej Prawdy, ale rowniez
nie pozostaje obojetny wobec
ludzkiej ignorancji lub odchylen
moralnych. Dlatego dobry ojciec
rodziny, ktdry zaprasza na uczte,
mowi nam: Wyjdz na drogi i miedzy



optotki i zmuszaj do wejscia, aby moj
dom byt zapetniony (Lk 14, 23):
compelle intrare!

«Choc¢ pozostajgc na jednym i tym
samym miejscu, mogt Chrystus
wszystkich przyciggnac do siebie,
aby tam stuchali jego nauki, nie
uczynit tego jednak dajac nam
przyklad, bySmy szli 1 szukali
ginacych, jak pasterz szuka zblgkanej
owcy, a lekarz idzie do chorego»[87].

Ta drogg nieustannej pracy, kiedy
Kosciol torowal sobie droge przez
Swiat, doszlo do niezliczonych
nawrocen. Rzadko byly wynikiem
dzialalnosci wyjatkowej osobowosci
albo strategii przemyslanej w
najdrobniejszych szczegotach.
Stanowily rezultat dobrego
przykiadu mezczyzn i kobiet, catych
rodzin, ktore z pomoca taski
praktykowaly wiare w sposob
naturalny i potrafily nieustannie



uzasadnia¢ zamieszkujacg w nich
nadzieje (por. 1 P 3, 15).

Jakze wielka jest odpowiedzialnos¢
chrzescijan, kazdego z osobna! Od
naszego postepowania, od wysitku
dusz zalezy tak wiele wielkich zadan,
W najwyzszym stopniu skutecznych i
atrakcyjnych. «Wszak inni, ktorzy
yutracili smak”, moga sie podniesc
przy waszej pomocy; gdyby sie to
przytrafilo wam, zgubicie siebie i
innych. Dlatego do im wiekszych
dziel przystepujecie, tym wiekszej
gorliwosci wam potrzeba»[88].

Na glebie!

48. Od poczatkow Opus Dei
apostolstwo wiernych Pralatury,
wspolpracownikow i przyjaciot
stanowilo w tonie Kosciola narzedzie
w rekach Pana, zeby Swiadczy¢
wielkie ustugi na calym Swiecie,
mimo naszej osobistej matosci.
Gratias tibi, Deus!, musimy wotac
nieustannie. ROwnoczesnie



powinnismy czyni¢ wiecej. Duc in
altum! (Lk 5, 4), wyplyn na glebie,
wyplynmy dalej bez lekow i wahan,
opierajac sie zawsze na trwalym
fundamencie nakazu Mistrza,
utwierdzeni w wierze w Niego. Jakie
niezwykle mozliwosSci apostolskie
otwiera przed nami Rok Wiary!
Kazdemu przypada wysitek ich
wykorzystania. Te prace z duszami
nalezy podejmowac w kazdej
sytuacji, w ktorej sie znajdziemy:
przede wszystkim dbajgc o proszenie
Boga za konkretnymi osobamiiw
konkretnych intencjach.

Zatrzymajmy sie na priorytetowych
dziedzinach nowej ewangelizacji, o
ktorej wczesniej wspomniatem.
Majac przed soba Rok Wiary,
sprawdzmy, jak postepujemy
indywidualnie, zeby przekazac
wiecej chrzescijanskiego smaku
wlasnej rodzinie, Srodowisku
zawodowemu, w ktorym sie
poruszamy, kregowi kulturalnemu,



spolecznemu lub kregowi
znajomych, w ktérym sie
znajdujemy. Odwaznie uczynmy
rachunek sumienia i wyciggnijmy
wnioski, nie poddajac sie préznym
niepokojom, ale — kiedy bedzie to
potrzebne — z bdlem mitosci.
Niekiedy moze sie zdarzy¢, ze
dojdziemy do przekonania, iz poszto
nam kiepsko, ze mogliSmy modli¢ sie
z wieksza silg, ufnoscia i
wytrwaltoscia albo ze by¢ moze
zabraklo nam hojnosci w skladaniu
ofiar, albo ze powinnisSmy by¢
bardziej wymagajacy w rozmowach
apostolskich w stuzbie innym, albo,
wreszcie, ze zaniedbaliSmy formacje
doktrynalng. W innych sytuacjach
bedziemy z kolei dziekowa¢ Panu za
to, ze zechcial postuzy¢ sie nami w
Swoich zniwach.

Przyjmowanie tych wnioskow,
dalekie od poddawania sie
zniecheceniu, musi zamienic sie w
nowy bodziec, zeby prosic¢ Niebiosa o



Zywsza wiare i rozpoczac¢ od nowa.
Nunc ceepi!, powtarzal Sw. Josemaria
stowami psalmu: Teraz poczgtem; ta
jest odmiana prawicy Najwyzszego
(por. Ps 76, 11, Wulg., przekiad polski
0. Jakuba Wujka S]). W ten sposob
musimy postepowac my, kiedy
stwierdzamy, ze rezultaty sa stabsze
niz pragnienia, a nawet kiedy w
oczywisty sposdb objawia sie nasza
mato$c¢ albo pozorna nieskutecznosc
naszych wysitkow. Wowczas
rozwigzanie polega na
niestrudzonym rozpoczynaniu na
nowo: euntes docete! Idzcie i
nauczajcie! (Mt 28, 19), na ufnosci w
stowo Pana, jak to mialo miejsce
podczas rozestania uczniow przez
Jezusa Chrystusa.

49. Tak brzmialo zaproszenie, jakie
bl. Jan Pawel II skierowal do
katolikow na zakonczenie roku 2000:
«Na poczatku nowego tysiaclecia, gdy
(...) przed Kosciolem otwiera sie
nowy etap drogi, rozbrzmiewa w



naszych sercach echo stow, jakimi
pewnego dnia Jezus, skonczywszy
przemawiac do ttumow z todzi
Szymona, wezwal Apostola, aby
«wypilynal na glebie» na polow ryb:
Duc in altum (Lk 5, 4). Piotr ijego
pierwsi towarzysze zaufali stowu
Chrystusa i zarzucili sieci. «Skoro to
uczynili, zagarneli (...) wielkie
mndstwo ryb» (Ek 5, 6)»[89].

Te scene, ktora nasz Ojciec rozwazat i
glosil czesto przez cale swoje zycie,
obserwujemy wyraznie w Ewangelii
Mszy Swietej ze Swieta $w. Josemarti.
Zachecam Was do rozwazania po raz
kolejny z uwaga kazdego wersetu,
dlatego ze rowniez obecnie, tak jak w
czasach Jezusa, ttum cierpi gtéd
stuchania stow Boga.

Pan wsiadl na 16dz Piotra, zZeby Jego
stowa dotarty do ttumu. Nastepnie
poprosit Szymona i innych uczniow o
konkretng wspolprace: wowczas,
zeby wiostowali na glebie, a przy tylu



innych okazjach — zeby Jego
przestanie coraz bardziej sie
rozszerzalo. Z jednej strony nabiera
konkretnego ksztaltu ten pierwszy
SposOb uczestnictwa w misji
ewangelizacyjnej: udostepnianie
Kos$ciolowi — jak Piotr swojej ubogiej
lodzi — odpowiednich materialnych
sSrodkow, zeby skuteczniej pracowac
dla dobra dusz. Jednak ten wysilek
nie wystarczy. Pan zada od nas poza
tym, ZebySmy osobi$cie przyczyniali
sie do apostolstwa, kazdy zgodnie ze
SWo0j3 osobista sytuacja,
wykorzystujac hojnie wlasne
mozliwosci. Bardzo pilnie potrzeba
kobiet i mezczyzn powaznie
zaangazowanych w fascynujaca
prace prowadzenia dusz do
Chrystusa, jak czynili to pierwsi
uczniowie.

Cudowny polow jest dla nas znakiem
apostolskiej skutecznosci opierajacej
sie na postuszenstwie stowu Mistrza.
Po nauczaniu ttumu ludzi Jezus



zwraca sie do Piotra 1 innych,
mowiac im: Wyplyn na glebie i
zarzuccie sieci na potow! (Lk 5, 4).
Szymon jest postuszny rozkazowi
Pana, pomimo niedawnego
nieudanego polowu, a wowczas —
dzieki temu postuszenstwu —
dokonuje sie cud: zagarneli tak
wielkie mnostwo ryb (LK 5, 6).

«Duc in altum! Dzisiaj te stowa
skierowane zostajga do nas i wzywaja
nas, bySmy z wdziecznoscia
wspominali przesztos¢, calym sercem
przezywali terazniejszos¢ i ufnie
otwierali sie na przyszios¢: «Jezus
Chrystus wczoraj i dzis, ten sam
takze na wieki» (Hbr 13, 8)»[90].

Opracz tego przypominam Wam, ze
wzgledu na aktualnos$c¢ tych stow, to,
co glosil Benedykt XVI w dniu
uroczystego rozpoczecia Swojej
pasterskiej postugi na stolicy
Piotrowej:



«Takze dzisiaj Kosciol i nastepcy
apostolow slysza nakaz, aby
wyplyna¢ na glebokie morze
historii i zarzuci¢ sieci, aby
zdobywac ludzi dla Ewangelii —
dla Boga, dla Chrystusa, dla
prawdziwego zycia (...). My ludzie
zyjemy wyobcowani w slonej
wodzie cierpienia i Smierci; w
morzu ciemnosci pozbawionym
Swiatla. Sie¢ Ewangelii wydobywa
nas z odmetow smierci i przybliza
do blasku Bozego swiatla, do
prawdziwego zycia. Tak wlasnie
jest — spelniajac misje rybaka
ludzi, na wzor Chrystusa, trzeba
wydobywag¢ ludzi ze slonego morza
wszelkich alienacji i prowadzi¢ ku
ziemi zycia, ku Swiatlu Bozemu.
Tak wlasnie jest — istniejemy po
to, aby ukazywa¢ ludziom Boga. A
tylko tam, gdzie widac¢ Boga,
naprawde zaczyna sie zycie.
Dopiero wowczas, gdy spotykamy
w Chrystusie zywego Boga,
poznajemy, czym jest zycie»[91].



Uzywac wszelkich srodkow

50. Niezbednym i pierwszym
warunkiem tego, by zebrac¢ owoce
apostolskie, jest — podkreslam —
pielegnowanie zycia wiary, ktore
przeklada sie na uciekanie sie do
srodkow nadprzyrodzonych. Jezeli
troszczymy sie o przyjazn z Jezusem
w osobistej modlitwie, jezeli
przystepujemy do sakramentow
spowiedzi i Eucharystii, jezeli
obcujemy z Maryja Dziewicg, z
Aniolami i Swietymi, naszymi
rzecznikami przed Bogiem, staniemy
sie skutecznymi wspdlpracownikami
w tym Bozym polowie, do ktorego
chce nas wprowadzi¢ Pan Jezus.
Dlatego tez, nasladujac przyklad
Mistrza, powinniSmy szczerze
milowac przyjaciol, kolegow,
wszystkie dusze, dajac
pierwszenstwo mandatum novum,
nowemu przykazaniu, dzieki czemu,
jak glosi Zbawiciel, ludzie poznaja, ze



jesteSmy Jego uczniami (por. J 13,
34-35).

Z drugiej strony Pan pragnie,
zebySmy oddali na Jego stuzbe
rowniez materialne Srodki jakie
mamy w zasiegu. Mozemy to
wywnioskowac z nauczania w
pierwszym czytaniu Mszy o Sw.
Josemarii. Po stworzeniu swoja
wszechmoca Swiata i pierwszego
mezczyzny i pierwszej kobiety ze
szczegoOlng miloscia, a zasadziwszy
ogrod w Edenie na wschodzie, Pan
Bog umiescit tam cztowieka, ktorego
ulepit (...), aby uprawiat go i doglgdat
(Rdz 2, 8-15).

Ten urywek Pisma Swietego pozostal
bardzo zakorzeniony w umysle
Zalozyciela Opus Dei. Od chwili, w
ktorej Pan sprawil, Ze ujrzal Jego
Wole, zrozumial, ze w tych stowach
Ksiegi Rodzaju znajdowat sie jeden z
kluczy do wypelnienia obowigzku
uswiecania pracy i uswiecania sie



przez prace. Decydujacy okazuje sie
dla nas przyklad Jezusa, ktory przez
trzydziesci lat zajmowat sie praca
fizyczna w warsztacie w Nazarecie,
potwierdzajgac obowigzek
korzystania rowniez z ludzkich
srodkow dla wprowadzania
Krolestwa Bozego.

W kazdej dzialalnosci apostolskiej
wymaga sie od nas, zebySmy ufali
przede wszystkim w pomoc Boga, a
rownoczesnie, zebySmy uzywali do
tego celu sSrodkow materialnych.
Inicjatywy Opus Dei, na przykiad,
potrzebuja modlitw i pomocy wielu
0sOb. W ten sposob, z taska Boza i
hojnym wkiadem poboznosci, ofiary
i jalmuzny tak wielu os6b bardzo
roznych stanoéw spotecznych, udaje
sie na calym swiecie prowadzi¢ w
stuzbie Kosciola prace
ewangelizacyjng o coraz wiekszym
zasiegu.



Sw. Josemaria sugerowal nam,
zebySmy zadawali sobie codziennie
pytanie: co zrobilem dzisiaj, zeby
przyblizy¢ kilku znajomych do
naszego Pana? Przy wielu okazjach
to pilne zadanie bedziemy
wypeknia¢, prowadzac
ukierunkowujaca rozmowe,
zachecajac do sakramentu pokuty,
udzielajgc rady pomagajacej lepiej
zrozumiec jakis aspekt zycia
chrzescijanskiego. Sw. Ambrozy,
komentujgc odzyskanie mowy przez
Zachariasza, ojca Jana Chrzciciela
(por. Lk 1, 64), pisze: «Stusznie zaraz
zostal rozwiagzany jego jezyk, co
bowiem niewiara zwigzala, wiara
rozwigzywala»[92]. Wiara, jezeli jest
Zywa, rozwiqzuje nam jezyk, zeby
dawac swiadectwo Chrystusa w
apostolstwie przyjazni i zaufania.
Zawsze za$ potrzebne jest hojne
ofiarowanie osobistej modlitwy i
pokuty oraz dobrze wykonanej
pracy. Tutaj ukazujg sie nam
najwazniejsze narzedzia, jakich



musimy uzywac, zeby osiggnac cele
apostolskie.

PODSUMOWANIE

51. Zanim zakoncze, proponuje Wam
trzy obszary, zeby w najblizszych
miesigcach wzmocni¢ Wasze ,,zycie
wiary”: poboznos$c¢ eucharystyczna,
obcowanie z Duchem Swietym,
nabozenstwo do Najswietszej Maryi
Panny. Kazdy mezczyzna i kazda
kobieta z pomoca kierownictwa
duchowego moze dostosowac te cele
do swoich osobistych okolicznosci.

Poboznos¢ eucharystyczna

52. Benedykt XVI, w liScie
apostolskim Porta fidei, wyraza
pragnienie, aby Rok Wiary
«rozbudzil w kazdym wierzacym
aspiracje do wyznawania wiary w
jej pelni i z odnowionym
przekonaniem, z ufnoscia i
nadzieja». I opisuje szczegotowo:
«Bedzie to tez dobra okazja, by



bardziej celebrowac wiare w
liturgii, zwlaszcza Eucharystii,
ktora ,jest szczytem, do ktorego
zmierza dzialalnos¢ Kosciola, i
jednoczesnie ... Zrodlem, z ktorego
wyplywa cala jego
moc”(Sacrosanctum Concilium,
10). Jednoczesnie pragniemy, Zeby
Swiadectwo zycia ludzi wierzacych
bylo coraz bardziej wiarygodne.
Zwlaszcza w tym Roku kazdy
wierzacy powinien ponownie
odkry¢ tres¢ wiary wyznawanej,
celebrowanej, przezywanej i
przemodlonej, i zastanowic sie nad
samym aktem wiary»[93].

Na rok 2012 przypadly szczegdlnie
znaczace rocznice w historii Opus
Dei. Mam na mysli stulecie Pierwszej
Komunii Swietej $w. Josemarii (23
kwietnia), dwudziesta rocznice jego
beatyfikacji (17 maja) i dziesiata
rocznice kanonizacji (6 pazdziernika)
oraz trzydziestga rocznice erygowania
Pralatury przez Papieza (28



listopada). Te i inne chwile naszej
historii w ramach przygotowania i
trwania Roku Wiary muszg zamienic
sie w dobrze wykorzystane okazje do
okazania na nowo naszej
wdziecznosci i naszego gloszenia
chwaly Trdjcy PrzenajsSwietszej. Jaki
zas lepiej mozna by to uczynic, jesli
nie za posrednictwem Ofiary
Chrystusa, obecnej sakramentalnie
we Mszy Swietej?

W zwigzku z tym podczas Roku
Wiary musimy nadac¢ nowy impuls
mocnej i trwatej poboznosci
eucharystycznej, tajemnicy, «ktora
skupia w sobie wszystkie
tajemnice chrzescijanstwa»[94].
Sprobujmy glebiej zdac sobie sprawe
z darow, ktore staly sie naszym
udzialem w jedynym kaplanstwie
Chrystusa: wszyscy otrzymaliSmy na
chrzcie powszechne kaptanstwo
wiernych, a niektérzy otrzymuja
poza tym kaplanstwo urzedowe,
kiedy sg wyswiecani na kaptanow.



Zachecam Was do nadania glebszego
sensu ¢wiczeniu sie w duszy
kaplanskiej, kiedy uczestniczycie we
Mszy Swietej albo ja odprawiacie.
Skladajcie kazdego dnia na ottarzu
wasza prace, wasze nadzieje, wasze
trudnosci, wasze smutki i wasze
radosci. Jezus Chrystus dolaczy je do
Swojej Ofiary i ofiaruje wszystko
Ojcu, zamieniajgc chwile i
okolicznos$ci naszej ziemskiej
wedrowki w ofiare mila Bogu, tak,
zeby byla to prawdziwa ofiara
uwielbienia, dziekczynienia i
wynagrodzenia za grzechy.
Pragnienie, jakie Sw. Josemaria
wzbudzal w glebi swojego serca,
zamieni sie wowczas w
rzeczywisto$¢ — chodzi o to, zeby
cale nasze zycie, dwadziescia cztery
godziny na dobe, zamienilo sie w
Msze ze wzgledu na swoj Scisty
zwiagzek z Ofiara Oltarza.

53. Zachecam Was, zebyScie w tych
miesigcach pomnazali akty wiary w



rzeczywistg Obecnos$c¢ Jezusa
Chrystusa w Eucharystii. Z jakaz
miloscia i z jaka glebia odnosit sie
nasz Ojciec do Najswietszego
Sakramentu! Za kazdym razem,
kiedy podczas swoich podrozy
katechetycznych mowil o tym
skarbie Kosciola, wykorzystywat to,
zeby czynic gleboki akt wiary. «Pan
jest obecny nie tylko na ottarzu.
Kiedy kaptan zachowuje Postacie
Sakramentalne Chleba w
Tabernakulum, pozostaje tam
Jezus Chrystus, Syn Najswietszej
Maryi zawsze Dziewicy, Ten, ktory
zrodzit sie z Jej wnetrznosci, Ten,
ktory pracowat w milczeniu w
Nazarecie po tym, jak urodzit sie w
Betlejem, Ten, ktory nauczat, Ten,
ktory cierpial Meke i Smierc na
Krzyzu, Ten, ktory
zmartwychwstat i wstqpit do
nieba»[95].

Zachecalem Was na poczatku 2012
roku do powtarzania wyznania



wiary Apostota Tomasza: Dominus
meus et Deus meus! (J 20, 28).
Sugeruje Wam réwniez, zebyscie,
kontemplujac Pana ukrytego w
Swietej Eucharystii, kierowali do
Niego te lub inne stowa, podobnie,
jak czynil to Sw. Josemaria: «Panie,
wierze, Ze to jestes Ty, Jezus, Syn
Boga i Maryi zawsze Dziewicy,
ktory jestes rzeczywiscie obecny: z
Twoim Ciatem, z Twojq Krwiaq, z
Twojq Duszq i z Twoim Bostwem.
Uwielbiam Cie. Chce by¢ Twoim
przyjacielem, dlatego ze Ty jestes
Tym, ktory mnie odkupit. Chce by¢
mitosciq dla Ciebie, dlatego ze Ty
jestes niq dla mnie»[96].

Corki i Synowie moi, do zasad
dobrego wychowania nalezy
upodabnianie sie do tak wspanialego
ojca, do Sw. Josemarii, poprzez
wysitek wiernego przejscia drogi,
ktora nam wytyczyl. Starajmy sie
podejmowac Swiety wysilek, aby
kazdego dnia byc subtelniejszym w



poboznosci eucharystycznej.
Skoncentrujmy cala nasza uwage,
kiedy pozdrawiamy Jezusa
Sakramentalnego, wchodzac i
wychodzac z kosciolow lub z kaplic
w naszych osrodkach. Czy nie byloby
logiczne, zebySmy czesto
wypowiadali do Niego stowa mitosci,
sercem? W ten spos6b musimy
dziala¢ w miejscu pracy, aby z
naszego serca wyplywaty akty
strzeliste 1 komunie duchowe.
Wreszcie wynagradzajmy, kiedy
widzimy albo styszymy cos, co
oznacza obraze Boga lub
zaniedbanie. Zastanéwmy sie, czy
nasze przyklekniecia sg prawdziwym
uwielbieniem Boga.

To dopiero kilka pociaggniec pedzla —
a jest ich duzo wiecej —
odmalowujacych owg mitos¢
eucharystyczna wlasciwa dla tych,
ktorzy chca byc Opus Dei i czynié
Opus Dei.



Veni, Sancte Spiritus!

54. Wzywajmy z wiara i nadziejg
Parakleta, zeby w dzisiejszym
Kosciele odnawialy sie cuda
pierwszego Zeslania Ducha Swietego.
Mysle, ze zawsze jesteSmy peini
podziwu dla glebokiej przemiany,
jaka sprawil Duch Swiety w
Dwunastu. Odrzuciwszy daleko
swoje leki, wyszli na ulice z
niezachwiang odwagg, zeby mowic o
Chrystusie wszystkim, ktérych
spotykali. Kiedy pojawialy sie
wieksze trudnosci, uciekali sie do
modlitwy, mocno opierajac sie na
stowach Pana, ktory obiecat
szczegollne wsparcie Pocieszyciela w
tych chwilach (por. J 14, 15-18; Lk 21,
12-15). Dzieje Apostolskie
opowiadajg, ze po tej modlitwie
zadrzato miejsce, na ktorym byli
zebrani, wszyscy zostali napetnieni
Duchem Swietym i glosili odwaznie
stowo Boze (Dz 4, 31).



Mistrz glosit Apostolom: gdy zas
przyjdzie On, Duch Prawdy,
doprowadzi was do catej prawdy (]
16, 13). Duch Swiety udzielal
natchnienia Apostolom do czasu, az
wraz ze Smiercig ostatniego z nich
zakonczylo sie Objawienie dokonane
przez Jezusa Chrystusa. Poza tym, te
stowa Jezusa mowiag nam, ze
Kosciolowi wszystkich czaséw nie
brakowalo ani nie zabraknie
wsparcia Ducha prawdy, w
szczegolnosci autentycznemu
Magisterium. Zas sam Pocieszyciel
prowadzi kazdego z nas, jezeli sie do
Niego zwracamy, do coraz glebszego
poznania tajemnicy Zbawiciela.
Poznania, ktore jest rowniez
milo$cia, dlatego ze mitosc¢
rozprzestrzenia sie w naszych
sercach przez samego Ducha
Swietego (por. Rz 5, 5).

55. Pan obiecal rowniez, ze Duch
Swiety przekona $wiat o grzechu
niewiary w Chrystusa (por. J 16, 8-9).



My rowniez potrzebujemy tego
przekonania, to znaczy, powinnismy
wierzyc jeszcze bardziej w Pana,
ufajac Mu pelniej, powierzajac Mu
nasze radosci i ufajac Jemu, a nie
samym sobie, wlasnym zdolnoSciom
czy Srodkom, ktorymi dysponujemy.

Prosmy Uswieciciela, zeby dal nam
zrozumiec te potrzebe, unikajac
ryzyka popadniecia w grzech
calkowitej niewiary Jezusa. Poza
tym, proSmy Parakleta, zeby Swoim
Swiatlem i1 ogniem wyzwolil nas z
tego ograniczenia, w taki sposob,
zeby nasza wiara i nasza mitos$c¢ do
Chrystusa wzrastaly coraz bardziej.
By¢ moze moglibySmy czesto —
powiedzialbym nawet: codziennie —
rozwazac i smakowac stowa, ktore w
latach trzydziestych ubieglego wieku
utozyl jako modlitwe nasz Ojciec:
«Przybqdz, o Duchu Swiety!
Oswie¢ moj rozum, zebym poznat
Twoje nakazy; umocnij moje serce



przeciw zasadzkom
nieprzyjaciela; rozpal mojq wole...

Styszatem Twdj glos i nie chce
zatwardzacd serca ani stawiac
oporu, mowiqc: potem..., jutro.
Nunc ceepi! Teraz! Niech nie bedzie
tak, ze jutra mi zabraknie.

O Duchu prawdy i mqdrosci,
Duchu zrozumienia i rady, Duchu
radosci i pokoju! Chce tego, czego
Ty chcesz, chce, dlatego ze Ty
chcesz, chce tak jak Ty chcesz,
chce, kiedy Ty tego chcesz...»[97].

Jezeli zaglebimy sie w te prosby,
bedziemy wzbogacac sie coraz
bardziej gleboka przyjaznia
Parakleta i odczujemy, jak napisat
Sw. Josemaria, potrzebe obcowania z
kazda Osoba Trojcy Przenajswietszej,
rozrozniajac pomiedzy Nimi.

Prosmy Uswieciciela rowniez o to,
zeby wkladal w nasze stowa i nasze
czyny wlasny ogien, zdolny



przemieniac dusze. Pragnijmy, zeby
catkowicie rozpalil nas Swoim
plomieniem, bySmy wszedzie
prowadzili apostolstwo. Mdadlmy sie
z wiarg Sw. Josemarii: «Ure igne
Sancti Spiritus!»; rozpal nas, Panie,
ogniem Ducha Swietego.

Poboznos¢ maryjna

56. Wszystkie wielkie postacie Pisma
Swietego osiagaja swoj szczyt w
Najswietszej Maryi Dziewicy. Maryja
wyroznia sie jako symboliczny
przyklad tego, ze aby milowac Boga i
utozsamiac sie z Nim, trzeba
dobrowolnie poddac sie Jego Woli i
ustawicznie poglebia¢ wiare. Kosciot
ukazuje nam J3 szczegdlnie w Roku
Wiary: «W czasie tego Roku
pozyteczne bedzie zachecanie
wiernych, by zwracali sie ze
szczegllng poboznoscig do Maryi,
pierwowzoru Kosciola, ktéra ,}aczy
W sobie w pewien sposob i
odzwierciedla najwazniejsze tresci



wiary” (Lumen gentium, 65). Nalezy
zatem wspierac wszelkie inicjatywy,
ktore pomogg wiernym uznac na
nowo szczegolna role Maryi w
tajemnicy zbawienia, kochac Ja
miltoscig synowska i nasladowac Jej
wiare i cnoty. Bardzo stosowne
bedzie w zwigzku z tym
organizowanie pielgrzymek,
nabozenstw i spotkan w giéwnych
sanktuariach»[98].

Przede wszystkim starajmy sie z w
tym czasie przezywac coraz glebsza
rado$c z celebrowania wspomnien
liturgicznych Naszej Pani, ktore
wyznaczaja rytm kalendarza. Prosze
Was, zebySmy przezywali je
prawdziwie jako Swieta rodzinne,
podczas ktorych dzieci napeiniajg sie
radoscig — na przyklad z okazji
urodzin swojej Matki — 1 oddaja Jej
cze$¢ z czulg mitoscig.

Przedstawmy bardzo szczegolowo
Naj$wietszej Maryi Pannie nasze ,,ja”



oraz ,ja” innych mezczyzn i kobiet,
podczas nawiedzania sanktuariow i
kaplic maryjnych, kiedy udajemy sie
tam w towarzystwie naszych
krewnych, przyjaciot lub kolegow,
mocno zjednoczeni z Ojcem Swietym
1z jego wspolpracownikami, a takze
z innymi Pasterzami Kosciola z
prosba, zeby spelnily sie intencje,
ktore pobudzily Benedykta XVI do
ogloszenia tego Roku Wiary. Jak
lepiej mozna przedstawic te
pragnienia Bogu, jesli nie poprzez
zwrocenie sie 0 wstawiennictwo
Maryi Dziewicy, glteboko
zjednoczonej z Chrystusem w
Odkupieniu?

Ufni w Jej potezne posrednictwo,
prosmy, zeby uzyskala dla nas od
Trojcy Przenajswietszej taske
ponownego zwrocenia do Boga
Swiata i spoleczenstwa.
Przypominam Wam, zZe rowniez w tej
kwestii nasz Ojciec wcigz zwracat
uwage na naglaca koniecznos¢



wzbudzania zalu, przekonany, ze ten
sposob modlitwy mozna pogodzic¢ z
ograniczeniami i brakiem hojnosci u
dusz, przede wszystkim naszych
dusz. Wynagradzajmy Bogu za
wlasne obrazy i zaniedbania, za
obrazy i zaniedbania ludu
chrzescijanskiego i catej ludzkosci.

57. Komentujac piesn Maryi,
Magnificat, Benedykt XVI twierdzii,
ze «Maryja pragnie, Zeby Bog byl
wielki w swiecie, zeby byl wielki w
Jej zyciu, zeby byl wielki w nas
wszystkich. Nie boi sie, ze Bog
bedzie ,rywalem” w naszym zyciu,
ze swoja wielkoscia moze odebrac
nam jakas czastke naszej wolnosci,
naszej zyciowej przestrzeni. Ona
wie, Ze jezeli Bog jest wielki, my
rowniez jesteSmy wielcy. Nie
uciska naszego zycia, tylko wznosi
je i czyni wielkim: wlasnie
wowczas staje sie ono wielkie,
dzieki blaskowi Boga»[99].



Uciekajac sie do niezawodnego
wstawiennictwa Btagajqcej
Wszechmocy wytrwale proSmy Pana,
zeby uczynil skutecznymi nasze
wysitki 1 wysitki wszystkich
katolikow na rzecz nowej
ewangelizacji spoleczenstwa. Do tego
ma nas prowadzic ten rok, beata
Maria intercedente, za
wstawiennictwem Maryi Dziewicy:
do rozbudzenia wielu 0sdb z ich
uspionej lub ostabionej wiary oraz
do rozniecania w innych
nieistniejgcej jeszcze wiary.
Wykorzystujmy wszystkie okazje,
zeby ukazywac Chrystusa i Jego
nauke oraz zeby rozszerzac w sthuzbie
Kosciola ducha Opus Dei poprzez
bardziej odwazne apostolstwo
przyjazni i zaufania w taki sposob,
zeby wiecej mezczyzn i kobiet
wszystkich stanow wiaczalo sie do
pracy apostolskie;j.

58. Uczynmy rachunek sumienia, do
jakiego stopnia zaangazowaliSmy sie



— kazdy i kazda z nas — na co dzien,
zeby przemieniac te pragnienia w
rzeczywisto$c¢. Badzmy szczerzy w
stosunku do samych siebie, zeby madc
oceni¢, w jaki sposob
wykorzystujemy rozne okazje w
codziennych okolicznos$ciach i
relacjach spotecznych — réwniez w
weekendy, w okresie urlopow, w
chwilach niezbednego wypoczynku
— zeby dotrzec dalej, zeby poznac
wiekszg liczbe 0sdb i stuzy¢ im,
krotko mowiac — w jaki sposob
napeiniamy ulice i inne miejsca
apostolska, zarliwg modlitwa.

NajsSwietsza Dziewica jest Mistrzynia
wiary. «Podobnie jak patriarcha
catego Ludu Bozego, tak i Maryja, w
ciggu catej drogi swego uleglego,
macierzynskiego fiat, bedzie
potwierdzac, iz ,wbrew nadziei
uwierzyla nadziei”. Na niektorych
zas$ etapach tej drogi nabierze
szczegolnej wymowy
blogostawienstwo Tej, ,ktora



uwierzyta”»[100]. Epoka w historii
Kosciola, ktora przezywamy, musi
charakteryzowac sie gleboko
zaznaczong macierzynska
obecnoscig naszej Pani. «Jej
wyjatkowe ,pielgrzymowanie wiary”
wcigz staje sie punktem odniesienia
dla Kosciotla, dla 0séb i wspolnot, dla
ludéw 1 narodow, poniekad dla calej
ludzkosci»[101].

59. Po Wniebowstapieniu Jezusa
Chrystusa pierwsi uczniowie
oczekiwali przyjscia Ducha Swietego
w Wieczerniku w Jerozolimie,
zebrani wokol Maryi. Modlitwa z
Maryja Dziewica i za Jej
posSrednictwem daje nam
najpewniejsza gwarancje, ze wkrotce
zostaniemy wystuchani. Dlatego
musimy uciekac sie do Matki Bozej i
naszej Matki we wszystkich naszych
dziataniach apostolskich. Zwracamy
sie do Niej teraz stowami sw.
Josemarii:



«Swieta Maryjo, Regina
apostolorum, Krolowo wszystkich,
ktorzy pragnq ukazywac mitos¢
Twojego Syna; Ty, ktora tak dobrze
rozumiesz nasze nedze, pros o
przebaczenie za nasze zycie: za to,
co mogto w nas byc¢ ogniem, a byto
popiotem; za swiatlo, ktore
przestato swiecic; za sol, ktora
utracita smak. Matko Boga,
wszechmocy blagajqca, wyjednaj
nam przebaczenie i sile, zeby
naprawde zy¢ nadziejq i mitosciq,
Zebysmy mogli nies¢ innym wiare
Chrystusa»[102].

Z wielka miloscig blogostawi Was
Wasz Ojciec
+ Javier

Rzym, 29 wrzesnia 2012 roku




[1] Benedykt XVI, List apostolski w
formie ,motu proprio” Porta fidei, 11
X 2011, 2.

[2] Sw. Josemaria, List z 24 X 1965, 4.

[3] Benedykt XVI, List apostolski w
formie ,motu proprio” Porta fidei, 11
X 2011, 3.

[4] Por. Kongregacja Nauki Wiary,
Nota zawierajqca wskazania
duszpasterskie na Rok Wiary, 6 1
2012, 111, 3.

[S1Ibid., 11, 5.

[6] Czcigodny Alvaro del Portillo, List,
25 XII 1985, 4.

[7] Sw. Josemaria, List z 28 III 1973,
18.

[8] BL. Jan Pawel II, adhortacja
apostolska Ecclesia in Europa, 28 VI
2003, 46.

[91Ibid.



[10] Sw. Josemaria, Instrukcja, maj
1935/14 1IX 1950, przypis 231.

[11] BL. Jan Pawel II, Adhortacja
apostolska Ecclesia in Europa, 28 VI
2003, 47.

[12] Sw. Josemaria, List z 28 Il 1973,
4,

[13] Sw. Josemaria, List z 19 IIT 1954,
27.

[14] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
186.

[15] BL. Jan Pawel II, Przemdwienie, 9
IX 1995.

[16] Sw. Josemaria, List z 24 X 1965,
13.

[17] Sw. Justyn, Apologia 2, 10 (PG 6,
462), ttum. Marian Michalski, w:
Marian Michalski, Antologia
literatury patrystycznej, Warszawa
1975, tom I.



[18] Minucjusz Feliks, Oktawiusz, 38
(PL 3, 357), ttum. Marian Szarmach,
w: Apologie: Minucjusz Feliks —
Oktawiusz, Do Diogeneta, Klemens
Aleksandryjski — Zacheta Grekow,
Akademia Teologii Katolickiej,
Warszawa 1988 .

[19] BL. Jan Pawel II, List apostolski
Tertio millennio adveniente, 10 XI
1994, 6.

[20] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 7 IV 1974.

[21] Benedykt XVI, Homilia, 21 VIII
2005.

[22]1bid.

[23] Sw. Augustyn, Wyznania, 1, 1, 3
(CCL 27,1).

[24] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 2 VI 1974.



[25] Benedykt XVI, Homilia w
uroczystos¢ Objawienia Panskiego, 6
12007.

[26] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 33.

[27] BL. Jan Pawel II, Przekroczy¢
prog nadziei, p. 125.

[28] Sw. Josemaria, Przemdwienie na
uroczystosci nadania doktoratu
honoris causa przez Uniwersytet
Nawarry, 7 X 1967.

[29] Sw. Josemaria, Droga, 944.

[30] Sw. Josemaria, Przemdwienie na
uroczystosci nadania doktoratu
honoris causa przez Uniwersytet
Nawarry, 9 V 1974.

[31] BL. Jan Pawel I, Encyklika Fides
et ratio, 14 1X 1998, 17.

[32] Sw. Josemaria, List z 9 I 1951, 12.



[33] BL. Jan Pawel II, List apostolski
Novo millennio ineunte, 6 1 2001, 51.

[34] Benedykt XVI, Przemowienie do
grupy parlamentarzystow Unii
Europejskiej, 30 III 2006.

[35]Ibid.

[36] Czcigodny Alvaro del Portillo,
List z111994.

[37] Sw. Josemaria, Droga, 493.

[38] Sw. Grzegorz z Nazjanzu, Oratio

I, 71 (PG 35, 479); cytowany przez Bl
Jana Pawla II, Adhortacja apostolska

Pastores gregis, 16 X 2003, 12.

[39] Sw. Josemaria, List z 28 Il 1973,
10.

[40] Benedykt XVI, Przemdwienie do
uczestnikow kursu na temat forum
internum, 9 III 2012.

[41] Sw. Josemaria, Droga, 121.



[42] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 20 V 1973.

[43] Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
26.

[44]1bid., 27.

[45] Benedykt XVI, List apostolski w
formie ,,motu proprio” Porta fidei, 11
X 2011, 6.

[46] Mszal Rzymski, I Modlitwa
Eucharystyczna, czyli Kanon
Rzymski.

[47] BL. Jan Pawel II, List o
pielgrzymowaniu do miejsc
zwiqgzanych z historiq zbawienia, 29
VI 1999, 5.

[48] Benedykt XVI, List apostolski w
formie ,,motu proprio” Porta fidei, 11
X 2011, 13.

[4911bid.



[50] Sw. Josemaria, Instrukcja, 19 III
1934, 45.

[51] Sw. Josemaria, Kuznia, 235.

[52] Benedykt XVI, List apostolski w
formie ,,motu proprio” Porta fidei, 11
X 2011, 9.

[531bid.
[54]Ibid., 10.
[S551Ibid.

[56] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 144.

[57] Sw. Josemaria, List z 9 I 1959, 34.

[58] Benedykt XVI, Homilia w
Nieszpory Swieta Nawrdcenia
Swietego Pawtla, 25 I 2006.

[59] Sw. Josemaria, List z 9 I 1959, 34.

[60] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 6 V 1968.



[61] Sw. Josemaria, Zapiski z
rozwazania, 21 XI 1954.

[62] BL. Jan Pawel II, PrzemoOwienie
podczas audiencji generalnej, 24 IV
1991.

[63]Ibid. [64] Sw. Josemaria, List z 6 V
1945, 35.

[65] Sw. Anzelm, Proslogium, preem.
(PL 158, 225).

[66] Benedykt XVI, Przemowienie
podczas audiencji generalnej, 21 111
2007.

[67]Ibid. [68]Ibid. Cytat z Tertuliana
pochodzi z dziela O noszeniu zastony
przez dziewice (De virginibus
velandis), I, 1 (PL 2, 889).

[69]1bid.

[70] Sw. Ignacy Antiochenski, List do
Rzymian 1V, 1 (Funk I, 216).

[71] Sw. Josemaria, KuZnia, 518.



[72] Benedykt XVI, Homilia, 26 III
2006.

[73] Sw. Josemaria, Zapiski z
rozwazania, 28 V 1964.

[74] Sw. Josemaria, Droga, 81.

[75] Sw. Josemaria, List z 31 V 1954,
29.

[76] BL. Jan Pawel II, List apostolski
Tertio millennio adveniente, 10 XI
1994, 45.

[7711bid.

[78] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 8 XII 1971.

[79] BL. Jan Pawel II, Homilia podczas
Mszy Swietej kanonizacyjnej Sw.
Josemartii, 6 X 2002.

[80] Sw. Josemaria, List do Izydora
Zorzano, 23 XI 1930.



[81] Sw. Josemaria, 28 VII 1930, w:
Apuntes intimos (Zapiski
wewnetrzne), 75.

[82] Sw. Josemaria, List z 9 I 1932, 83.

[83] Sw. Josemaria, RozZaniec swiety,
IV tajemnica radosna.

[84]Ibid., 1I tajemnica bolesna.

[85] Sw. Josemaria, List z 29 IX 1957,
16.

[86] Sw. Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelie wedtug Sw. Mateusza, 46, 2
(PG 58, 478), czesS¢ druga: homilie
41-90, thum. Ks. Arkadiusz Baron,
seria: Zrodla Mysli Teologicznej,
Wydawnictwo WAM-Ksieza Jezuici,
Krakow 2001.

[87] Sw. Jan Chryzostom, cytowany
przez Sw. Tomasza z Akwinu, Summa
Teologiczna, 111, q. 40, a. 1 ad 2.

[88] Sw. Jan Chryzostom, Homilie na
Ewangelie wedlug Sw. Mateusza, 15, 7



(PG 57, 231), czes¢ pierwsza: homilie
1-40, thum. Jan Krystyniacki,
Wydawnictwo WAM-Ksieza Jezuici,
Krakow 2000.

[89] Bl Jan Pawel II, List apostolski
Novo millennio ineunte, 6 1 2001, 1.

[901ibid.

[91] Benedykt XVI, Homilia na
rozpoczecie pontyfikatu, 24 IV 2005.

[92] Sw. Ambrozy, Wyktad Ewangelii
wedtug Sw. Eukasza, 11, 32 (CCL 14,
45), thum. O. Wiadystaw Szotdrski,
Akademia Teologii Katolickiej,
Warszawa 1977.

[93] Benedykt XVI, List apostolski w
formie ,motu proprio” Porta fidei, 11
X 2011, 9.

[94] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escriva, 113.

[95] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 11 XI 1972.



[96] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 22 XI 1972.

[97] Sw. Josemaria, Modlitwa
odreczna, rok 1934.

[98] Kongregacja Nauki Wiary, Nota
zawierajqca wskazania
duszpasterskie na Rok Wiary, 6 1
2012, 1, 3.

[99] Benedykt XVI, Homilia w
uroczystos¢ Wniebowziecia NMP, 15
VIII 2005.

[100] Bl Jan Pawel II, Encyklika
Redemptoris Mater, 25 111 1987, 14.

[101]Ibid., 6.

[102] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 175.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-wiary/

pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-
wiary/ (12-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-wiary/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-z-okazji-roku-wiary/

	List pasterski z okazji „Roku Wiary”

