
opusdei.org

List od Prałata
(Grudzień 2014)

Myśl o powtórnym przyjściu
Jezusa jest źródłem nadziei dla
chrześcijan. Grudzień jest
miesiącem, by przygotować się
również na pamiątkę Jego
pierwszego przyjścia na ziemię,
to jest do Świąt Bożego
Narodzenia.

04-12-2014

Grudzień 2014

Najdrożsi! Niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!



Rozpoczynamy nowy rok liturgiczny,
w którym Bóg udzieli nam hojnie
Swoich łask, podobnie jak udzielił
nam ich w obfitości w poprzednich
miesiącach – i zawsze. Stulecie
narodzin bpa Álvaro i jego
beatyfikacja naznaczyły ten mijający
rok 2014, który już dobiega końca.
Każdego dnia starajmy się być coraz
bardziej wierni na tej drodze do
szczęścia, a także w pragnieniu coraz
głębszego utożsamienia z Jezusem
Chrystusem. Jest to dobry moment,
abyśmy powtarzali często i ze
szczerym przekonaniem te słowa: 
dziękuję, przepraszam, pomagaj mi
bardziej! W nadchodzących
tygodniach często wznośmy nasze
serca w dziękczynieniu, zawsze
kiedy pełni ufności uciekamy się
miłosierdzia Bożego, prosząc o
odpuszczenie naszych grzechów i
grzechów całej ludzkości. Nie
ustawajmy również w błaganiu Pana
o opiekę nad całym Kościołem, nad



jego cząstką, którą jest Dzieło, nad
każdym z nas i nad całym światem.

W pierwszych tygodniach Adwentu
liturgia zachęca nas do rozważania
przyjścia Chrystusa na końcu czasów.
Św. Paweł w krótkim podsumowaniu
wymienia, co dokładnie wówczas się
wydarzy. Ponieważ jak w Adamie
wszyscy umierają, tak też w
Chrystusie wszyscy będą ożywieni,
lecz każdy według własnej kolejności.
Chrystus jako pierwszy, potem ci, co
należą do Chrystusa, w czasie Jego
przyjścia. Wreszcie nastąpi koniec,
gdy przekaże królowanie Bogu i Ojcu i
gdy pokona wszelką Zwierzchność,
Władzę i Moc. (…) A gdy już wszystko
zostanie Mu poddane, wtedy i sam
Syn zostanie poddany Temu, który
Synowi poddał wszystko, aby Bóg był
wszystkim we wszystkich[1].

Rozważanie tej prawdy naszej wiary
napełnia nas nadzieją, siłą i
pociechą. Przede wszystkim, kiedy



przekonujemy się, jak ograniczona
jest nasza ludzka natura – w czasie
choroby lub wobec konieczności
śmierci. Również w przeciwnościach,
którymi naznaczone jest nasze
ziemskie pielgrzymowanie lub w
zetknięciu z ułomnościami – naszymi
czy wszystkich otaczających nas
ludzi. Zło jeszcze wiele razy będzie
odnosiło na tej ziemi pozorne
zwycięstwa. Będą one jednak zawsze
pozorne i nie zniechęcą nas, o ile
będziemy trzymać się bezpiecznej
kotwicy, jaką jest teologalna cnota
nadziei. Bóg, będąc sprawiedliwy i
miłosierny, nie zapomina o Swoich
dzieciach, mimo że wydaje się
opóźniać przyznanie im nagród i kar.

Kilka tygodni temu kapłani czytali w
brewiarzu słowa św. Augustyna.
Odnosząc się do tej prawdy wiary,
pisał: „Czy Pan nie przybędzie
później, gdy podniosą lament
wszystkie ludy ziemi? Przybył
wcześniej w swych głosicielach i



napełnił cały świat. Nie
sprzeciwiajmy się pierwszemu Jego
przyjściu, abyśmy nie lękali się
drugiego"[2]. Rada świętego biskupa
Hippony zawsze pozostanie
aktualna. Mówi, że chrześcijanie
mają „korzystać ze świata, a nie
służyć światu. Co to znaczy? Znaczy
to, aby posiadać doczesne dobra tak,
jakby się ich nie posiadało. Tak
bowiem mówi Apostoł (…). Ten, kto
jest wolny od wszelkich trosk, w
spokoju oczekuje przyjścia Pana. Cóż
to byłaby za miłość ku Chrystusowi,
lękać się, że przyjdzie? Miłujemy go i
boimy się, że przyjdzie.

Czy naprawdę miłujemy? Czy może
bardziej miłujemy nasze grzechy?
Miejmy zatem w nienawiści grzechy,
a miłujmy Tego, który przyjdzie, aby
ukarać grzechy. Chcemy czy nie
chcemy, przyjdzie na pewno. To, że
nie przychodzi teraz, nie oznacza, że
nie przyjdzie później. Przyjdzie, a nie
wiesz kiedy. Jeśli znajdzie cię



przygotowanym, nie zaszkodzi ci twa
niewiedza"[3].

Perspektywa powrotu Chrystusa nie
powinna martwić ani napełniać
strachem człowieka wiary.
Przeciwnie, jest ona bodźcem do
dobrych uczynków, zazwyczaj bez
zwracania na siebie uwagi.
Wystarczy prawdziwie być
chrześcijaninem i zachowywać się
jak chrześcijanin w każdym
momencie, aby współpracować z
Chrystusem w rozszerzaniu Jego
królestwa na ziemi. Dziś rośnie ono
w ukryciu, aż do objawienia się w
całej pełni na końcu czasów.
Przypominał nam o tym często św.
Josemaría. Stoi przed nami wielkie
zadanie. Nie można zajmować
postawy trwania w bierności,
ponieważ Pan oświadczył nam
otwarcie: zarabiajcie, aż wrócę 
(Łk19, 13). Oczekując powrotu
Pana (…), nie możemy siedzieć z
założonymi rękami. Szerzenie



Królestwa Bożego nie jest tylko
oficjalnym zadaniem tych
członków Kościoła, którzy
reprezentują Chrystusa na mocy
otrzymanych święceń. Vos autem
estis corpus Christi(1 Kor12, 27),
wy również jesteście ciałem
Chrystusa – wskazuje nam
Apostoł. I skierowany jest do nas
konkretny nakaz zarabiania aż do
końca[4].

Być może przychodzi nam do głowy
myśl, że mamy niewiele talentów lub
za małe zdolności, że zadanie, które
mamy wykonać, jest monotonne i nie
przekłada się na sprawy dusz i
świata. Jest to refleksja
wypowiedziana przez naszego Ojca,
kiedy chronił się w placówce
dyplomatycznej w czasie
prześladowań religijnych w
Hiszpanii. Pozbawiony możliwości
swobodnego pełnienia posługi
kapłańskiej, na zewnątrz
ograniczony – można by powiedzieć



– do niemal całkowitej bezczynności,
ostrzegał otaczającą go niewielką
grupę wiernych Dzieła w następujący
sposób: Moje życie jest teraz tak
monotonne! Co zrobić, żeby dary
Boże zaowocowały w tym czasie
przymusowej bezczynności, w tej
ciemności, w której się znalazłem?
Nie zapominaj, że możesz być jak
wulkany pokryte śniegiem – na po‐
wierzchni lód, zaś wewnątrz
ogień, który pożera ich
wnętrzności. Na zewnątrz –
owszem, może cię pokryć lód
monotonii i ciemności; będziesz
sprawiał wrażenie osoby o
związanych rękach. Jednak
wewnątrz ten ogień nie zgaśnie.
Nie znuży cię to, że zrównoważysz
brak aktywności zewnętrznej
intensywną aktywnością
wewnętrzną. Kiedy myślę o mnie i
o wszystkich naszych braciach,
przychodzi mi do głowy myśl: jak
owocna stanie się nasza
bezczynność! Z naszej pracy,



pozornie tak ubogiej, na
przestrzeni wieków powstanie
wspaniała budowla[5].

Przypomniał nam to również Papież
Franciszek kilka dni temu: jesteśmy
powołani do stawania się świętymi,
właśnie żyjąc z miłością i składając
chrześcijańskie świadectwo w co‐
dziennych zajęciach. (…) U ciebie w
domu, na ulicy, w pracy, w
Kościele, w tym momencie i w
twojej sytuacji życiowej została
otwarta droga do świętości. Nie
zniechęcajcie się do podążania tą
drogą. To Bóg daje nam łaskę. Pan
prosi tylko o to – byśmy byli w
komunii z Nim i służyli braciom[6].

Córki i synowie moi, również my
wyciągnijmy wnioski z tych słów. Od
szpitalnego łóżka, przez prace
wykonywane w domu; w zadaniach
niezwykle absorbujących, w ciszy la
boratorium i pól uprawnych, w
jakimkolwiek miejscu, z duchem



Opus Dei, o ile łączymy to wszystko z
Jezusem Chrystusem, aktywnie
współpracujemy z Nim w
rozszerzaniu Jego królestwa na ziemi
i przygotowujemy Jego chwalebne
przyjście, które napełni nas
szczęściem.

W ostatnich miesiącach często
przypominałem Wam, że mamy już
w niebie niezliczoną rzeszę wiernych
Dzieła, którzy cieszą się w chwale. Z
wszystkimi jesteśmy głęboko
zjednoczeni dzięki świętych
obcowaniu. Oni umacniają nas w
naszych słabościach, wysłuchują
naszych próśb, pomagają nam na
wiele sposobów. Benedykt XVI
przypominał, czego uczy nas prawda
objawiona: „O ostatecznym powrocie
Chrystusa (…) zostało powiedziane,
że nie przyjdzie On sam, lecz razem
ze wszystkimi swoimi świętymi"[7].

Jak wielką radością napełnia nas to,
że wśród tak licznych świętych,



którzy towarzyszą Chrystusowi w
niebie i którzy przyjdą wraz z Nim w
chwalebnym orszaku, jest tak wielu,
którzy byli nam bliscy na ziemi!
Dzięki miłosierdziu Bożemu również
znajdzie się tam każdy z nas, jeżeli
pozostaniemy wierni otrzymanemu
powołaniu. Benedykt XVI dodał: „I
tak w każdym świętym, który
wchodzi do historii, już dokonuje się
w jakiejś niewielkiej mierze powrót
Chrystusa, Jego nowe wejście w czas,
które ukazuje nam Jego wizerunek w
nowy sposób i daje nam pewność
Jego obecności. Jezus Chrystus nie
należy do przeszłości i nie jest
odsunięty w odległą przyszłość, o
której nadejście nawet nie
odważamy się prosić. On przybywa z
wielką procesją świętych. Wraz ze
swoimi świętymi już jest w drodze do
nas, do naszej teraźniejszości i nigdy
się nie zatrzymuje"[8].

Adwent przygotowuje nas również
na duchowe przyjęcie Jezusa



Chrystusa w uroczystość Narodzenia
Pańskiego, kiedy to wspominamy
Jego przyjście w ludzkim ciele. Do
tego zachęca nas liturgia zwłaszcza
od 17 grudnia. Zawsze mamy czas na
to, aby spotkać się z Jezusem, który
często przychodzi do naszej duszy,
przede wszystkim w codziennej
Komunii świętej i duchowo, w wielu
innych sytuacjach. To spotkanie
nabiera szczególnego wymiaru w du‐
chowym klimacie Adwentu. Nabiera
ono coraz większej intensywności w
miarę zbliżania się do świąt Bożego
Narodzenia.

Papież Franciszek zachęca nas do
zastanowienia się nad Narodzeniem
Jezusa, świętem ufności i nadziei,
które przezwycięża niepewność i
pesymizm. A przyczyną naszej
nadziei jest to, że Bóg jest z nami i
że Bóg jeszcze nam ufa! Lecz
zastanówcie się nad tym dobrze:
Bóg jest z nami i Bóg jeszcze nam
ufa. (…) Przychodzi, by zamieszkać



z ludźmi, wybiera ziemię na swoje
mieszkanie, by przebywać razem z
człowiekiem i znajdować się tam,
gdzie człowiek spędza swoje dni w
radości lub bólu. Dlatego ziemia
nie jest już tylko „padołem łez",
lecz miejscem, gdzie sam Bóg
rozbił swój namiot, jest miejscem
spotkania Boga z człowiekiem,
solidarności Boga z ludźmi[9].

Ten rozpoczęty właśnie okres
liturgiczny, który przygotowuje nas
na Boże Narodzenie, stawia nas
przed misterium Wcielenia Syna
Bożego, zgodnie z postanowieniem,
które było wyrazem Jego
upodobania[10]. Jest to plan, zgodnie
z którym Bóg Ojciec pragnie
przyciągnąć nas do Siebie, w Swoim
Synu, przez Ducha Świętego, abyśmy
osiągnęli pełną komunię radości i
pokoju z Nim. Odrzućmy pesymizm,
jeśli kiedykolwiek mu ulegniemy,
obserwując od czasu do czasu
pozorny triumf zła nad dobrem,



zarówno w nas samych, jak i w społe‐
czeństwie. „Adwent jeszcze raz
zachęca nas, pośród tylu trudności,
byśmy odnowili pewność, że Bóg jest
obecny: On wszedł w świat, stał się
człowiekiem jak my, by wypełnić
swój plan miłości. Bóg prosi, byśmy
również i my stali się znakiem Jego
działania w świecie. Dzięki naszej
wierze, naszej nadziei i naszej
miłości pragnie On wciąż na nowo
wchodzić w świat i by Jego światło na
nowo jaśniało pośród naszej
nocy"[11].

Chwalebne przyjście Chrystusa
położy kres wszelkiej
niesprawiedliwości i grzechowi.
Rozważmy jednak poważnie, że już
teraz Pan wzywa nas, byśmy
pomagali Mu w przekazywaniu
innym duszom owoców Odkupienia.
Miliony ludzi nieświadomie oczekują
objawienia się synów Bożych[12]: od
ciebie, ode mnie, od tak wielu
mężczyzn i kobiet dobrej woli. Dzięki



naszym czynom i słowom musimy im
pokazać, że świat, w którym żyjemy,
ze wszystkimi problemami i
przeciwnościami, nie jest wyłącznie
nieprzyjaznym miejscem, do którego
zostaliśmy wygnani przez nieludzki i
ślepy los. Przeciwnie – świat jest
miejscem radosnego spotkania z
Bogiem bogatym w miłosierdzie,
który posłał Swego Syna na świat i
który prowadzi Kościół przez
nieustanną obecność Ducha
Świętego.

W najbliższych dniach ludzie niemal
wszystkich krajów będą składali
sobie życzenia pokoju i radości.
Odnieśmy do siebie raz jeszcze słowa
pieśni, która wybrzmiała podczas
pierwszego Bożego Narodzenia:
Chwała Bogu na wysokościach, a na
ziemi pokój ludziom Jego
upodobania[13]. Wtedy śpiewali ją
aniołowie, dziś mamy ją wyśpiewać
my, chrześc.cijanie – naszym dobrym
przykładem, słowami miłosierdzia i



przebaczenia oraz stałym
apostolstwem.

Prośmy Boga, aby udało się
przezwyciężyć przemoc siłą miłości
we wszystkich aspektach naszej
egzystencji. Oby życzenia dobra i
miłości, które ludzie będą sobie
składali w tych dniach, rzeczywiście
przeniknęły wszystkie dziedziny
życia codziennego. Jest to prośba,
którą zanosimy do nieba, uciekając
się do matczynego pośrednictwa
Matki Najświętszej, a także przez
wstawiennictwo św. Józefa, św.
Josemaríi i wszystkich świętych.
Proszę ich oraz wszystkich Was,
abyście zjednoczyli się z moją
ustawiczną modlitwą za Kościół i
Papieża, za Dzieło i każdego z
wiernych Prałatury i Współpra‐
cowników oraz za cały świat.

Pragnę podzielić się z Wami moją
radością, ponieważ miałem okazję
odprawić w katedrze w Moskwie



uroczystą Mszę Świętą ku czci bł.
Álvaro del Portillo. Jest to jeszcze
jeden z wyrazów wdzięczności
Trójcy Przenajświętszej, obok tak
licznych innych Mszy Świętych
dziękczynnych odprawionych w
wielu miastach na pięciu
kontynentach.

Chciałbym zakończyć ten list zachętą,
abyście rozkoszowali się tym aktem
strzelistym: Christus natus est nobis,
Chrystus narodził się dla nas. Jak
bardzo Bóg nas kocha, skoro pragnie,
abyśmy nieustannie żyli w Nim!
Proście Świętą Rodzinę w moich
intencjach.

Z wielką miłością błogosławi Was

Rzym, 1 grudnia 2014 r.

[1]. 1 Kor 15, 22–28.



[2]. Św. Augustyn, Objaśnienia
Psalmów, 95, 14–15 (CCL 39, 1351–
1353).

[3]. Ibid.

[4]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 121.

[5]. Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 6 VII 1937, [w:] Crecer para
adentro, s. 189.

[6]. Papież Franciszek, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 19 XI
2014.

[7]. Benedykt XVI, Przemówienie do
kardynałów i pracowników Kurii
Rzymskiej, 21 XII 2007.

[8]. Ibid.

[9]. Papież Franciszek, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 18 XII
2013.



[10]. Ef 1, 5; 9 (Biblia Warszawsko-
Praska).

[11]. Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 5 XII
2012.

[12]. Por. Rz 8, 19.

[13]. Łk 2, 14.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-pasterski-grudzien-2014/

(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-grudzien-2014/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-grudzien-2014/

	List od Prałata (Grudzień 2014)

