
opusdei.org

List pasterski 2-
X-2011

Bp Javier Echevarría skierował
do wiernych Prałatury
obszerny list na temat nowej
ewangelizacji.

01-12-2011



SPIS TREŚCI

FORMACJA DLA NOWEJ
EWANGELIZACJI

Jak pierwsi chrześcijanie
Potrzeba i znaczenie
formacji
Wolność, uległość,
poczucie
odpowiedzialności

FORMACJA LUDZKA
Umiarkowanie
Męstwo
Kultura osobista
Kultura osobista u
duszpasterzy

• 

◦ 
◦ 

◦ 

• 
◦ 
◦ 
◦ 
◦ 



FORMACJA DUCHOWA
Utożsamienie się z
Jezusem Chrystusem
Środki
Sakrament Pojednania
Duch inicjatywy a
uległość
Pokora i roztropność w
posłudze kierownika
duchowego
Formacja liturgiczna
Liturgia słowa
Liturgia eucharystyczna

KATOLICKA FORMACJA
DOKTRYNALNA

Wierność Magisterium i
wolność w kwestiach
podlegających dyskusji 

FORMACJA APOSTOLSKA
Osobiste apostolstwo
przyjaźni i zaufania
Apostolstwo rodziny i
młodzieży
Apostolstwo i kultura

FORMACJA ZAWODOWA
Praca a jedność życia

• 
◦ 

◦ 
◦ 
◦ 

◦ 

◦ 
◦ 
◦ 

• 

◦ 

• 
◦ 

◦ 

◦ 
• 

◦ 



Czystość intencji
Spontaniczność apostolska

Najdrożsi, niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!

1. Otrzymawszy od Pana przykazanie
apostolskie (por. Mt 28,19n), Kościół
nie ustaje w realizacji misji
ewangelizacyjnej. Dzięki Bożej łasce
praca misyjna Kościoła przyniosła
przez wieki wiele owoców. Owoce te
przyszły także poprzez Dzieło i
każdego z jego wiernych. Podobnie
jak w minionych epokach, tak i dziś
postępuje w wielu środowiskach
proces silnej dechrystianizacji
wyrządzający ludzkości poważne
szkody. Bóg zawsze zsyłał Kościołowi
świętych, którzy słowem i
przykładem umieli prowadzić dusze
do Chrystusa. Jak pisze Papież
Benedykt XVI w swojej encyklice o
nadziei, chrześcijaństwo nie jest
jedynie «dobrą nowiną» –
przekazem treści , ale przesłaniem,

◦ 
◦ 



które tworzy fakty i zmienia życie
[1] .

W liście tym poruszę kilka kwestii
związanych z niektórymi aspektami
formacji kształtującej nasze życie
duchowe i zdolności do
uczestniczenia w dziele, jak je
określił bł. Jan Paweł II, „nowej
ewangelizacji.”

W 1985 roku pierwszy następca
naszego Ojca skierował do nas list
pasterski, w którym zachęcał do
aktywniejszego uczestniczenia w tej
pracy apostolskiej, podkreślając
konieczność podjęcia wysiłku
osobistej formacji i rozszerzenia
pracy dla dobra dusz.

Również obecnie Benedykt XVI
prowadzi chrześcijan tymi samymi
ścieżkami. Utworzona ostatnio
Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej
Ewangelizacji [2] stanowi przejaw tej
troski. Wszystkich nas poruszyły
słowa, które wygłosił podczas



Światowych Dni Młodzieży, gdy
zachęcał młodych do dawania
świadectwa wiary w
najróżniejszych środowiskach,
nawet tam, gdzie się ją odrzuca lub
gdzie panuje obojętność. Nie
można spotkać Chrystusa i nie
ukazywać Go innym. Nie
zatrzymujcie więc Chrystusa dla
siebie! Przekazujcie innym radość
waszej wiary! Świat potrzebuje
świadectwa waszej wiary, z
pewnością potrzebuje Boga [3] .

FORMACJA DLA NOWEJ
EWANGELIZACJI

Jak pierwsi chrześcijanie

2. Dzieło narodziło się po to, by
przypomnieć powszechne powołanie
do świętości i apostolstwa. Św.
Josemaría wyjaśniał, że 
najłatwiejszym sposobem
zrozumienia Opus Dei jest
poznanie życia pierwszych
chrześcijan; swe chrześcijańskie



powołanie przeżywali dogłębnie; z
wielką determinacją szukali
doskonałości, do której zostali
wezwani przez prosty i wzniosły
fakt Chrztu Świętego. Zewnętrznie
nie różnili się od pozostałych
obywateli [4] .

Podczas Zielonych Świąt Duch Święty
natchnął Apostołów i pozostałych
uczniów do ewangelizowania,
ożywiając w ich pamięci naukę
Jezusa Chrystusa. Wystarczy
przeczytać pisma Nowego
Testamentu, by stwierdzić, że jednym
z pierwszych zadań Dwunastu było
zasianie ziarna wiary i troska o jego
wzrost polegająca na głoszeniu nauki
ustnie i w listach. Cierpliwa praca
formacyjna, jaką Pan prowadził ze
swoimi Apostołami w ciągu trzech
lat, kontynuowana bez żadnych
przerw przez nich i ich
współpracowników, przemieniała – z
pomocą Ducha Świętego – starożytny
świat czyniąc go chrześcijańskim.



Potrzeba i znaczenie formacji

3. Św. Josemaría zachęcał każdego do
zdobywania i ciągłego pogłębiania
formacji chrześcijańskiej, ponieważ
stanowi ona niezbędny warunek
wzrastania w zażyłości z Jezusem
Chrystusem i umiejętności
zapoznawania z Nim innych dusz. 
Discite benefacere (Iz 1,17) uczcie się
czynić dobro, powtarzał za
prorokiem Izajaszem; ponieważ
bezużyteczna byłaby wspaniała i
zbawienna doktryna, gdyby nie
było ludzi zdolnych do
wprowadzenia jej w życie [5] . Od
pierwszych chwil kapłaństwa
poświęcał wiele sił, by zapewnić
formację doktrynalną osobom, z
którymi miał bliski kontakt dzięki
swojej pracy duszpasterskiej. W
miarę rozwoju Opus Dei jego
ofiarność w tej dziedzinie jeszcze się
wzmogła. Podjął niezbędne środki,
by zapewnić ciągłość formacji,
przede wszystkim swoich dzieci, ale



także niezliczonych innych osób –
mężczyzn i kobiet, młodych i w
wieku dojrzałym, zdrowych i
chorych – których dusze przejawiały
gotowość do przyjęcia tego
przesłania.

Nasz Ojciec wyróżniał pięć aspektów
formacji: ludzki, duchowy,
doktrynalno-religijny, apostolski i
zawodowy. Stwierdzał, że mężczyzna
bądź kobieta stopniowo stają się
coraz bardziej sobą, nigdy jednak
nie stając się sobą zupełnie, nigdy
nie osiągając całej ludzkiej
doskonałości, do jakiej z natury są
zdolni. W pewnych dziedzinach
mogą stać się lepsi od innych a
nawet w jakiejś konkretnej,
ludzkiej działalności mogą nie
mieć sobie równych. Jednakże ich
wzrastanie jako chrześcijan nie
ma granic [6] .

Jeśli dokonamy szczerego rachunku
sumienia, odkryjemy natychmiast, że



w tym, co ludzkie potrzebujemy
doskonalenia swojego charakteru,
sposobu bycia, poprzez zdobywanie i
doskonalenie cnót ludzkich
stanowiących podstawę cnót
nadprzyrodzonych. Podobnie dzieje
się w aspekcie formacji duchowej,
ponieważ zawsze możemy czynić
postępy w zdobywaniu cnót
chrześcijańskich, zwłaszcza w
miłości, która jest istotą
doskonałości.

W aspekcie doktrynalno-religijnym
nasza znajomość Boga i doktryny
objawionej może i powinna również
wzrastać. W ten sposób nasza
inteligencja, wola i nasze serce
kształtują się w sposób coraz
bardziej zgodny z wiarą, coraz
głębiej ją asymilując.

Apostolstwo jest bezbrzeżnym
morzem , a głoszenie miłości
Chrystusowej w nowych
środowiskach, w różnych krajach,



wymaga przygotowania. Taki był
program św. Josemaríi od początku.
W zapiskach pochodzących z
pierwszych lat istnienia Dzieła
czytamy: poznać Jezusa Chrystusa,
sprawić, by poznali Go inni.
Zanieść Go do wszystkich miejsc .
Prestiż zawodowy ma być 
haczykiem rybaka ludzi [7] , by
rozszerzać królestwo Chrystusowe –
obecne już w Jego Kościele – wśród
społeczeństwa.

Panorama jest tak rozległa, że nigdy
nie możemy powiedzieć: „już jestem
dostatecznie ukształtowany” Nigdy
nie możemy powiedzieć dość.
Nasza formacja nigdy się nie
kończy: wszystko, co otrzymaliście
do tej pory – wyjaśniał nasz Ojciec – 
jest fundamentem pod to, co
otrzymacie w dalszej kolejności
[8] . 

Wolność, uległość, poczucie
odpowiedzialności



4. By utożsamić się z Jezusem
Chrystusem konieczna jest
dobrowolna współpraca człowieka:
„Ten, który stworzył cię bez ciebie,
nie usprawiedliwi cię bez ciebie” [9] .
Ta osobista odpowiedź ma
zasadnicze znaczenie, ale łaska Boża
dociera także tam, gdzie nie jest w
stanie sięgnąć nikt z nas. Pan
pozostawił nam wolność, która
jest równocześnie wielkim dobrem
i początkiem wielu złych rzeczy,
ale jest też źródłem świętości i
miłości [10] . Źródłem miłości:
jedynie byty wolne są zdolne do
kochania i bycia szczęśliwymi. Tam,
gdzie panuje przymus, z trudem
wzrasta miłość. Nie ma też wierności
bez wolnej i stanowczej decyzji
utożsamienia się z Wolą Boga.

Kościół dysponuje środkiem
pozwalającym zaradzić ludzkiej
słabości, konsekwencji grzechu,
przejawiającej się – między innymi –
ograniczeniem wolności



wewnętrznej. Ów środek, łaska Boża,
nie tylko uzdrawia wolność
naturalną, ale wynosi człowieka ku
nowej, wyższej wolności. W tym
sensie Jezus Chrystus wyrwał nas z
niewoli zepsucia, by uczestniczyć w
wolności i chwale dzieci Bożych (Rz
8,21). A zatem – upomina Apostoł – 
trwajcie w niej i nie poddawajcie się
na nowo pod jarzmo niewoli (Ga 5,1).

Zastanów się —zachęca św.
Josemaría — czy swój wybór na
rzecz Życia podtrzymujesz
niezmiennie i stanowczo? Czy
słysząc pełen miłości głos Boga,
który wzywa cię do świętości,
idziesz za nim? [11] To właśnie
nasza osobista decyzja udzielania
odpowiedzi na Boże wezwanie, w
Kościele i w Dziele, stanowi rację
naszej wytrwałości. Co więcej,
wolność ta realizuje się w pełni,
osiąga pełnię swego znaczenia,
jedynie poprzez pełne miłości



oddanie Woli Bożej, tak jak to uczynił
Jezus.

Wolność osobista, której bronię i
będę bronił ze wszystkich moich
sił, każe mi z pełnym
przekonaniem i z całą
świadomością własnej słabości
postawić pytanie: Czego
oczekujesz ode mnie, Panie, abym
to dobrowolnie spełnił ? [12] – pisze
nasz Ojciec. Po czym dodaje: 
Odpowiada nam sam Chrystus:
Veritas liberabit vos ; prawda was
wyzwoli. Jaka to prawda, która
zapoczątkowuje i wypełnia w
całym naszym życiu drogę
wolności? Przedstawię ją wam z
radością i pewnością wynikającą z
więzi między Bogiem a Jego
stworzeniem: jest to świadomość,
że wyszliśmy z rąk Boga, że
jesteśmy przedmiotem szczególnej
miłości Trójcy Przenajświętszej, że
jesteśmy dziećmi tak wielkiego
Ojca [13] .



5. Poprzez włączenie do Opus Dei
każdy dobrowolnie przyjmuje
zobowiązanie zdobywania formacji
umożliwiającej wypełnienie misji
Dzieła w łonie Kościoła. Dlatego też
wierny Bożej miłości z wdzięcznością
korzysta z konkretnych środków
formacyjnych ustalonych przez św.
Josemaríę.

Szczerze i często rozważajmy 
zobowiązanie do odpowiedniej
formacji doktrynalnej,
zobowiązanie do przygotowania
się do tego, by nas zrozumiano, a
nadto by ci, którzy nas słuchają,
umieli potem to przekazać [14] .
Stąd bierze początek konieczność
uczestniczenia w środkach
formacyjnych z gotowością ich
głębokiego wykorzystania. Jak
wskazywał Jan Paweł II, „w dziele
wychowania niektóre przekonania
okazują się szczególnie konieczne i
płodne. Przede wszystkim
przekonanie o tym, że prawdziwą i



skuteczną formację można zapewnić
tylko wtedy, gdy każdy podejmie i
będzie rozwijał odpowiedzialność za
własną formację. Odpowiedzialność
ta przybiera zasadniczo postać
‘samowychowania’. Poza tym ważne
jest przekonanie, że każdy z nas jest
celem, a zarazem punktem wyjścia
formacji. Im lepiej jesteśmy
uformowani, tym bardziej zdajemy
sobie sprawę z konieczności
kontynuowania i pogłębiania
formacji oraz tym bardziej jesteśmy
zdolni do formowania innych” [15] .

FORMACJA LUDZKA

6. W aspekcie ludzkim formacja
zmierza ku umocnieniu cnót i
przyczynia się do kształtowania
charakteru: Pan chce, byśmy byli
bardzo ludzcy i bardzo boży,
wpatrzeni w Tego, który jest 
doskonałym Bogiem i doskonałym
człowiekiem [16] .



Gmach świętości wspiera się na
fundamencie cnót ludzkich. Łaska
opiera się na naturze. Dlatego Sobór
Watykański II zaleca wiernym
świeckim, by wysoko sobie cenili
cnoty „związane z relacjami
społecznymi, jak: uczciwość,
poczucie sprawiedliwości, szczerość,
uprzejmość, siłę ducha, bez których
nie może się utrzymać życie
prawdziwie chrześcijańskie” [17] .

Silną osobowość kształtuje się w
rodzinie, w szkole, w miejscu pracy,
w relacjach z przyjaciółmi i w
różnych sytuacjach życiowych.
Należy ponadto nauczyć się
zachowywać szlachetnie i uczciwie.
W ten sposób kształtujemy charakter
jako podstawę umocnienia wiary
wobec trudności wewnętrznych czy
zewnętrznych. Nie brakuje mężczyzn
i kobiet, którzy może nie mieli
nigdy okazji słuchać słowa Bożego
albo zapomnieli o nim. Jednak po
ludzku rzecz biorąc ich postawa



jest szczera, lojalna, uczciwa.
Odważę się powiedzieć, że kto
posiada te cechy, może być bliski
otwarcia się na Boga, ponieważ
cnoty ludzkie stanowią fundament
cnót nadprzyrodzonych [18] .

Odkrycie na nowo wartości i
znaczenia cnót ludzkich staje się
obecnie jeszcze bardziej aktualne,
ponieważ niektórzy postrzegają je
jako przeciwieństwo wolności,
spontaniczności, tego, co mylnie
uznają za „autentycznie” ludzkie. Być
może zapominają, że te trwałe
sprawności rozumu i woli uzdalniają
nas do właściwego, prawego
postępowania i sprawiają, że
współżycie w społeczeństwie cechuje
sprawiedliwość, spokój i życzliwość.

Choć atmosfera panująca
gdzieniegdzie utrudnia odkrycie tych
wartości, nie oznacza to, że cnoty
ludzkie tracą na atrakcyjności.
Wobec tak wielu pokus, które nie



dają sercu zaspokojenia, człowiek
zaczyna w końcu szukać czegoś, co
naprawdę jest warte wysiłku.
Dlatego na nas chrześcijanach
spoczywa poważny obowiązek
pokazania, przede wszystkim
własnym przykładem, piękna
cnotliwego życia, to znaczy życia w
pełni ludzkiego, życia szczęśliwego.

Umiarkowanie

7. Umiarkowanie to opanowanie .
Opanowani możemy stać się dopiero
wtedy, kiedy uznamy, że nie
wszystko, co odczuwamy w duszy i
w ciele, musi zostać zaspokojone
bez żadnych hamulców. Nie
wszystko, co mogę uczynić, jest
słusznie czynić. Zapewne łatwiej
jest dać się porwać tzw.
naturalnym popędom, ale u końca
tej drogi czeka nas zawsze smutne
osamotnienie w naszej własnej
nędzy [19] .



Cnota wstrzemięźliwości pomaga
porządkować pragnienia,
wprowadza w nie umiar. Sprawia, że
rozum stanowczo i rozsądnie panuje
nad namiętnościami. Stwierdzenie,
że polega tylko na zakazach
wyradzałoby ją w karykaturę.
Umiarkowanie sprawia, że samo
dobro i pożądanie, które powoduje
wpisują się harmonijnie w ogólną
dojrzałość osoby, współgrając z jej
zdrowiem duchowym. 
Umiarkowanie nie oznacza
ciasnoty horyzontów, lecz ich
szerokość. To właśnie
nieumiarkowanie zawęża
widnokrąg człowieka, którego
serce gubi samo siebie, idąc za
tym, kto pierwszy przywoła je
dźwiękiem nędznych blaszanych
dzwonków [20] .

Doświadczenie uczy, że brak
umiarkowania utrudnia osąd
pozwalający określić, co jest
naprawdę dobre. Jaki żal budzą ci,



dla których przyjemność staje się
kryterium podejmowania decyzji!
Osoba nieumiarkowana pozwala się
wodzić wszelkim impulsom, które
wzbudza w niej otaczający świat.
Odrywa się od rzeczywistości i
poszukuje szczęścia w ulotnych
przeżyciach, które przez to, że są
przejściowe i nietrwałe, nigdy nie
zaspokajają pragnień do końca.
Przynoszą jedynie niepokój i
destabilizacją osobę, która wpada w
wir samozniszczenia.
Wstrzemięźliwość natomiast
przynosi pokój i ukojenie, nie tłumi
ani nie neguje dobrych pragnień i
szlachetnych uczuć, czyni jedynie
człowieka na nowo panem samego
siebie.

Szczególna odpowiedzialność w tej
dziedzinie spoczywa na
supernumerariuszach
podejmujących wysiłek budowania
chrześcijańskich domów. Św.
Josemaría zauważał, że rodzice



powinni uczyć swoje dzieci żyć
wstrzemięźliwie (…). To trudne,
ale trzeba być odważnym: miejcie
odwagę wychowywać do
umiarkowania [21] .
Najskuteczniejszym sposobem
przekazywania tej postawy,
szczególnie małym dzieciom, jest
przykład. Dzieci zrozumieją piękno
wstrzemięźliwości jedynie wtedy,
gdy będą widziały, jak z miłości do
nich odmawiacie sobie jakiejś
zachcianki, poświęcacie własny
wypoczynek, by się nimi zająć, by im
towarzyszyć i w ten sposób
wypełniać waszą rodzicielską misję.
Wyświadczycie im ogromną
przysługę ucząc ich używać dobrze
tego, co mają. Powtarzam, jeśli
zadbacie o umiarkowanie w życiu
rodzinnym, Pan wynagrodzi wasze
rodzicielskie wyrzeczenia i
poświęcenie, a w waszych własnych
domach narodzą się powołania do
oddania życia Bogu.



Męstwo

8. Zdarza się, że doświadczamy
pewnego wewnętrznego oporu
wobec konieczności podjęcia
wysiłku, który wymagałby pracy,
poświęcenia czy wyrzeczenia.
Męstwo „zapewnia wytrwałość w
trudnościach i stałość w dążeniu do
dobra. Umacnia decyzję opierania się
pokusom i przezwyciężania
przeszkód w życiu moralnym. Cnota
męstwa uzdalnia do pokonywania
strachu, nawet strachu przed
śmiercią, do stawienia czoła próbom
i prześladowaniom” [22] .

Walczmy o wyrobienie w sobie
nawyku zwyciężania w rzeczach
małych: przestrzeganiu planu dnia,
zachowywaniu porządku
materialnego, nie ulegania
zachciankom, opanowywaniu
gniewu, kończeniu rozpoczętych
zadań itd. Dzięki temu szybciej
odpowiemy na wymagania naszego



chrześcijańskiego powołania.
Ponadto praktykując męstwo
nauczymy się cierpliwości, znoszenia
cierpienia bez popadania w
cierpiętnictwo, pokonywania
przeciwności wynikających z
naszych własnych ograniczeń i
słabości, ze zmęczenia, z okoliczności
zewnętrznych, z powodu
niesprawiedliwości czy z braku
odpowiednich środków. Mężny jest
ten, kto wytrwale spełnia to, co
uważa za swój obowiązek, co
nakazuje mu sumienie; ten, kto nie
mierzy wartości swojej pracy
wyłącznie osiąganymi
korzyściami, ale służbą
świadczoną innym ludziom.
Mężny nieraz cierpi, ale znosi
cierpienie; płacze, lecz połyka łzy;
nie poddaje się, gdy wzmagają się
przeciwności [23] .

Podejmowanie na co dzień zadania
własnego uświęcenia oraz
apostolstwa pośród świata wymaga



oczywiście wytrwałości. Być może
pojawią się przeszkody, ale osoba
poruszana mocą Bożą – quoniam tu
es fortitudo mea (Ps. 31,4) – Ty
bowiem jesteś moją twierdzą – nie
boi się postępować zgodnie z
zasadami wiary, głosić jej i bronić,
nawet gdy oznacza to konieczność
pójścia pod prąd. Spójrzmy jeszcze
raz na pierwszych chrześcijan:
napotykali liczne przeszkody,
ponieważ nauka Chrystusowa
stanowiła – tak wówczas jak i dziś – 
znak sprzeciwu (Łk 2, 34). Świat
dzisiejszy potrzebuje mężczyzn i
kobiet, którzy swoim codziennym
życiem dadzą heroiczne i ciche
świadectwo licznych chrześcijan,
bezkompromisowo żyjących
Ewangelią, spełniających swoje
obowiązki [24] . 

Kultura osobista

9. Pragnienie pielęgnowania cnót
ludzkich umożliwi oddychanie



atmosferą bonus odor Christi (por. 2
Kor 2,15), miłej woni Chrystusa . W
tym kontekście szczególnej wagi
nabiera kultura osobista, serdeczny i
pełen szacunku sposób
postępowania wobec innych. Dbajmy
o to, by kształtowała nasze rodziny i
miejsca pracy, by była obecna
podczas rozrywki, wypoczynku czy
uprawiana sportu. Może to oznaczać,
że nierzadko przyjdzie nam i w tej
sprawie iść pod prąd. Nie ulegajmy
lękowi jeśli czasami nasz naturalny,
chrześcijański sposób bycia zderzy
się z otoczeniem, ponieważ – jak
nauczał nas św. Josemaría – na tym
właśnie polega naturalność, o jaką
prosi nas Pan [25] .

Dzisiaj bardzo wzrasta konieczność
zadbania o kulturę osobistą i o
rozpowszechnianie jej w naszym
otoczeniu. Często fałszywie pojęta
naturalność wypiera zarówno w
rodzinach jak i w społeczeństwie
przejawy delikatności we



wzajemnych relacjach. Delikatność
tę można promować na bardzo wiele
sposobów. Pierwszym jest jak zawsze
przykład. Warto także przypominać
o tej kwestii w czasie rozmów
osobistych lub podczas pogadanek
wygłaszanych w większym gronie.
Wzajemny szacunek wyrażamy
przez godny i przyzwoity strój, przez
dobór odpowiednich tematów
rozmów, przez staranie się
zachowania ducha radosnej służby w
domu, w szkole, w miejscach
rozrywki i odpoczynku; wreszcie w
dbałości o materialne otoczenie
rodziny i w tylu innych drobnych
codziennych rzeczach.

Szczególnie istotna jest troska by
każdy nabył stosowny poziom
kulturalny, odpowiedni do jego
sytuacji indywidualnej wynikającej z
nabytego wykształcenia, środowiska,
w którym się obraca czy osobistych
gustów i upodobań. Ograniczę się
zaledwie do przypomnienia wam, jak



ważną rolę odgrywają tu
odpowiednie lektury i dobre
wykorzystanie czasu przeznaczonego
na wypoczynek.

10. W ośrodkach Opus Dei oraz w
przedsięwzięciach apostolskich
podejmowanych przez wiernych
Prałatury stwarza się warunki by
młodzi ludzie nauczyli się myśleć o
innych i z pragnieniem służenia
hojnie wychodzili ku bliźnim.
Zachęcajmy ich w sposób pozytywny
do wykształcenia w sobie ideału
życia, który nie pozwoli im zamknąć
się w mizernych, wygodnickich,
egoistycznych pragnieniach.
Pamiętajmy, że św. Josemaría
zachęcał ich do ożywania w sobie
wszelkich szlachetnych ambicji
nadając im wymiar nadprzyrodzony.

Jeśli będą pielęgnować je w duchu
poświęcenia i starając się
przezwyciężać niedogodności,
łatwiej będzie im osiągnąć



zrozumienie transcendencji i
nadprzyrodzonego wymiaru tych
wysiłków. Tym samym, jeśli będą
szanować w sobie te wysiłki, łatwiej
będzie pomagać im, by czynili jeszcze
większe postępy w życiu
wewnętrznym i stawali się
odpowiednimi narzędziami w ręku
Chrystusa, w służbie Kościołowi i
społeczeństwu.

Wiele dziewcząt i wielu chłopców –
powiedział kiedyś Jan Paweł II – „jest
bardzo wymagających w odniesieniu
do tego, co dotyczy sensu i sposobu
życia i pragnie uwolnić się od
moralnego i religijnego
nieuporządkowania. Pomóżcie im w
tym przedsięwzięciu. Nowe
pokolenia są w rzeczywistości
otwarte i wrażliwe na wartości
religijne, choć nieraz w sposób
nieświadomy. Wyczuwają
intuicyjnie, że relatywizm religijny i
moralny nie daje szczęścia oraz że
wolność bez prawdy jest pusta i



złudna” [26] . Stworzenie
zadowalające się ograniczonymi
horyzontami z wielką trudnością
może zdobyć prawdziwą formację
ludzką i chrześcijańską. Nie
przestawajmy dodawać młodym
otuchy, by umieli stawać mężnie
wobec problemów tego świata.

Kultura osobista u duszpasterzy

11. Również kapłani koniecznie
muszą pielęgnować cnoty ludzkie.
Wynika to z samej natury posługi
duszpasterskiej. Prezbiterzy
wypełniają swoje zadania
duszpasterskie pośród świata, w
bezpośrednim kontakcie z różnymi
grupami osób, które, jak wskazał don
Álvaro, „bywają nieubłaganymi
sędziami kapłana skupiając się
przede wszystkim na jego sposobie
postępowania jako człowieka” [27] .

Kapłan uprzejmy, wykształcony,
chętnie poświęcający czas innym
umie się dobrze zaprezentować i



uczynić walkę chrześcijanina
przyjemną.

Żadna okoliczność nie zmusiła św.
Josemaríi po porzucenia wzniosłej
idei kapłana. Z jednej strony winien
on stać się wszystkim dla wszystkich,
aby wszystkich pozyskać (por. 1 Kor
9,19). Z drugiej jednak nie może
zapominać, że reprezentuje przed
ludźmi Chrystusa. Wynika stąd
logiczny wniosek, że winien on
podjąć wysiłek, w ramach swoich
osobistych ograniczeń, pokazania
wiernym oblicza Pana poprzez swoje
osobiste postępowanie. Zalecenia,
które Założyciel kierował pod
adresem duchownych wzywając ich
do poprawnego sposobu ubierania
się, by ludzie mieli możliwość
rozpoznać w nich sługi Chrystusa,
szafarzy tajemnic Bożych (por. 1 Kor
4,1), zachowują swoją aktualność w
całej rozciągłości.



Kapłaństwo obejmuje całe życie
prezbitera. Właśnie po to, by był
rzeczywiście i stale do dyspozycji,
powinien być łatwo rozpoznawalny,
a strój kapłański – sutanna lub 
clergyman – są wyraźnymi znakami
rozpoznawczymi. We współczesnym
społeczeństwie, bardzo
przywiązanym do kultury
obrazkowej, a jednocześnie chyba
oddalonym od Boga – strój kapłański
nie pozostanie niezauważony.
Dlatego kapłani Prałatury noszą
pełny strój kapłański wykonując
swoją posługę duszpasterską, zwykle
tak w świątyni jak i w naszych
ośrodkach. O krajach, w których
panują inne zwyczaje – stwierdzał
nasz Ojciec – nie wspominam.
Będziemy czynić zawsze to, co
zarządzi Kościół. Jednakże w domu
będziemy nosić sutanny. Ci, którzy
mówią o wolności, winni co
najmniej uszanować naszą wolność
w zakresie stroju domowego [28] .



FORMACJA DUCHOWA

12. Ten aspekt formacji powinien
zajmować „miejsce uprzywilejowane
w życiu każdego człowieka, który jest
wezwany do stałego pogłębiania
zażyłości z Jezusem Chrystusem,
wierności woli Ojca oraz oddania się
braciom w miłości i sprawiedliwości”
[29] .

Papież Benedykt XVI przypomniał, że
w najstarszej tradycji Kościoła
droga formacyjna chrześcijanina
— bez zaniedbywania
systematycznego nauczania prawd
wiary — miała zawsze charakter
osobistego doświadczenia, w
którym żywe i przekonywające
spotkanie z Chrystusem,
głoszonym przez wiarygodnych
świadków, odgrywało zasadniczą
rolę [30]. Życie w jedności z
Chrystusem, dążenie do świętości
karmi się pomocami duchowymi:
znajomością doktryny katolickiej,



życiem liturgicznym i
sakramentalnym, towarzyszeniem
duchowym.

Utożsamienie się z Jezusem
Chrystusem

13. Dzięki działaniu Ducha Świętego
istnieje w Kościele niezliczona ilość
sposobów naśladowania Chrystusa.
Nasz Ojciec pisał o tym w ten sposób:
Powinniście tak różnić się między
sobą, jak różnią się święci w
niebie, gdyż każdy z nich ma swoje
własne cechy jak najbardziej
osobiste. — Ale tak podobni do
siebie, jak święci, którzy nie byliby
świętymi, gdyby każdy z nich nie
utożsamił się z Chrystusem [31] .

Opus Dei, oprócz praktyk pobożności
– wszystkie z nich to praktyki
tradycyjne w Kościele – które zaleca
swoim wiernym i tym, którzy w jakiś
sposób biorą udział w jego dziełach
apostolskich, przekazuje ducha,
który ułatwia podjęcie wyzwań i



nadanie sensu własnemu życiu,
czyniąc jego fundamentem synostwo
Boże w Chrystusie. Osią – zawiasem –
wokół którego obraca się całe dzieło
uświęcenia, siebie samego i innych,
jest praca zawodowa wykonywana
jak najlepiej, w zjednoczeniu z
Chrystusem i ożywiana pragnieniem
służenia innym.

Ta pomoc duchowa ułatwia zdobycie
jedności życia, ponieważ wierni
Prałatury oraz członkowie
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża uczą się
wykorzystywania konkretnych
sytuacji, w jakich się znajdują, do
przekształcania ich w okazje i środki
do uświęcenia i apostolstwa, zawsze
zachowując całkowitą wolność
osobistą w kwestiach zawodowych,
społecznych, politycznych itd., które
Kościół pozostawia własnej decyzji
katolików.



W tym sensie św. Josemaría
wyjaśniał, że nie można stawiać
granicy między pracą a
kontemplacją, nie można
powiedzieć: dotąd jest modlitwa, a
dotąd jest praca. Modlitwa,
kontemplacja w obecności Boga,
trwa stale. Zewnętrznie
postrzegani jako osoby aktywne,
docieramy tam, gdzie dochodzili
najwięksi mistycy: coraz wyżej od
padołów wzlatując, chwyciłem
połów, aż do serca Boga [32] . Jakże
nie odkryć echa tych nauk w słowach
Papieża Jana Pawła II skierowanych
do wiernych Opus Dei w
Castelgandolfo? Żyć w świecie w
jedności z Bogiem, w jakiejkolwiek
sytuacji, starając się być coraz
lepszymi z pomocą łaski i dając
poznać Jezusa Chrystusa przez swoje
świadectwo życia. Cóż piękniejszego i
wzbudzającego większy zapał niż te
ideały? Wy, włączeni i przemieszani
z tą radosną i cierpiącą ludzkością,



chcecie ją kochać, oświecać i zbawiać
[33] .

Środki

14. Ścisłe powiązanie pracy z walką
ascetyczną, kontemplacją i
wykonywaniem misji apostolskiej
wymaga głębokiego przygotowania.
Dlatego też Opus Dei oferuje szeroki
wachlarz środków formacyjnych
osobistych i zbiorowych. Wśród tych
osobistych jedno ma szczególne
znaczenie: chodzi o rozmowę
braterską, którą określamy również
mianem Confidencia* , właśnie ze
względu na to, że cechuje się pełnią
zaufania międzyludzkiego.

Jest to rozmowa należąca do praktyki
kierownictwa duchowego, którą
należy umieścić w kontekście
braterskiej służby mającej na celu
pełne, wolne i odpowiedzialne
przeżywanie codziennego spotkania
z Chrystusem pośród świata. Już na
kartach Nowego Testamentu



odnajdujemy fragmenty opisujące,
jak Pan zechciał posłużyć się
pośrednictwem mężczyzn i kobiet w
prowadzeniu dusz do celu, jakim jest
świętość. Gdy na drodze do
Damaszku powołuje św. Pawła, prosi
go, by udał się do innego człowieka
imieniem Ananiasz, który przekaże
mu to, co powinien wiedzieć na
temat nowej drogi, na którą ma
wstąpić (por. Dz 9, 6-18; 22, 10-15).
Paweł pójdzie następnie do
Jerozolimy videre Petrum , by
zobaczyć się z Piotrem i nauczyć się
od niego wiele o nauce i życiu
chrześcijańskim (por. Ga 1,18).
Tradycja kierownictwa duchowego
rzeczywiście wywodzi się z
pierwszych chwil istnienia Kościoła.

W Opus Dei ta pomoc duchowa ma
na celu ułatwienie wiernego
przyjęcia ducha, który nasz
Założyciel otrzymał od Boga i nam
przekazał oraz który został



przedstawiony Kościołowi jako droga
świętości [34] .

15. Św. Josemaría wyjaśniał, że
kierownictwo duchowe w Dziele jest
realizowane in actu , to znaczy w
chwili, gdy odbywa się ta rozmowa.
Posługa ta należy do obszaru pomocy
radą w czynieniu postępów w życiu
chrześcijańskim. Nasz Ojciec
porównywał nieraz kierownictwo
duchowe do zadania brata, który
przejmuje się drogą młodszych braci
albo do lojalnego przyjaciela lub
przyjaciółki, powodowanych
pragnieniem zachęcania innych do
tego, by stawali się lepszymi
chrześcijanami [35] .

Rozmowa ta jest ostatecznie
rozmową między braćmi, nie zaś
rozmową podwładnego z
przełożonym. Ci, którzy prowadzą
rozmowy braterskie, działają z
nadzwyczajną delikatnością,
wynikającą z troski wyłącznie o życie



wewnętrzne i zadania apostolskie
swoich braci, nigdy nie próbując
wpływać na sprawy doczesne – o
charakterze zawodowym,
społecznym, kulturowym,
politycznym itd.

Rozgraniczenie między
sprawowaniem jurysdykcji i
kierownictwem duchowym osiąga
się w Dziele w praktyce między
innymi dzięki temu, że ci, którzy
prowadzą rozmowy kierownictwa
duchowego – lokalni Dyrektorzy i
niektórzy inni wierni odpowiednio
przygotowani, a także kapłani
podczas sprawowania sakramentu
Pojednania – nie mają żadnej władzy
nad osobami, którym pomagają.
Funkcja rządzenia Dyrektorów nie
odnosi się do osób, ale do organizacji
Ośrodków i przedsięwzięć
apostolskich. Zadaniem Dyrektorów
lokalnych w odniesieniu do swoich
braci jest porada braterska. Zatem
funkcje jurysdykcji i pomocy



duchowej nie zachodzą na siebie w
jednym podmiocie. Jedyną podstawą
sprawowania władzy nad osobami
jest w Prałaturze jurysdykcja
należąca do Prałata i jego
Wikariuszy.

Co zatem oferuje Opus Dei?
Zasadniczo kierownictwo duchowe
dla swoich wiernych i innych osób,
które o nie poproszą. Ponieważ my,
wierni Prałatury, dążymy do
osobistego uświęcenia i do realizacji
misji Opus Dei w Kościele, zwykle nie
mamy nic przeciwko rozmowie z
tymi, których wskażą nam nasi
Dyrektorzy – nawet jeśli jest to ktoś
młodszy – zawsze z pełną wolnością i
z wiarą w Bożą łaskę, która posługuje
się ludzkimi narzędziami. Rozmowa
braterska nie jest zdaniem raportu ze
stanu sumienia. Jeśli w ramach
kierownictwa duchowego
zostaniemy o coś zapytani – a czasem
dobrze jest, żeby nas zapytano, bywa
to nieraz wręcz konieczne –



rozmowa będzie prowadzona z
ogromną delikatnością, ponieważ,
mówiąc wprost, nikt nie jest
zobowiązany do poruszania w czasie
tej rozmowy tego, co jest materią
spowiedzi.

Wszystko to, co wam, moje dzieci,
mówię, wydaje się wam oczywiste,
jednakże pragnąłem umieścić to w
aktualnym kontekście społecznym, w
którym panuje szczególna
wrażliwość na punkcie
poszanowania prywatności, mimo że
wiele jest w pewnych środowiskach
braku skromności i braku
poszanowania życia prywatnego
innych. Gdy poznawaliśmy Dzieło,
wszystkim nam mówiono, że nie
przyjdzie nam na myśl, i nie
przychodzi, nazywać kogoś, kto nas
słucha „moim kierownikiem
duchowym” po prostu, powtórzę,
dlatego, że nie ma i nigdy nie było w
Dziele takiej wyłącznej relacji z jedną
osobą. Ktoś, kto prowadzi rozmowę



braterską, przekazuje ducha Opus
Dei nic od siebie nie dodając. Ten, kto
podejmuje się zadania służenia tą
formą pomocy, znika, by postawić
dusze przed obliczem Pana, w
ramach cech charakterystycznych
naszej drogi. Droga Dzieła, która, jak
mawiał nasz Ojciec, jest bardzo
szeroka. Można iść prawą stroną
lub lewą, jechać konno, rowerem,
iść na kolanach lub na czworaka,
jak wtedy, gdy byliście dziećmi; a
nawet poboczem, o ile nie schodzi
się z drogi [36] .

Sakrament Pojednania

16. Oprócz rozmowy braterskiej
spotykamy się – zwykle co tydzień – z
kapłanem, by otrzymać duchową
pomoc związaną ze spowiedzią
sakramentalną. Co zrozumiałe,
pomagają nam spowiednicy
wyznaczeni dla danego Ośrodka,
wyświęceni przede wszystkim po to,
by z pełną dyspozycyjnością służyć



swoim braciom i siostrom. Znają
naszego ducha i żyją nim, dlatego też
są znakomicie przygotowani do tego,
by nam doradzać, nigdy by nam
cokolwiek nakazywać. Podobnie
zachowuje się ktoś, kto mając lekarza
rodzinnego, idzie do niego, a nie do
innego, nieznanego sobie doktora.

Jednocześnie, co zawsze jasno
stwierdzał św. Josemaría, wierni
Prałatury tak samo jak wszyscy
katolicy cieszą się pełną swobodą
spowiadania się czy rozmawiania z
każdym kapłanem mającym
odpowiednie pozwolenia do
sprawowania swej posługi: zaskakuje
was, że przypominam wam prawdę
tak oczywistą, jednak wskazane jest
o niej wspomnieć, ponieważ jest ona
chyba mniej znana przez tych, którzy
nic nie wiedzą o Opus Dei czy o
duchu wolności właściwej
naśladowcom Chrystusa. Ponadto
nasz Ojciec ustalił, że co do zasady
kto inny powinien prowadzić z nami



rozmowę braterską, a kto inny
słuchać naszej spowiedzi.

Duch inicjatywy a uległość

17. Kierownictwo duchowe zakłada,
że osoby, które z niego korzystają,
pragną postępować naprzód w
naśladowaniu Chrystusa. To przede
wszystkim one są zainteresowane w
szukaniu tego wsparcia ze stosowną
częstotliwością, otwierając z prostotą
serce, pozwalając, by stawiano im
cele, dodawano otuchy, gdy
pojawiają się trudności, służono radą
i zrozumieniem. Dlatego postępują z
duchem inicjatywy i
odpowiedzialności. Rada innego
chrześcijanina – w kwestiach
moralnych i sprawach wiary
zwłaszcza rada kapłana – jest
potężną pomocą w poznaniu tego,
czego Bóg żąda od nas w danej
sytuacji. Rada nie eliminuje
jednak osobistej
odpowiedzialności — to każdy z



nas osobiście podejmuje
ostateczną decyzję i każdy z nas
osobiście zda rachunek przed
Bogiem z podjętych decyzji [37] .

Korzystając z kierownictwa
duchowego, by odpowiadać na
działanie Ducha Świętego, wzrastać
duchowo i utożsamiać się z
Chrystusem, winniśmy pielęgnować
cnoty szczerości i uległości
charakteryzujące duszę, w której
działa Duch Święty. Zwracając się do
wszystkich wiernych, nie tylko
wiernych Dzieła, św. Josemaría
powiedział: Znacie obowiązki
chrześcijańskie na tyle, by pójść
pewnie i bezpiecznie drogą
prowadzącą do świętości; jesteście
również uprzedzeni o niemal
wszystkich trudnościach, gdyż
ujawniają się one już na samym
początku drogi. Teraz nalegam,
abyście pozwolili sobie pomóc, dali
się prowadzić duchowemu
przewodnikowi, któremu



powierzycie swoje pragnienie
świętości i codzienne problemy,
które dotyczą życia
wewnętrznego, porażki, których
doznajecie i swoje zwycięstwa. W
tym kierownictwie duchowym
bądźcie zawsze bardzo szczerzy.
Nie skrywajcie niczego, otwórzcie
szeroko swoją duszę, bez lęku i
wstydu. W przeciwnym razie
droga, z początku tak prosta i
równa, stanie się kręta, a to, co na
początku było zupełnie niczym,
zamieni się w dławiący węzeł . [38]

Nawiązując do nauk Ojców Kościoła i
autorów literatury duchowej,
wspierając się doświadczeniem wielu
lat praktyki duszpasterskiej mówił
też: jeżeli do jakiejś duszy
wkradnie się „niemy diabeł”,
niszczy wszystko. Jedynie wtedy,
gdy się go natychmiast wyrzuci,
wszystko powraca do normy,
stajemy się szczęśliwi, życie staje
się uporządkowane. Bądźmy



zawsze, zachowując roztropny
takt, wprost dziko szczerzy [39] .
Pan obficie wspiera swoją łaską
pokorę tych, którzy przyjmują
porady w kierownictwie duchowym
z wizją nadprzyrodzoną,
dostrzegając w tej pomocy głos
Ducha Świętego. Tylko prawdziwa
uległość serca i umysłu umożliwia
postęp na drodze do świętości, gdyż
Paraklet przez swoje natchnienia i
przez radę tych, którzy nam
posługują nadaje nadprzyrodzony
wymiar naszym myślom,
pragnieniom i uczynkom. To On
skłania nas do przyjęcia nauki
Chrystusa i do dogłębnego jej
przyswojenia; On daje nam
światło pozwalające nam poznać
nasze osobiste powołanie oraz siłę
do wypełnienia wszystkiego, czego
oczekuje Bóg. Jeśli będziemy ulegli
Duchowi Świętemu, obraz
Chrystusa będzie w nas coraz
wyraźniejszy i z każdym dniem
będziemy się coraz bardziej



przybliżać do Boga Ojca.
Albowiem wszyscy ci, których
prowadzi Duch Boży, są synami
Bożymi (Rz 8,14) [40] .

Pokora i roztropność w posłudze
kierownika duchowego

18. Zatrzymam się teraz chwilę nad
wymaganiami wobec tych, którzy
pomagają innym udzielając im
kierownictwa duchowego. Na
pierwsze miejsce wysuwa się tu
konieczność kochania innych takimi,
jakimi są, pragnąc jedynie ich dobra.
W ten sposób ich postawa będzie
zawsze pozytywna, optymistyczna i
zachęcająca. Winni oni również
kształtować w sobie samych cnotę
pokory, by nie zapomnieli, że są
jedynie narzędziami (por. Dz 9,15),
którymi Bóg pragnie się posłużyć dla
uświęcenia dusz.

Z drugiej strony winni oni
zatroszczyć się o jak najlepsze
przygotowanie do wypełnienia



swojego zadania, poznać
podstawowe zasady kształtujące
zwykle życie duchowe osób i
roztropnie nie ufać wyłącznie
własnemu osądowi, jeśli wystąpią
sytuacje szczególne. W takich
przypadkach poza tym, że powinni
więcej się modlić, powinni także
prosić o więcej światła Ducha
Świętego do zbadania sprawy i
odkrycia istoty zagadnienia. Jeśli jest
to konieczne, można, zgodnie z
zasadami moralności, poradzić się
osób bardziej wykształconych.
Prosząc o radę, dany przypadek
należy przedstawić jako hipotetyczny
i zmodyfikować okoliczności – w celu
zachowania ściśle tajemnicy
związanej z wykonywaną funkcją –
tak, by ukryć tożsamość osoby, o
którą chodzi, i zachować stosowną
roztropność.

W Dziele od zawsze wiedzieliśmy i
wprost akceptowaliśmy, że osoba
służąca rozmową braterską może



skonsultować się z odpowiednim
Dyrektorem, jeśli uzna to za
stosowne, by jak najlepiej pomóc
zainteresowanemu. Aby duch
wolności i zaufania przejawiał się w
sposób jeszcze bardziej widoczny w
tych sytuacjach – które nie są
zwyczajne ani częste – osoba, która
prowadzi rozmowę braterską, prosi
osobę zainteresowaną, by
zdecydowała, czy woli sama poradzić
się Dyrektora, czy też ma to zrobić
osoba słuchająca jej rozmowy
braterskiej. Taki sposób działania
wzmacnia środki delikatności i
roztropności praktykowane od
początku.

Jednocześnie wszyscy mogą
swobodnie udać się bezpośrednio do
Ojca lub do Dyrektora Regionalnego
albo Dyrektora Delegacji, żeby
porozmawiać o swoim życiu
wewnętrznym. To gwarantuje nam,
osobom korzystającym z
kierownictwa duchowego w Opus



Dei, że otrzymamy to, czego sobie
życzymy i czego potrzebujemy:
ducha, którego przekazał nam św.
Josemaría, bez żadnych dodatków
ani modyfikacji. Jednocześnie w
najmniejszym stopniu nie zostaje
naruszony obowiązek utrzymania
tajemnicy naturalnej, strzeżonej z
największą ostrożnością i
surowością: osoba, która by nie
przestrzegała tego punktu w sposób
wzorowy, pozbawiona byłaby
zasadniczej zdolności niezbędnej,
aby udzielać kierownictwa
duchowego.

Ci, którzy pomagają innym, winni
starać się pobudzać w każdym
momencie wewnętrzną wolność
dusz, by dobrowolnie odpowiadały
one na wymagania miłości Bożej.
Kierownictwa duchowego należy
więc udzielać unikając uniformizacji
wiernych Opus Dei, byłoby to
nielogiczne i nienaturalne. Dzieło 
chce, żebyśmy byli jak najbardziej



wolni i różni. Ale chce, żebyśmy
byli katolickimi obywatelami,
odpowiedzialnymi i
konsekwentnymi, tak by między
rozumem a sercem każdego z nas
nie powstawał rozdźwięk, by
każde z nich nie podążało swoją
drogą, ale by były zgodne i
stanowcze, by w każdej chwili
czynić to, co jest ktoś jasno
postrzega jako powinność, nie
poddając się przejściowym modom
bądź tendencjom [41] . Co
oczywiste, muszą mówić z
odpowiednią pewnością siebie tak,
by pobudzić słuchającego do
podążania ścieżką wyznaczoną mu
przez Boga; ale również z największą
delikatnością, bo nie są, ani nie czują
się panami, lecz sługami dusz: 
fortiter in re, suaviter in modo .
Istotnie roztropność wymaga, aby
po otwarciu rany zawsze, gdy to
konieczne, stosować lekarstwo w
sposób zdecydowany i bez
uciekania się do półśrodków. W



ten sposób powinniśmy traktować
przede wszystkim samych siebie
oraz tych, którym nasza pomoc
należna jest ze względu na
porządek sprawiedliwości i
miłości [42] .

Myśl o tym, że sami musimy nad
sobą pracować w danej kwestii nie
powinna stanowić przeszkody w
wypełnianiu tego zadania. Czy chory
lekarz nie może leczyć nawet
wtedy, gdy jego dolegliwość jest
chroniczna? Czy jego choroba
przeszkadza mu w wypisaniu
odpowiedniej recepty innym
chorym? Oczywiście, że nie. Aby
leczyć innych, wystarczy mu
odpowiednia wiedza i stosowanie
jej z taką samą troskliwością, z
jaką zwalcza własne dolegliwości
[43] .

Formacja liturgiczna

19. W obrębie formacji duchowej
sytuuje się ściśle związana z



formacją doktrynalno-religijną
miłość do świętej liturgii Kościoła, w
której – w szczególny sposób we
Mszy św. – realizuje się nasze
odkupienie [44] . Msza św. stawia
przed nami najważniejsze
tajemnice wiary, ponieważ jest
darem Trójcy Świętej dla Kościoła.
Dlatego zrozumiałe jest, że Msza
powinna stanowić centrum i rdzeń
duchowego życia chrześcijanina
[45] .

Przesłanie chrześcijańskie jest
przesłaniem działającym . Oznacza
to, że Ewangelia oraz liturgia, która
wnosi ją w nasze życie, nie jest
jedynie przekazem treści, które mogą
być poznane, ale jest przesłaniem,
które tworzy fakty i zmienia życie 
[46] .

Nikt, kto posiada zdrowy rozsądek
oraz zmysł nadprzyrodzony, nie
może myśleć, że liturgia jest „sprawą
duchownych” lub, że duchowni



„odprawiają” a lud po prostu
„asystuje.” Św. Josemaría, bardzo
daleki od podobnych koncepcji,
zachęcał wszystkich do uczestnictwa:
od zrozumienia ścisłego związku
między liturgią Słowa i liturgią
eucharystyczną czy też zasadniczego
wymiaru adoracji podczas Mszy, aż
po konkretne szczegóły jak
korzystanie z mszalika, by ułatwić
wiernym uczestniczenie w niej,
najpierw sercem, następnie zaś
przewidzianymi słowami i gestami.
Pamiętam, że słyszałem, że już w
latach trzydziestych ubiegłego wieku,
aby potwierdzić to nauczanie, chciał,
by wierni w odpowiedzi na modlitwy
kapłana wypowiadali na głos
należące do nich części. Wówczas,
trzydzieści lat przed Soborem, nie
było to zwykłą praktyką.

Liturgia słowa

20. Cała historia zbawienia, jak
również liturgia, którą się odprawia,



charakteryzuje się inicjatywą ze
strony Boga, który nas wzywa i
oczekuje od każdego z nas
niezwłocznej odpowiedzi, z miłością,
która nada kształt całemu dniowi, z
pragnieniem, by Ofiara ołtarza
trwała całą dobę.

Celebracja Słowa we Mszy Świętej
jest prawdziwym dialogiem, który
wymaga uważnej odpowiedzi: Bóg
przemawia do swego ludu, a lud
przyswaja sobie Boże słowa w
milczeniu, przez śpiewy itd.,
przyłącza się do tego wezwania
wyrażając swoją wiarę przez Credo i
pełen ufności zanosi swoje prośby do
Boga [47] . W czytaniach Paraklet 
mówi do nas ludzkimi słowami,
żeby nasz umysł poznawał i
kontemplował, żeby nasza wola się
umacniała, a nasze działanie
realizowało [48] . Szanse na to, że
staną się one rzeczywistością
naszego życia zależą od Bożej łaski,
ale również od przygotowania i



gorliwości, tego kto je czyta i
rozważa oraz słuchającego. „Pisma
święte rzeczywiście prowadzą nas ku
dokonywaniu szlachetnych czynów
oraz ku czystej kontemplacji” [49] .

Tu dochodzimy do punktu
stanowiącego bardzo konkretną
okazję do poprawy. Jak owocne są
dla nas codzienne czytania mszalne?
Czy korzystamy z chwil ciszy
przewidzianych po Ewangelii, aby
skupić się na słowie Pana? Jak
przypomniałem, „wielu z nas było
świadkami tego, jak św. Josemaría 
zanurzał się w głębię czytań
mszalnych, słychać to było nawet w
tonacji głosu. Bardzo często
powtarzała się pewna sytuacja: po
odprawieniu Najświętszej Ofiary
spisywał fragmenty sformułowań,
które najgłębiej go poruszyły, aby
wykorzystać je w modlitwie
osobistej. W ten sposób jego dusza i
sposób w jaki nauczał, stale się
ubogacały. Starajmy się naśladować



tak dobrego mistrza. Bóg objawił się
po to, byśmy go coraz bardziej i coraz
lepiej poznawali i byśmy pozwalali
innym Go poznać, nie oglądając się
na względy ludzkie” [50] .

Liturgia eucharystyczna

21. W tej części Mszy Świętej kapłan
zasadniczo nie zwraca się do
zgromadzonych wiernych.
Orientacja duchowa i wewnętrzna
wszystkich, kapłana i wiernych jest
skierowana versus Deum per Iesum
Christum , ku Bogu przez Jezusa
Chrystusa. Liturgia eucharystyczna
w sposób oczywisty nie jest
modlitwą kapłana ku ludowi i ludu
ku kapłanowi, ale wszyscy modlą
się ku jedynemu Panu. Dlatego też
w czasie modlitwy patrzą w tym
samym kierunku, ku wizerunkowi
Chrystusa w absydzie, ku krzyżowi
lub wprost w niebo, jak czynił to
Pan w czasie modlitwy kapłańskiej
w noc przed swoją Męką [51] .



22. W Ofierze Ołtarza niezbędne są,
ściśle ze sobą połączone,
posłuszeństwo i pobożność: a są to
również warunki niezbędne po
temu, by liturgia była źródłem i
szczytem życia Kościoła i życia
każdego chrześcijanina.
Posłuszeństwo na pierwszym
miejscu, ponieważ „słowa i
udoskonalana przez wieki dokładna
wymowa obrzędu liturgicznego są
wyrazami uczuć Chrystusa i uczą nas
odczuwać, tak jak On sam;
uzgadniając z tymi słowami naszą
myśl, wznosimy serca do Pana”. [52]
Oto głęboki powód dla którego
powinniśmy być posłuszni,
powinniśmy kochać każde słowo,
każdy gest, każdą rubrykę, ponieważ
zsyłają nam one dar Boży, pomagają
nam być alter Christus, ipse Christus .

Sobór Watykański II przypomniał, że
pełna skuteczność liturgii zależy
również od tego, czy dusza każdego,
kapłana i wiernego, podąża za



głosem [53] . Benedykt XVI wyjaśnia,
że w ceremoniach vox, słowa,
poprzedzają nasz umysł. Zwykle
tak nie jest. Najpierw trzeba
pomyśleć, a potem dopiero myśl
ubierana jest w słowo. Tu jednak
słowo jest najpierw. Święta liturgia
daje nam słowa; powinniśmy w nie
wejść, zrozumieć ich odniesienie
do tej rzeczywistości, która nas
poprzedza (...). Oto pierwszy
warunek: my sami winniśmy
przyswoić sobie strukturę i słowa
liturgii oraz Słowo Boże. A więc
naszą celebracją jest istotnie
celebracja „z” Kościołem: nasze
serce rozszerzyło się i nie czynimy
„czegoś”, ale trwamy „z” Kościołem
na modlitwie z Bogiem [54] .

W życiu św. Josemaríi wspaniale
łączą się ze sobą pobożność i
posłuszeństwo, tworząc przykład
czegoś bardzo rzeczywistego: w
żaden sposób nie moglibyśmy
lepiej okazać naszego najwyższego



zainteresowania i miłości do
Najświętszej Ofiary jak
przestrzegając starannie aż do
najdrobniejszych szczegółów
przepisów Liturgii przewidzianych
przez mądrość Kościoła. A poza
Miłością winna przynaglać nas
“konieczność” upodobniania się do
Jezusa Chrystusa, nie tylko w tym
co wewnętrzne, lecz także w tym
co zewnętrzne, poruszając się - na
szerokich przestrzeniach
chrześcijańskiego ołtarza - z
uroczystym rytmem i harmonią
wypływającymi z świętości
posłusznej, która
podporządkowuje się woli
Oblubienicy Chrystusa, to znaczy,
Woli samego Chrystusa . [55]

Chciałbym, by te króciutkie
rozważania wokół struktury Mszy
Świętej pobudziły nas wszystkich do
głębszego zainteresowania liturgią
stanowiącą pokarm życia duchowego
i jego niezbędną część. Jakże



moglibyśmy nie pamiętać, że nasz
Założyciel już w odległym roku 1930
napisał, że wszyscy w Dziele 
powinni interesować się i ze
szczególną gorliwością stosować
się do wszelkich zaleceń
liturgicznych, nawet do tych, które
wydają się mało, albo w ogóle
nieistotne. Ten, kto kocha, dba o
szczegóły. Tak to widziałem: te
drobnostki są czymś ogromnym:
miłością. Posłuszeństwo
Papieżowi, aż do najmniejszego
szczegółu, jest przejawem miłości
do niego. A kochać Ojca Świętego,
to kochać Chrystusa i Jego Matkę,
naszą Matkę, Najświętszą Maryję
Pannę. A jedynie tego pragniemy:
ponieważ Ich kochamy, chcemy, by
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam. [56]

KATOLICKA FORMACJA
DOKTRYNALNA



23. Ten, kto szczerze kocha Boga,
pragnie poznawać Go coraz bardziej
i coraz lepiej, nie zadowala się
powierzchownością. Stara się
zrozumieć jak najgłębiej wszystko, co
Jego dotyczy. Zapał zdobywania 
wiedzy teologicznej - dobrej i
solidnej doktryny chrześcijańskiej 
- jest powodowany na pierwszym
miejscu pragnieniem poznawania
i miłowania Boga. Zarazem jednak
stanowi konsekwencję ogólnej
troski wiernej duszy o uchwycenie
najgłębszego sensu tego świata,
który jest dziełem Stwórcy [57] .
Dlatego też formacja, jaką Opus Dei
proponuje swoim wiernym, oceniana
z perspektywy doktrynalno-
religijnej, nakierowana jest na
zapewnienie nam znajomości
doktryny Kościoła i jej pogłębienia.

Podobną perspektywę spojrzenia na
Boga i świat miał bł. Jan Paweł II,
kiedy wskazywał na coraz bardziej
aktualną potrzebę katolickiej



formacji doktrynalnej. „Dzisiaj coraz
bardziej odczuwa się pilną potrzebę
formacji doktrynalnej katolików
świeckich, nie tylko ze względu na
naturalny proces pogłębiania ich
wiary, ale także na wymóg
„uzasadnienia tej nadziei”, która w
nich jest, wobec świata i w obliczu
jego poważnych i złożonych
problemów. Wynika z tego
bezwzględna konieczność
systematycznej katechezy ,
dostosowanej do wieku i różnych
sytuacji życiowych, oraz bardziej
zdecydowana chrześcijańska
promocja kultury , jako odpowiedź
na odwieczne pytania nurtujące
człowieka i współczesne
społeczeństwo.” [58]

Od chwili powstania Opus Dei, a
nawet wcześniej, św. Josemaría
przejawiał szczególną troskę o to, by
osoby, nad którymi sprawował stałą
opiekę duchową, pogłębiały swoją
formację doktrynalno-religijną, 



każdy bowiem, w miarę swoich
możliwości, powinien się starać
zgłębiać na poważnie, w sposób
naukowy, naszą wiarę [59] .

24. Jak pisał św. Grzegorz Wielki
„pobożność jest zupełnie
bezużyteczna, jeśli nie przyjmuje się
nauki” [60] oraz „nauka jest niczym,
jeśli nie praktykuje się pobożności” 
[61] . Jak podkreślał nasz Założyciel,
studiowaniu doktryny winno
towarzyszyć prowadzenie
prawdziwego życia duchowego,
zażyłe obcowanie z Jezusem
Chrystusem w modlitwie i
Sakramentach Świętych, synowskie
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny. Nauczał, że prawda zawsze
jest w pewnym sensie czymś
świętym: darem Boga, Bożym
światłem prowadzącym do Tego,
który jest Światłem w swej istocie.
Dzieje się tak zwłaszcza wówczas,
gdy prawda jest rozważana w
porządku nadprzyrodzonym, gdy



więc należy odnosić się do niej z
szacunkiem, z miłością (...). Co
więcej, jesteśmy przekonani, że ta
Boża prawda, którą znamy,
przekracza nasze możliwości
pojmowania: nasze słowa są zbyt
ubogie, by wyrazić całe jej
bogactwo, że jest wręcz możliwe,
iż nigdy jej w pełni nie pojmiemy i
że staniemy się tymi, którzy
przekazują innym treść, samemu
jej do końca nie rozumiejąc . [62]

Wysiłek podjęty przez Prałaturę w
celu zapewnienia wszystkim swoim
wiernym i wielu innym osobom
odpowiedniego przygotowania
doktrynalnego jest szczególnie cenny
w takich okresach, jak obecnie, gdy
potrzeba posiadania takiej wiedzy
jest jeszcze bardziej paląca. Z
radością powracamy do stwierdzenia
wygłoszonego przez naszego
Założyciela przed wieloma laty: całe
Dzieło jest jedną wielką katechezą
głoszoną w sposób żywy, prosty i



bezpośredni pośród społeczeństwa
[63] .

Wierność Magisterium i wolność w
kwestiach podlegających dyskusji

25. Formacja doktrynalna dotyczy
wszelkich dziedzin: od filozofii po
teologię, prawo kanoniczne, itd.
Zapewniając takie przygotowanie –
które w przypadku Numerariuszy i
Numerarii oraz wielu Przyłączonych
obejmuje programy nauczania
uczelni papieskich – przyczyniamy
się do tego, by we wszystkich
warstwach społecznych byli ludzie
zdecydowani dawać żywe
świadectwo Ewangelii, słowem i
czynem zawsze gotowi – jak pisze św.
Piotr – do obrony wobec każdego, kto
domaga się od was uzasadnienia tej
nadziei, która w was jest (1P 3,15).

Zgodnie z wielokrotnie
powtarzanymi zaleceniami
Magisterium, szczególne znaczenie w
wyjaśnianiu poszczególnych kwestii



filozoficznych i teologicznych ma
doktryna św. Tomasza z Akwinu.
Wypełniamy w ten sposób zalecenie
Soboru Watykańskiego II i wielu
biskupów Rzymu: „głębiej w nie
(tajemnice zbawienia) wnikać i
wykrywać między nimi związek
podążając za przykładem św.
Tomasza” [64] .

Św. Josemaría stosował się do tych
wskazań i przypominał o nich
profesorom odpowiedzialnym za
Studia generalne Prałatury.
Jednocześnie mając umysł otwarty
na postęp nauki w dziedzinie teologii
wyjaśniał, że z zalecenia tego nie
wolno wyciągać wniosku, jakoby
mielibyśmy ograniczać się do
przyjmowania i powtarzania
wyłącznie i wszystkich nauk św.
Tomasza. Chodzi o coś zupełnie
innego: winniśmy oczywiście
pielęgnować doktrynę Doktora
Anielskiego, ale w taki sposób, w
jaki on by to robił obecnie, gdyby



żył. Dlatego też nieraz trzeba
dokańczać to, co on sam mógł
zaledwie rozpocząć. Z tego samego
również powodu przyjmujemy
wszystkie odkrycia innych
autorów, które odpowiadają
prawdzie [65] .

Przypomniałem wam, przywołując
słowa naszego Ojca, zasadniczą
cechę ducha Opus Dei: jako
organizacja nie mamy żadnej
innej doktryny, niż to, czego
naucza Magisterium Stolicy
Apostolskiej. Uznajemy wszystko
to, co zostało uznane przez
Magisterium i odrzucamy
wszystko to, co ono odrzuca.
Wierzymy mocno we wszystko to,
co przedstawia ono jako prawdę
wiary, przyjmujemy również
wszystko, co należy do katolickiej
nauki [66] . W ramach tej
obszernej doktryny każdy z nas
kształtuje własny pogląd [67] . 
Statuty Prałatury zabraniają – jak



mówił nasz Założyciel – aby Opus Dei
samo tworzyło lub przyjmowało
jakąś istniejącą szkołę teologiczną
jako własną [68] . Jest to nie tylko
wyraz umiłowania wolności, ale
również zasadniczego faktu
eklezjologicznego: tego, że wierni
Prałatury są zwykłymi wiernymi lub
zwykłymi świeckimi kapłanami,
posiadającymi identyczny zakres
wolności opinii, jak pozostali
katolicy.

FORMACJA APOSTOLSKA

26. Dogłębna znajomość
podstawowych prawd religijnych, jak
również kwestii moralnych i
etycznych, zwłaszcza związanych z
wykonywaniem własnej pracy jest
istotna również dla prowadzenia
szeroko zakrojonej działalności
apostolskiej w środowisku
zawodowym, w którym każdy
funkcjonuje. Światło naśladujących
Chrystusa nie powinno znajdować



się w głębi doliny, lecz na szczycie
góry, aby widzieli wasze dobre
uczynki i chwalili Ojca waszego,
który jest w niebie (Mt 5,16) [69] .

Wiele jest oczywiście osób o wielkim
sercu zdolnych pokochać Boga,
którym brakuje światła nauki
pomagającego pokierować ich
życiem. Na chrześcijanach spoczywa
obowiązek i radość przekazania im
tej nauki. W jasny sposób ilustruje to
pewien fragment z Nowego
Testamentu. Wypełniając polecenie
Ducha Świętego diakon Filip wyszedł
na drogę, która prowadzi do Gazy.
Przejeżdżał tamtędy wóz, którym
pewna wysoko postawiona osoba,
dworski urzędnik królowej
etiopskiej, wracał do swojego kraju z
Jerozolimy, dokąd przybył oddać
pokłon Bogu. Gdy Filip podbiegł,
usłyszał, że tamten czyta proroka
Izajasza: «Czy rozumiesz, co
czytasz?» - zapytał. A tamten
odpowiedział: «Jakżeż mogę



[rozumieć], jeśli mi nikt nie wyjaśni?»
I zaprosił Filipa, aby wsiadł i spoczął
przy nim. (Dz 8,30n)

Zadaniem katolików jest wytrwałe i
pełne pokoju głoszenie dobrej
nowiny o Jezusie i eliminowanie tym
samym niewiedzy religijnej poprzez
szerzenie znajomości nauki
objawionej. Apostolstwo
chrześcijańskie – a mam teraz na
myśli apostolstwo zwyczajnego
chrześcijanina, mężczyzny i
kobiety, którzy żyją podobnie jak
inni ludzie - jest wielką katechezą,
w której poprzez bycie z innymi,
poprzez lojalną, prawdziwą
przyjaźń wzbudza się u innych
głód Boga i pomaga się im
odkrywać nowe horyzonty: z
naturalnością, z prostotą, jak
mówiłem, poprzez przykład
dobrze praktykowanej wiary,
dzięki uprzejmemu słowu,
pełnemu jednak mocy Bożej
prawdy [70] .



Winniśmy gorliwie rozszerzać
Prawdę Chrystusową, by inni
również mogli mieć udział w skarbie,
który otrzymaliśmy, by doświadczyli,
że nie ma nic piękniejszego niż
wpaść w sieci Ewangelii Chrystusa.
Nie ma nic piękniejszego jak
poznać Go i opowiadać innym o
przyjaźni z Nim . [71]

27. W dekrecie o apostolstwie
świeckich Sobór Watykański II
naucza, że „Apostolstwo może być w
pełni skuteczne jedynie pod
warunkiem wielostronnego i pełnego
przygotowania. Takiego
przygotowania domaga się nie tylko
potrzeba stałego duchowego i
doktrynalnego postępu człowieka
świeckiego, ale także przeróżne
okoliczności spraw, osób i zajęć, do
których dostosować się musi jego
działalność. Oprócz zwyczajnej
formacji wspólnej ogółowi
chrześcijan liczne formy apostolatu



wymagają także przygotowania
specyficznego i szczególnego”. [72]

W ostatnich latach to pragnienie
dusz wymagało większego
zaangażowania, by zneutralizować
sekularyzm prący ogromnymi
krokami naprzód, aż zdobył prawo
obywatelstwa w krajach tradycyjnie
chrześcijańskich. Celem nowej
ewangelizacji nie jest nic innego, jak
właśnie to, by duch Chrystusa
ponownie przeniknął do głębi te
narody [73] . W Prałaturze praca ta
polega na kierowaniu i pobudzaniu
każdej osoby do realizowania misji
ewangelizacyjnej otrzymanej na
Chrzcie, w duchu i środkami
właściwymi dla Opus Dei przez 
apostolstwo przyjaźni i zaufania .

Jan Paweł II podkreślał, że świat
potrzebuje wiarygodnych
ewangelizatorów, w których życiu,
zjednoczonym z krzyżem i
zmartwychwstaniem Chrystusa, 



zajaśnieje piękno Ewangelii (...).
Każdy ochrzczony, jako świadek
Chrystusa, winien zdobyć formację
odpowiednią do swego stanu, nie
tylko dlatego, by uchronić wiarę
przed oziębnięciem z braku troski w
nieprzychylnym środowisku, jakim
jest świat, ale również po to, by
wesprzeć i pobudzić ewangelizacyjne
świadectwo” [74] .

Osobiste apostolstwo przyjaźni i
zaufania

28. Nasz Pan przyszedł na ziemię po
to, by wszystkie dusze osiągnęły
życie wieczne i chce również polegać
na swoich uczniach: ut eatis , abyście
szli – powtarza nam, chrześcijanom,
tak jak Apostołom – i owoc
przynosili, i by owoc wasz trwał (por.
J 15,16). Dlatego, moje dzieci, musimy
nieść Jego naukę do
najprzeróżniejszych środowisk, jako
że chcemy przyprowadzić do Pana
wszystkie dusze. Zaczniemy jednak



oczywiście od tych, których Bóg
postawił najbliżej nas.

Jak wam powiedziałem, w Prałaturze
Opus Dei na pierwszy plan wysuwa
się to, co św. Josemaría określał
mianem apostolstwa przyjaźni i
zaufania : relacja osobista, dzięki
której jedno serce w pragnieniu
otwarcia drugiego na delikatne
impulsy łaski, przelewa w nie swoją
znajomość z Chrystusem i swoją
miłość do Niego.

Przyjaźń zakłada – a jednocześnie
stwarza – wspólnotę uczuć i
pragnień. Ale „obszarem, w którym
ta komunikacja dokonuje się przede
wszystkim, jest wzajemne współżycie
(...); ponieważ przebywanie ze sobą
jest właściwe przyjaźni” [75] . Ten
kontakt jest pierwszym krokiem
dokonanym na drodze przyjaźni.
Dlatego z radością wykorzystujemy
okazje, jakie nam daje działalność
zawodowa i społeczna, by poznawać



nowych przyjaciół, pragnąc im
pomagać, ale również uczyć się od
nich: przyjaźń ze swej istoty jest
wzajemna. Nasz Ojciec zachęcał nas
do zachowywania się tak, jakby to
Chrystus przechodził obok ludzi
ścieżkami codziennego życia. Pan
pragnie posługiwać się nami, tym,
że przebywamy z ludźmi, tą
zdolnością, którą sam nas
obdarzył – do kochania i bycia
kochanymi – do ciągłego
przysparzania Mu przyjaciół na
ziemi [76] .

Wśród cech charakterystycznych
takiej służby szczególnie zaznacza się
konieczność posiadania umiejętności
przystosowania się do zdolności i
mentalności każdej osoby tak, by
rozumiała ona to, co słyszy. Św.
Josemaría określał ten wysiłek
podejmowany w celu bycia
zrozumianym mianem daru
języków wyrastającego niczym owoc
łaski modlitwy i osobistego



przygotowania do tego, by nauka
Kościoła rozbrzmiewała coraz to
nowymi dźwiękami w uszach
kolejnych słuchaczy. Należy
powtarzać to samo, ale na różne
sposoby. To forma zawsze
powinna być nowa, nie nauka [77] .

Chodzi o naśladowanie Jezusa, który
swoje najbardziej wzniosłe nauki
przekazywał za pomocą
przypowieści posługując się
porównaniami, które wszyscy –
każdy na swoim poziomie – byli
zdolni pojąć. Podsycajmy w sobie
pragnienie przekazywania
chrześcijańskich prawd w
atrakcyjnej formie: Mowa wasza,
zawsze miła, niech będzie zaprawiona
solą, tak byście wiedzieli, jak należy
każdemu odpowiadać (Kol 4,6). Nie
chodzi o poprawność czy o
pokazanie swojej erudycji, ale o
mówienie na temat, dla chwały Bożej
i dla dobra dusz.



29. W tym kontekście głęboka
znajomość Pisma Świętego – Starego i
Nowego Testamentu – owoc
regularnej lektury i gorliwej
medytacji ma fundamentalne
znaczenie. Przypominał o tym
ostatnio Papież Benedykt XVI w
adhortacji apostolskiej o Słowie
Bożym w misji Kościoła Verbum
Domini . Wymieniając wielkich
świętych, którym Pan udzielił
szczególnych łask pozwalających
zgłębić duchowy przekaz Biblii,
Papież stwierdza, że jednym z
takich promieni światła jest św.
Josemaría Escrivá i jego
przepowiadanie o powszechnym
powołaniu do świętości [78] .

Ojciec Święty pisze, że ważną
dziedziną duszpasterstwa Kościoła,
dającą możliwość mądrego
odkrywania na nowo centralnego
miejsca słowa Bożego, jest
katecheza, która w swoich różnych
formach i fazach zawsze powinna



towarzyszyć ludowi Bożemu [79] . I
wskazuje, jak spotkanie uczniów z
Emaus z Jezusem (por. Łk 24, 13-35)
ukazuje w pewnym sensie wzór
katechezy, w której centrum jest
„wyjaśnienie Pism”, jakie potrafi
dać jedynie Chrystus (por. Łk 24,
27-28), ukazując w sobie samym ich
spełnienie. I tak rodzi się na nowo
nadzieja silniejsza od wszelkiej
porażki, czyniąca z tych uczniów
przekonanych i wiarygodnych
świadków Zmartwychwstałego
[80] . Czy te zdania nie przypominają
nam radosnych słów św. Josemaríi,
że dziś Emaus to cały świat, gdyż
Pan otworzył Boże drogi na ziemi
[81] ?

Przypomnijmy jak on sam
interpretował ten fragment
Ewangelii wg św. Łukasza.
Komentował go następująco: całe
życie Chrystusa stanowi boski
wzór, który winniśmy
naśladować, ale to, co opowiada



nam Ewangelista o wydarzeniu w
Emaus, dotyczy nas w sposób
bardzo szczególny [82] . Posługiwał
się również tą ewangeliczną sceną,
by mówić nam o osobistym
apostolstwie przyjaźni i zaufania, by
podkreślić pewną niezwykle istotną
rzecz: należy wykazać inicjatywę,
wyjść bliźnim na spotkanie, by móc
im ofiarować naszą przyjaźń i pomóc
im szukać Boga, zachowując
szacunek dla prywatności i wolności
każdego.

Zmartwychwstały wychodzi na drogę
do Emaus w poszukiwaniu dwóch
uczniów, którzy wracali do domu
przygnębieni bolesnymi
wydarzeniami, których byli
świadkami: Męki i Śmierci ich Pana.
Ten gest Jezusa poucza nas, że
owocem przyjaźni jest udział w
radościach i smutkach naszych
przyjaciół, którym winniśmy
ofiarować swoją solidarność i swój
czas. Jezus wędruje u boku tych



dwóch mężczyzn, którzy stracili
prawie całą nadzieję, tak iż życie
zaczyna wydawać się im
pozbawione sensu. Rozumie ich
ból, przenika ich serca, przekazuje
im coś z życia, które w Nim jest . 
[83] Podobnie winniśmy dzielić się z
nimi naszymi niepokojami,
nadziejami, trudnościami, z jakimi
się borykamy, jako jedni z wielu
naszych towarzyszy w pracy, aby nie
dzieliła nas od nich żadna bariera:
jest to wspaniała cecha ducha Dzieła,
które nie wyrywa nikogo z jego
miejsca na ziemi, które zachęca nas,
byśmy pozostali pośród świata nie
będąc światowymi.

W ten sposób powinniśmy
zachowywać się we własnym
środowisku, nie tracąc z pola
widzenia faktu, że – jeśli jesteśmy
wierni – Chrystus Pan działa w nas,
pragnąc posługiwać się naszym
przykładem i naszym słowem w
docieraniu do innych osób, gdy one



jednocześnie ubogacają nas swoją
przyjaźnią. Nie ma nic bardziej
logicznego niż dzielenie się między
przyjaciółmi swoimi radościami i
smutkami, swoimi powinnościami i
oczywiście największym skarbem
chrześcijanina, czyli właśnie życiem
w Chrystusie. Winniśmy mówić im o
Bogu, o radości posiadania Go w
naszej duszy znajdującej się w stanie
łaski, o ogromnej wartości, jaką
jedynie On może wnieść w ludzką
egzystencję.

Działając w ten sposób chrześcijanie
skutecznie współpracują z Kościołem
w jego misji ewangelizacyjnej,
prowadząc Chrystusa do serc i dusz
swoich znajomych, by przyczynić się
do wzniesienia Krzyża na szczycie
wszystkich ludzkich działalności.

Apostolstwo rodziny i młodzieży

30. Wiele działań przyczynia się do
poszerzenia panowania Królestwa
Bożego. Jednak niektóre z tych



działań są obiektywnie ważniejsze,
zgodnie z wymaganiami każdej epoki
i każdego miejsca. Rodzina, formacja,
młodzież, świat kultury stanowią
znaczną część owego wyzwania
nowej ewangelizacji, do podjęcia
którego zachęca nas Ojciec Święty.

Jeśli chodzi o rodzinę, pilną
koniecznością jest zapewnienie jej na
powrót oryginalnego humusu ,
zgodnie z zamiarem Bożym w chwili
stworzenia, a który niestety jest
narażony na zepsucie przez zwyczaje
i przepisy prawne wielu krajów.
Kapitalne znaczenie ma współpraca
katolików z wyznawcami innych
religii lub osobami niewierzącymi,
ale świadomymi, że umacnianie
rodziny – wspólnoty miłości między
mężczyzną a kobietą, nierozerwalnej
i otwartej na życie – stanowi
nieusuwalną podstawę
sprawiedliwego porządku
społecznego, dzięki której ludzie
mogą osiągnąć dojrzałość i szczęście.



Poza pomocą ofiarowaną we
współpracy z innymi, możemy
pomagać małżonkom też osobiście,
na przykład w osiągnięciu
wzajemnego przebaczenia oraz
zrozumienia faktu, że ich życie jest
wzajemnym oddaniem się sobie; a
jeśli jest to małżeństwo
chrześcijańskie, w zrozumieniu, że są
uczestnikami misterium: jedności
Chrystusa z Jego Kościołem. Ta
wzajemna wierność, okazywanie
prawdziwej miłości mimo
upływającego czasu, wyznacza
również szlak do Nieba.

Praca apostolska z młodzieżą zawsze
stanowi ogromne wyzwanie dla
świata i dla Kościoła, ponieważ jest
to czas kształtowania charakteru
tych, którzy nadadzą kierunek
społeczeństwu i poprowadzą je
ścieżkami wyznaczonymi przez
Stwórcę i Odkupiciela.



Szczególne znaczenie ma tutaj
apostolstwo rozrywki i dobrego
wykorzystania czasu wolnego.
Ograniczę się tu jedynie do
przypomnienia tego, co napisałem
Wam w 2002 roku, o konieczności
wypełnienia chrześcijańską treścią
„zwyczajów, praw, mody, środków
przekazu, przedsięwzięć
artystycznych. Wszystkiego tego, co
pozostaje w centrum batalii o nową
ewangelizację, do której Ojciec
Święty nieustannie wzywa
chrześcijan. [84]

Apostolstwo i kultura

31. Szeroki świat myśli i kultury,
nauki, literatury i techniki nadal
pozostaje obszarem najważniejszym,
jeśli chodzi o konieczność oświecenia
go światłem Ewangelii. Chrześcijanie
są zatem «wezwani do takiej wiary,
która pozwoliłaby im krytycznie
konfrontować się ze współczesną
kulturą i oprzeć się jej pokusom;



skutecznie oddziaływać na
środowiska kulturalne, gospodarcze,
społeczne i polityczne; ukazywać, że
komunia między członkami Kościoła
katolickiego i z innymi
chrześcijanami jest silniejsza od
wszelkich więzi etnicznych; z
radością przekazywać wiarę nowym
pokoleniom; budować kulturę
chrześcijańską, zdolną
ewangelizować najszerzej pojętą
kulturę, w której żyjemy»” [85] .

Przedsięwzięcia apostolskie Dzieła,
to morze bez brzegów . Chcemy
szeroko rozpostrzeć nasze ramiona
każdej osobie, jak Chrystus na
Krzyżu. Dlatego tak bardzo
pragniemy dotrzeć do tych, którzy są
najdalej od Boga. Tak nauczał nas św.
Josemaría, który ukochał – zawsze to
powtarzał – apostolstwo ad fidem .
Nasz Ojciec zachęcał nas do
szczególnej gorliwości w
apostolstwie ad gentes, do pogan
(...) Po pierwsze – to zawsze będę



powtarzał – przez szczerą, lojalną,
po ludzku dobrą przyjaźń [86] .
Wykorzystując okazję, jaką stanowi
wykonywanie pracy zawodowej w
zglobalizowanym świecie, łatwo jest
nawiązać dialog z osobami innych
wyznań czy wierzeń lub też
niewierzącymi, by wzniecać w nich
pragnienie lepszego poznania Boga.
Winniśmy pomagać również tym,
którzy okazują negatywny stosunek
wobec Kościoła Katolickiego, o ile
umiemy odnosić się do nich z
delikatnością, cierpliwością,
zrozumieniem i miłością.

Za najważniejsze uznaję – mówił
Benedykt XVI do Kurii Rzymskiej – że
my, jako wierzący, winniśmy
interesować się również osobami
deklarującymi się jako agnostycy
bądź ateiści. Gdy mówimy o nowej
ewangelizacji, takie osoby wręcz
się przerażają. Nie chcą czuć się
obiektem misji ani wyrzekać się
swobody myśli i woli. Ale pytanie o



Boga zadają sobie i oni, choćby
nawet nie umieli uwierzyć, że Bóg
się interesuje nami [87] .

Choć w inicjatywach tego rodzaju
bardziej intensywnie uczestniczy
tylko niewielu, poczuwamy się do
obowiązku wspierania ich naszą
modlitwą. Ponieważ każdy z nas,
dzieci Bożych w Kościele Świętym,
chce żyć tylko po to, by zanieść Imię
Pańskie do wszystkich ludów i
wszystkich kultur, do najdalszych
zakątków ziemi (por Dz 9,15).

FORMACJA ZAWODOWA

32. Skoro zgodnie z duchem Opus Dei
codzienna praca stanowi trzon
uświęcenia osobistego i zasadniczą
podstawę pracy apostolskiej
wiernych, rozumiemy, że Prałatura
zachęca do zdobywania
odpowiedniej formacji zawodowej. 
Nauka, formacja zawodowa, jest
dla nas niezmiernie ważnym
obowiązkiem [88] .



Magisterium Kościoła podjęło w
ostatnich czasach temat pracy – a
wszyscy odczytujemy tę naukę mając
w pamięci nauczanie św. Josemaríi
już od 1928 r. – jako obszar
uświęcania się wiernych świeckich.
Wskazywało na potrzebę 
kształtowania takiej duchowości
pracy , która wszystkim ludziom
pomoże dzięki niej przybliżać się do
Boga — Stwórcy i Odkupiciela,
uczestniczyć w Jego zbawczych
zamierzeniach w stosunku do
człowieka i świata oraz pogłębiać w
swym życiu przyjaźń z Chrystusem 
[89] .

Praca a jedność życia

33. W homilii Namiętnie kochać świat
św. Josemaría wskazywał, jak istotna
jest dla chrześcijanina jedność życia
zapewniająca harmonię pobożności,
pracy i apostolstwa. Nauczałem
wytrwale słowami Pisma
Świętego: świat nie jest zły, bo jest



dziełem rąk Bożych, bo Jahwe
spojrzał na niego i ujrzał, że jest
dobry. To my, ludzie, sprawiamy,
że jest zły i brzydki; naszymi
grzechami, naszą
wiarołomnością. Nie wątpcie w to,
kochani, że jakakolwiek próba
wykręcenia się od uczciwej,
codziennej rzeczywistości jest dla
was mężczyzn i kobiet należących
do świata, sprawą przeciwną woli
Boga. Przeciwnie, musicie teraz
zrozumieć — w nowym świetle —
że Bóg wzywa was, abyście mu
służyli w miejscu pracy i podczas
spełniania wszelkich obowiązków:
w laboratorium, na sali
operacyjnej w szpitalu, w
koszarach, w auli uniwersyteckiej,
w fabryce, w warsztacie, na polu,
w domu i w całej ogromnej
różnorodności miejsc pracy. Bóg
codziennie czeka na nas.
Zapamiętajcie: istnieje coś
świętego, Bożego, ukrytego w
sytuacjach najbardziej



prozaicznych i każdy z was ma to
odkryć.

Nie ma innej drogi, moje dzieci:
albo potrafimy spotkać Pana w
naszym codziennym życiu, albo
nie spotkamy Go nigdy. Dlatego też
mogę wam powiedzieć, że nasze
czasy powinny zwrócić materii i
sytuacjom, które wydają się
najbardziej pospolite, ich
szlachetny i prawdziwy sens,
oddać je na służbę Królestwu
Bożemu, uduchowić, czyniąc z nich
środek i okazje do naszego stałego
spotkania z Jezusem
Chrystusem[90].

Formacja proponowana przez
Prałaturę ukierunkowana jest na
pobudzenie ducha
nadprzyrodzonego niezbędnego
każdemu do wytrwałej pracy z
możliwie największą ludzką
doskonałością, z pragnieniem służby,
czyniąc ją narzędziem uświęcenia i



apostolstwa. Dlatego musimy starać
się zdobyć w gronie
współpracowników i kolegów
niezbędny prestiż zawodowy, który
możemy osiągnąć pełną
zaangażowania i poświęcenia pracą
na przestrzeni lat. Tę konkretną
formację każdy zdobywa tak samo,
jak pozostali obywatele: na
uniwersytetach, w politechnikach, w
warsztatach itd., studiując bądź
ucząc się swojego zawodu. Duch
Dzieła pobudza nas do
utrzymywania i ciągłego
podnoszenia poziomu tego
przygotowania. Wszyscy korzystamy
z pełnej wolności zarówno
podejmując wybór zawodu jak i
sposobu, w jaki go wykonujemy.
Dzieło uczy tylko, w jaki sposób
możemy się w tych dziedzinach
uświęcać, nie wtrącając się w decyzje
zawodowe danej osoby.

Nie jest ważny rodzaj zadań, jakie się
realizuje, byle była to praca uczciwa: 



jaka praca jest ważniejsza:
wykładowcy na Sorbonie, czy
wykonywanie prac domowych?
Odpowiem ci, że jeśli ty jesteś
święta, bo uświęcasz się pracą, to
właśnie to jest najważniejsze [91] .
A przy innej okazji dodawał: kiedy,
myśląc o tych kobietach
pracujących na Uniwersytecie
Nawarry jako sprzątaczki,
stwierdzam, że nie wiem, czy ich
praca jest tak ważna jak członka
Senatu Uczelni, czy ważniejsza, nie
odgrywam komedii: po prostu
powtarzam to, co zawsze
myślałem. Praca jednej z takich
kobiet, wykonującej swoje zadania
z radością i miłością, może być
wręcz heroiczna, bynajmniej nie
pospolita, i oczywiście bardziej
efektywna niż praca wybitnego
badacza, który myśli jedynie o
swoich publikacjach. Podkreślam:
to, która praca jest więcej warta,
zależy od miłości i poświęcenia, z
jaką jest wykonywana, ale niech to



będzie poświęcenie pogodne,
radosne, chętne; w przeciwnym
wypadku lepiej jej w ogóle nie
wykonywać [92] .

Na wszystkich katolikach spoczywa
obowiązek uczynienia tego, co jest w
ich mocy, by Chrystus rzeczywiście
królował w społeczeństwie, a
wyrazem tych świętych pragnień jest
również staranie się o zdobycie
niezbędnego prestiżu zawodowego, 
świecznika , na którym ma świecić
światło Chrystusa (por. Mk 4,21).

Studenci zaś powinni poczuwać się
do obowiązku zdobycia dobrych
ocen. Nie zapominajcie o myśli, którą
św. Josemaría zapisał w Drodze , a
która stała się myślą przewodnią dla
tylu pokoleń młodzieży na całym
świecie: godzina nauki w życiu
nowoczesnego apostoła jest
godziną modlitwy [93] .

Czystość intencji



34. Dbając o swoje przygotowanie
zawodowe, pamiętajmy
odpowiedzialnie, że zajęcie
zawodowe – jakiekolwiek – stanowi
dla nas środek do osiągnięcia
świętości i prowadzenia apostolstwa.
Pod żadnym pozorem nie wolno
tracić tego punktu widzenia właśnie
teraz. We współczesnym świecie
panuje tak wielka konkurencja, że
łatwo jest postawić zawód na
pierwszym miejscu, ponad
obowiązkami wobec Boga, rodziny i
innych bliźnich. Powtarzam, za
naszym Ojcem: pracujcie zwróceni
ku Bogu, nie pragnąc ludzkiej
chwały. Niektórzy widzą w pracy
środek zdobywania zaszczytów,
czy też władzy albo bogactwa,
które zaspokoiłyby jego osobiste
ambicje, lub dla samego poczucia
dumy z własnej zdolności do
pracy. My, dzieci Boga będące w
jego Opus Dei, nigdy nie widzimy w
podejmowanej przez nas pracy
czegokolwiek, co byłoby związane



z egoizmem, próżnością czy pychą,
widzimy w niej jedynie okazję do
służenia wszystkim, z miłości do
Boga [94] . Dlatego, dodawał, 
dobrym probierzem czystości
intencji, z jaką winniście
wykonywać waszą pracę
zawodową jest sposób, w jaki
wykorzystujecie relacje społeczne
lub relacje przyjaźni, by
przybliżać te dusze do Boga, a
nawet, gdy zaistnieją sprzyjające
okoliczności, poruszyć z nimi
kwestię ich powołania [95] .

W ramach przygotowania do pracy
zawodowej koniecznie powinniśmy
starać się poznać elementy nauki
katolickiej bezpośrednio związane z
dziedziną naszej działalności lub
szczególnie aktualne w naszym
kraju, może innych w jednym
miejscu, innych w drugim, ale
również te, które są istotne wszędzie;
np. związane z małżeństwem i
rodziną, edukacją, „ewangelią życia”,



bioetyką, sprawiedliwością i miłością
w stosunkach pracy... Dlatego
przykład uczciwości w wypełnianiu
obowiązków zawodowych,
rodzinnych i społecznych stanowi
wiarygodne świadectwo, które
wszyscy powinniśmy dawać. „W
konsekwencji waszej uczciwości
ludzkiej i chrześcijańskiej – jak Wam
pisałem – narodzi się ponadto wiele
inicjatyw mających bezpośrednio na
celu rozwiązywanie konkretnych
problemów społecznych, w
szlachetnej i braterskiej współpracy z
innymi mężczyznami i kobietami
dobrej woli. Wznoszę w takich
chwilach me serce w dziękczynieniu
ku naszemu Panu za to, że wokół
Prałatury, z pomocą tylu
Współpracowników, katolików i
niekatolików, rozkwita taka obfitość
dzieł solidarności, które przyczyniają
się do zaszczepiania sprawiedliwości
i pokoju na ziemi, niosąc dziesiątkom
tysięcy ludzi – jak mawiał nasz Ojciec
– pełen mocy i pokoju balsam



miłości ( To Chrystus przechodzi ,
183)” [96] .

Spontaniczność apostolska

35. Drogie córki i synowie, chciałbym
Wam raz jeszcze uzmysłowić, że 
jedyną ambicją, jedynym
pragnieniem Opus Dei i każdego z
jego dzieci jest służyć Kościołowi
tak, jak Kościół chce, by mu służyć,
w ramach konkretnego powołania,
jakie otrzymaliśmy od Pana [97] .
Św. Josemaría określał nieraz Opus
Dei mianem zorganizowanej
dezorganizacji , ponieważ jej
sposób współpracy z misją Kościoła,
polega zgodnie z wolą Bożą na
oferowaniu osobom, które tego
pragną, formacji dotyczącej różnych
dziedzin. Można stwierdzić, że
Prałatura Opus Dei całą swoją
energię zużywa na realizację tego
zadania, na prowadzenie tej
katechezy. Następnie każde z Was
dysponując otrzymaną i przyswojoną



wiedzą, w wolności i zgodnie z
osobistą odpowiedzialnością, staracie
się wlać chrześcijańskiego ducha w
tętniący krwiobieg społeczeństwa.

Odpowiadając na pytanie
dziennikarza o tę tak
charakterystyczną cechę Dzieła, nasz
Ojciec wyjaśnił, że przywiązujemy 
podstawową, szczególną wagę do
apostolskiej spontaniczności danej
osoby , jej wolnej i
odpowiedzialnej inicjatywy,
prowadzonej pod wpływem Ducha,
a nie struktur organizacyjnych,
nakazów, taktyki i planów
narzuconych z góry, z siedziby
zarządu . [98]

Zanim zakończę, powracam do
kwestii fundamentalnej: winniśmy
dzień po dniu umacniać się w
naszym chrześcijańskim oddaniu
Bogu i bliźnim. Dołóżmy starań o
zachowanie jak najściślejszej
wierności Ojcu Świętemu, modląc się



stale za jego osobę i w jego
intencjach; żyjmy w serdecznej i
faktycznej jedności z Biskupami i
wszystkimi wiernymi. Napełniajmy
się optymizmem i wdzięcznością
wobec Pana za łaskę uczestniczenia
w nowej ewangelizacji. Uciekajmy
się do pośrednictwa Najświętszej
Dziewicy, Królowej Świata i Matki
Kościoła, by udzielała znam z Nieba
potrzebnych łask.

Korzystajmy oczywiście w całej
naszej pracy formacyjnej ze
szczególnego pośrednictwa św.
Josemaríi, którego życie i nauczanie
stanowi piękny wyraz ducha Opus
Dei, otrzymanego od Boga 2
października 1928 r. Obyśmy my,
jego córki i synowie, a także wielu
innych, mogli iść ścieżkami
ziemskimi czyniąc je dzięki łasce
Ducha Świętego boskimi.

Z ogromną miłością Was błogosławię,

wasz Ojciec



+ Javier

Rzym, 2 października 2011

---------------------------------------------------------------

[1] Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi,
2.

[2] Por. Benedykt XVI, List
apostolskiUbicumque et semper, 21 IX
2010.

[3]

. Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy św. na zakończenie
Światowych Dni Młodzieży, 21 VIII
2011.

[4]

. Św. Josemaría,



Rozmowy z prałatem Escrivá,

24.

[5]

. Św. Josemaría,

List

z 6 V 1945.

[6]

. Św. Josemaría,

List

z 24 III 1931, 9.

[7]

. Św. Josemaría,



Droga,

372.

[8]

. Św. Josemaría, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 18 VI 1972.

[9]

. Św. Augustyn,

Kazanie

169, 13.

[10]

. Św. Josemaría, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 1963.



[11]

. Św. Josemaría,

Przyjaciele Boga

, 24.

[12]

.

Ibidem

, 26.

[13]

.

Ibidem

.



[14]

. Św. Josemaría,

List

z 9 I 1932, 28.

[15]

. Bł. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska

Christifideles laici

, 63.

[16]

.

Symbol Atanazjański

.



[17]

. Sobór Watykański II, dekret

Apostolicam actuositatem

, 4.

[18]

. Św. Josemaría,

Przyjaciele Boga

, 74.

[19]

.

Ibidem

, 84.



[20]

.

Ibidem

.

[21]

. Św. Josemaría, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 28 XI 1972.

[22]

.

Katechizm Kościoła Katolickiego

, 1808.



[23]

. Św. Josemaría,

Przyjaciele Boga,

77.

[24]

. Benedykt XVI, rozważanie przed
modlitwą Anioł Pański 28 X 2007.

[25]

. Por. Św. Josemaría,

Droga,

380.

[26]



. Bł. Jan Paweł II, przemówienie do
grupy biskupów niemieckich
przybyłych z wizytą

ad limina

18 XI 1999 r.

[27]

. Don Álvaro del Portillo,

Escritos sobre el sacerdocio

, Rialp, Madrid, 6-te wydanie 1990, s.
24.

[28]

. Św. Josemaría, list z 8 VIII 1956.

[29]



. Bł. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska

Christifideles laici

, 60.

[30]

. Benedykt XVI, adhortacja
apostolska

Sacramentum caritatis

, 64.

[31]

. Św. Josemaría,

Droga,

947.



[32]

. Św. Josemaría, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 30 X 1964.

[33]

. Bł.Jan Paweł II, homilia z 19 VIII
1979 r.

* hiszp.

confidencia oznacza poufną
rozmowę.[34]. Por. Bł. Jan Paweł II,
konst. apost. Ut sit, 28 XI 1982.

[35]

. Por. Św. Josemaría,

La Abadesa



de las Huelgas. Estudio teológico
jurídico

, Rialp, Madrid 1974, 3. wydanie, s.
153. Ostatnio Kongregacja ds.
Duchowieństwa opublikowała
dokument

Kapłan, spowiednik i kierownik
duchowy, sługa Bożego miłosierdzia

, gdzie mówi się expressis verbis, że
również „odpowiednio uformowani
wierni świeccy (…) realizują posługę
tego doradztwa na drodze świętości”.

[36]

. Św. Josemaría, zapiski z medytacji,
31 XII 1970.

[37]

. Św. Josemaría,



Rozmowy z prałatem Escrivá,

93.

[38]

. Św. Josemaría,

Przyjaciele Boga,

15.

[39]

.

Ibidem

, 188.

[40]

. Św. Josemaría,



To Chrystus przechodzi,

135.

[41]

. Św. Josemaría,

List

z 6 V 1945, 35.

[42]

. Św. Josemaría,

Przyjaciele Boga,

157.

[43]

.



Ibidem

, 161.

[44]

. Por. Sobór Watykański II,

Sacrosanctum Concilium

2.

[45]

. Św. Josemaría,

To Chrystus przechodzi,

87.

[46]

. Por. Benedykt XVI, Encyklika



Spe salvi,

2.

[47]

. por. Wprowadzenie Ogólne do
Mszału Rzymskiego, 55.

[48]

. Św. Josemaría,

To Chrystus przechodzi

, 89.

[49]

. Św. Jan Damasceński,

Wykład wiary prawdziwej



, IV, 17.

[50]

.

Vivir la Santa Misa

, Rialp, Madrid 2010, ss. 65-66.

[51]

. Joseph Ratzinger – Benedykt XVI,
Opera omnia, tom IX, przedmowa.

[52]

. Konkregacja Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, instrukcja

Redemptionis Sacramentum,

5.



[53]

. por. Sobór Watykański II,

Sacrosanctum concilium

, 11.

[54]

. Benedykt XVI, spotkanie z
kapłanami z diecezji Albano, 31 VIII
2006.

[55]

. Św. Josemaría,

Kuźnia,

833.



[56]

. Św. Josemaría,

Zapiski wewnętrzne

110, cytat za ks. Álvaro del Portillo,
list z 15 X 1991.

[57]

. Św. Josemaría,

To Chrystus przechodzi

,

10.

[58]

. Bł. Jan Paweł II,

Christifideles laici



,

60.

[59]

. Św. Josemaría,

To Chrystus przechodzi

, 10.

[60]

. Św. Grzegorz Wielki,

Moralia

, I, 32, 45 (PL 75, 517).

[61]

.



Ibidem.

[62]

. Św. Josemaría,

List

z 24 X 1965, 24-25.

[63]

. Św. Josemaría,

List

z 11 III 1940, 47.

[64]

. Sobór Watykański II, Dekret o
formacji kapłańskiej



Optatam totius

16, por. Pius XII wystąpienie z dnia
24 VI 1939, Paweł VI, wystąpienie z
12 III 1964, Jan Paweł II, encyklika

Fides et ratio

, 43-45.

[65]

. Św. Josemaría,

List

z 9 I 1951, 22.

[66]

. Św. Josemaría,

List

z 14 II 1964, 1.



[67]

. Św. Josemaría, zapiski ze spotkania
rodzinnego z 30 VI 1961.

[68]

. por.

Codex Iuris particularis seu Statuta
Prælaturæ Sanctæ Crucis et Operis
Dei

, 109.

[69]

. Św. Josemaría,

To Chrystus przechodzi

,



10.

[70]

.

Ibidem

, 149.

[71]

. Benedykt XVI, homilia Mszy Świętej
na inaugurację pontyfikatu, 24 IV
2005.

[72]

. Sobór Watykański II, dekret

Apostolicam actuositatem

, 28.



[73]

. por. Benedykt XVI Encyklika

Caritas in veritate

29 oraz przemówienia m.in. z 19 X
2006, 11 VI 2007, 12 III 2010, 24 IX
2011.

[74]

. Bł. Jan Paweł II, adhortacja
posynodalna

Ecclesia in Europa

,

49.

[75]



. Św. Tomasz z Akwinu,

Komentarz do Etyki nikomachejskiej

, IX, 14.

[76]

. Św. Josemaría,

List

z 9 I 1932, 75.

[77]

. Św. Josemaría,

List

z 30 IV 1946, 71.

[78]



. Benedykt XVI, adhortacja
apostolska

Verbum Domini,

48.

[79]

.

Ibidem

74.

[80]

.

Ibidem.

[81]



. Św. Josemaría,

Przyjaciele Boga

, 314.

[82]

. Św. Josemaría, zapiski ze spotkania
rodzinnego, kwiecień 1951.

[83]

. Św. Josemaría,

To Chrystus przechodzi

, 105.

[84]

.



List

z 28 XI 2002, 11.

[85]

. Bł. Jan Paweł II, adhortacja
posynodalna

Ecclesia in Europa

, 50.

[86]

. Św. Josemaría, notatki ze spotkania
rodzinnego, 15 IV 1973.

[87]

. Benedykt XVI, przemówienie do
Kurii Rzymskiej 21 XII 2009.



[88]

. Św. Josemaría,

Droga

,

334.

[89]

. Bł.Jan Paweł II, encyklika

Laborem exercens

,

24.

[90]

. Św. Josemaría, homilia



Namiętnie kochać świat

w:

Rozmowy z prałatem Escrivá

, 114.

[91]

. Św. Josemaría, zapiski ze spotkania
rodzinnego, 30 VIII 1961.

[92]

. Św. Josemaría, zapiski ze spotkania
rodzinnego, 10 IV 1969.

[93]

. Św. Josemaría,

Droga



, 335.

[94]

. Św. Josemaría, list z 15 X 1948, 18.

[95]

.

Ibidem

31.

[96]

.

List

z 1 VI 1999.



[97]

. Św. Josemaría, list z 31 V 1943.

[98]

.

Rozmowy z Prałatem Escrivá

,

19.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-pasterski-2-x-2011/
(26-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-2-x-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-2-x-2011/

	List pasterski 2-X-2011

