opusdei.org

List pasterski 2-
X-2011

Bp Javier Echevarria skierowal
do wiernych Pralatury
obszerny list na temat nowej
ewangelizacji.

01-12-2011



SPIS TRESCI

* FORMACJA DLA NOWE]
EWANGELIZAC]I
o Jak pierwsi chrzes$cijanie
o Potrzeba i znaczenie
formacji
o Wolnos¢, ulegtosc,
poczucie
odpowiedzialnosci
* FORMACJA LUDZKA
o Umiarkowanie
o Mestwo
o Kultura osobista
o Kultura osobista u
duszpasterzy



* FORMACJA DUCHOWA
o Utozsamienie sie z
Jezusem Chrystusem
o Srodki
o Sakrament Pojednania
o Duch inicjatywy a
ulegtosc
o Pokora i roztropnos$¢ w
postudze kierownika
duchowego
o Formacja liturgiczna
o Liturgia slowa
o Liturgia eucharystyczna
* KATOLICKA FORMACJA
DOKTRYNALNA
o Wiernos$¢ Magisterium i
wolnos$¢ w kwestiach
podlegajacych dyskusji
* FORMACJA APOSTOLSKA
o Osobiste apostolstwo
przyjazni i zaufania
o Apostolstwo rodziny i
miodziezy
o Apostolstwo i kultura
* FORMACJA ZAWODOWA
o Praca a jednosc zycia



o Czysto$c¢ intencji
o Spontaniczno$c¢ apostolska

Najdrozsi, niech Jezus strzeze moje
corki i moich synow!

1. Otrzymawszy od Pana przykazanie
apostolskie (por. Mt 28,19n), Kosciol
nie ustaje w realizacji misji
ewangelizacyjnej. Dzieki Bozej lasce
praca misyjna KoSciota przyniosta
przez wieki wiele owocow. Owoce te
przyszty takze poprzez Dzielo 1
kazdego z jego wiernych. Podobnie
jak w minionych epokach, tak i dzi$
postepuje w wielu Srodowiskach
proces silnej dechrystianizacji
wyrzadzajacy ludzkosci powazne
szkody. Bog zawsze zsylal KoSciolowi
Swietych, ktorzy stowem i
przykladem umieli prowadzic¢ dusze
do Chrystusa. Jak pisze Papiez
Benedykt XVI w swojej encyklice o
nadziei, chrze$cijanstwo nie jest
jedynie «dobra nowing» —
przekazem tresci, ale przeslaniem,



ktore tworzy fakty i zmienia zycie

[1].

W liScie tym porusze kilka kwestii
zwigzanych z niektorymi aspektami
formacji ksztattujacej nasze zycie
duchowe i zdolnosci do
uczestniczenia w dziele, jak je
okreslil bt. Jan Pawel II, ,nowej
ewangelizacji.”

W 1985 roku pierwszy nastepca
naszego Ojca skierowatl do nas list
pasterski, w ktérym zachecal do
aktywniejszego uczestniczenia w tej
pracy apostolskiej, podkreslajac
koniecznos¢ podjecia wysitku
osobistej formacji i rozszerzenia
pracy dla dobra dusz.

Rowniez obecnie Benedykt XVI
prowadzi chrzescijan tymi samymi
Sciezkami. Utworzona ostatnio
Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej
Ewangelizacji [2] stanowi przejaw tej
troski. Wszystkich nas poruszyly
stowa, ktore wyglosil podczas



Swiatowych Dni Mlodziezy, gdy
zachecal mlodych do dawania
Swiadectwa wiary w
najrozniejszych srodowiskach,
nawet tam, gdzie sie ja odrzuca lub
gdzie panuje obojetnosc. Nie
mozna spotkac Chrystusa i nie
ukazywac¢ Go innym. Nie
zatrzymujcie wiec Chrystusa dla
siebie! Przekazujcie innym rados¢
waszej wiary! Swiat potrzebuje
Swiadectwa waszej wiary, z
pewnoscia potrzebuje Boga [3] .

FORMACJA DLA NOWE]
EWANGELIZAC]I

Jak pierwsi chrzescijanie

2. Dzielo narodzilo sie po to, by
przypomnie¢ powszechne powotanie
do $wietosci i apostolstwa. Sw.
Josemaria wyjasnial, ze
najlatwiejszym sposobem
zrozumienia Opus Dei jest
poznanie zycia pierwszych
chrzescijan; swe chrzescijanskie



powotanie przezywali doglebnie; z
wielkq determinacjq szukali
doskonatosci, do ktorej zostali
wezwani przez prosty i wzniosty
fakt Chrztu Swietego. Zewnetrznie
nie roznili sie od pozostatych
obywateli [4] .

Podczas Zielonych Swigt Duch Swiety
natchnat Apostolow i pozostalych
uczniow do ewangelizowania,
ozywiajac w ich pamieci nauke
Jezusa Chrystusa. Wystarczy
przeczytac pisma Nowego
Testamentu, by stwierdzic, zZe jednym
z pierwszych zadan Dwunastu byto
zasianie ziarna wiary i troska o jego
wzrost polegajaca na gloszeniu nauki
ustnie i w listach. Cierpliwa praca
formacyjna, jaka Pan prowadzit ze
swoimi Apostotami w ciggu trzech
lat, kontynuowana bez zadnych
przerw przez nich iich
wspollpracownikdw, przemieniala — z
pomoca Ducha Swietego — starozytny
Swiat czynigc go chrzescijanskim.



Potrzeba i znaczenie formacji

3. Sw. Josemaria zachecal kazdego do
zdobywania i cigglego poglebiania
formacji chrzescijanskiej, poniewaz
stanowi ona niezbedny warunek
wzrastania w zazyltosci z Jezusem
Chrystusem i umiejetnosci
zapoznawania z Nim innych dusz.
Discite benefacere (1z 1,17) uczcie sie
czyni¢ dobro, powtarzat za
prorokiem Izajaszem; poniewaz
bezuzyteczna bytaby wspaniata i
zbawienna doktryna, gdyby nie
byto ludzi zdolnych do
wprowadzenia jej w zycie [5] . Od
pierwszych chwil kaplanstwa
poswiecal wiele sil, by zapewni¢
formacje doktrynalng osobom, z
ktorymi mial bliski kontakt dzieki
swojej pracy duszpasterskiej. W
miare rozwoju Opus Dei jego
ofiarnos$¢ w tej dziedzinie jeszcze sie
wzmogla. Podjal niezbedne Srodki,
by zapewnic ciggtos¢ formacji,
przede wszystkim swoich dzieci, ale



takze niezliczonych innych oséb -
mezczyzn i kobiet, mlodych iw
wieku dojrzatym, zdrowych i
chorych - ktorych dusze przejawialy
gotowosc¢ do przyjecia tego
przestania.

Nasz Ojciec wyrdznial piec¢ aspektow
formacji: ludzki, duchowy,
doktrynalno-religijny, apostolski i
zawodowy. Stwierdzal, ze mezczyzna
badz kobieta stopniowo stajq sie
coraz bardziej sobq, nigdy jednak
nie stajqc sie sobq zupetnie, nigdy
nie osiqggajqc calej ludzkiej
doskonatosci, do jakiej z natury sq
zdolni. W pewnych dziedzinach
mogaq stac sie lepsi od innych a
nawet w jakiejs konkretnej,
ludzkiej dziatalnosci mogq nie
miec sobie rownych. Jednakze ich
wzrastanie jako chrzescijan nie
ma granic [6] .

Jesli dokonamy szczerego rachunku
sumienia, odkryjemy natychmiast, ze



w tym, co ludzkie potrzebujemy
doskonalenia swojego charakteru,
sposobu bycia, poprzez zdobywanie i
doskonalenie cnét ludzkich
stanowiacych podstawe cnot
nadprzyrodzonych. Podobnie dzieje
sie w aspekcie formacji duchowej,
poniewaz zawsze mozemy czynic
postepy w zdobywaniu cnot
chrzescijanskich, zwlaszcza w
mitosci, ktora jest istota
doskonatosci.

W aspekcie doktrynalno-religijnym
nasza znajomosc¢ Boga i doktryny
objawionej moze i powinna rowniez
wzrasta¢. W ten sposob nasza
inteligencja, wola i nasze serce
ksztaltujg sie w sposob coraz
bardziej zgodny z wiarg, coraz
glebiej ja asymilujac.

Apostolstwo jest bezbrzeznym
morzem , a gloszenie mitosci
Chrystusowej w nowych
srodowiskach, w réznych krajach,



wymaga przygotowania. Taki byl
program $w. Josemarii od poczatku.
W zapiskach pochodzacych z
pierwszych lat istnienia Dziela
czytamy: poznac Jezusa Chrystusa,
sprawid, by poznali Go inni.
Zanies¢ Go do wszystkich miejsc .
Prestiz zawodowy ma by¢
haczykiem rybaka ludzi [7] , by
rozszerzac krolestwo Chrystusowe —
obecne juz w Jego Kosciele — wsrod
spoleczenstwa.

Panorama jest tak rozlegla, ze nigdy
nie mozemy powiedziec: ,juz jestem
dostatecznie uksztaltowany” Nigdy
nie mozemy powiedziec dosc.
Nasza formacja nigdy sie nie
korniczy: wszystko, co otrzymaliscie
do tej pory — wyjasnial nasz Ojciec —
jest fundamentem pod to, co
otrzymacie w dalszej kolejnosci

[8].

Wolnos¢, uleglosé, poczucie
odpowiedzialnosci



4. By utozsamic sie z Jezusem
Chrystusem konieczna jest
dobrowolna wspolpraca czlowieka:
»len, ktory stworzyl cie bez ciebie,
nie usprawiedliwi cie bez ciebie” [9] .
Ta osobista odpowiedz ma
zasadnicze znaczenie, ale laska Boza
dociera takze tam, gdzie nie jest w
stanie siegnac nikt z nas. Pan
pozostawil nam wolnosd, ktora
jest rownoczesnie wielkim dobrem
i poczqgtkiem wielu ztych rzeczy,
ale jest tez Zrodlem swietosci i
mitosci [10] . Zrédlem milosci:
jedynie byty wolne sg zdolne do
kochania i bycia szczesliwymi. Tam,
gdzie panuje przymus, z trudem
wzrasta milosc. Nie ma tez wiernosci
bez wolnej i stanowczej decyzji
utozsamienia sie z Wola Boga.

Kosciot dysponuje srodkiem
pozwalajacym zaradzi¢ ludzkiej
stabosci, konsekwencji grzechu,
przejawiajgcej sie — miedzy innymi —
ograniczeniem wolnosci



wewnetrznej. Ow $rodek, laska Boza,
nie tylko uzdrawia wolnos¢
naturalng, ale wynosi czlowieka ku
nowej, wyzszej wolnosci. W tym
sensie Jezus Chrystus wyrwal nas z
niewoli zepsucia, by uczestniczy¢ w
wolnosci i chwale dzieci Bozych (Rz
8,21). A zatem — upomina Apostol -
trwajcie w niej i nie poddawajcie sie
na nowo pod jarzmo niewoli (Ga 5,1).

Zastanow sie —zacheca Sw.
Josemaria — czy swoj wybor na
rzecz Zycia podtrzymujesz
niezmiennie i stanowczo? Czy
styszqc pelen mitosci glos Boga,
ktory wzywa cie do swietosci,
idziesz za nim? [11] To wlasnie
nasza osobista decyzja udzielania
odpowiedzi na Boze wezwanie, w
Kosciele i w Dziele, stanowi racje
naszej wytrwatosci. Co wiecej,
wolnos$c¢ ta realizuje sie w pelni,
osigga pelnie swego znaczenia,
jedynie poprzez pelne mitosci



oddanie Woli Bozej, tak jak to uczynit
Jezus.

Wolnosc¢ osobista, ktorej bronie i
bede bronit ze wszystkich moich
sit, kaze mi z pelnym
przekonaniem i z calq
swiadomosciq wlasnej stabosci
postawic pytanie: Czego
oczekujesz ode mnie, Panie, abym
to dobrowolnie spetnit ? [12] — pisze
nasz Ojciec. Po czym dodaje:
Odpowiada nam sam Chrystus:
Veritas liberabit vos ; prawda was
wyzwoli. Jaka to prawda, ktora
zapoczqtkowuje i wypetnia w
catym naszym zyciu droge
wolnosci? Przedstawie jg wam z
radosciq i pewnosciq wynikajqcq z
wiezi miedzy Bogiem a Jego
stworzeniem: jest to swiadomosq,
ze wyszlismy z rqk Boga, ze
jestesmy przedmiotem szczegolnej
mitosci Trojcy Przenajswietszej, Ze
jestesmy dzieémi tak wielkiego
Ojca [13] .



5. Poprzez wlaczenie do Opus Dei
kazdy dobrowolnie przyjmuje
zobowigzanie zdobywania formacji
umozliwiajgcej wypeknienie misji
Dziela w tonie Kosciola. Dlatego tez
wierny Bozej milosci z wdziecznoScia
korzysta z konkretnych Srodkow
formacyjnych ustalonych przez sw.
Josemarie.

Szczerze i czesto rozwazajmy
zobowiqzanie do odpowiedniej
formacji doktrynalnej,
zobowiqzanie do przygotowania
sie do tego, by nas zrozumiano, a
nadto by ci, ktorzy nas stuchajq,
umieli potem to przekazacd [14] .
Stad bierze poczatek koniecznosc
uczestniczenia w Srodkach
formacyjnych z gotowoscia ich
glebokiego wykorzystania. Jak
wskazywal Jan Pawetl II, ,w dziele
wychowania niektore przekonania
okazuja sie szczegolnie konieczne 1
plodne. Przede wszystkim
przekonanie o tym, ze prawdziwg i



skuteczna formacje mozna zapewnic
tylko wtedy, gdy kazdy podejmie i
bedzie rozwijal odpowiedzialnos¢ za
wlasng formacje. Odpowiedzialnos¢
ta przybiera zasadniczo postac
‘samowychowania’. Poza tym wazne
jest przekonanie, ze kazdy z nas jest
celem, a zarazem punktem wyjscia
formacji. Im lepiej jesteSmy
uformowani, tym bardziej zdajemy
sobie sprawe z koniecznosci
kontynuowania i poglebiania
formacji oraz tym bardziej jesteSmy
zdolni do formowania innych” [15] .

FORMACJA LUDZKA

6. W aspekcie ludzkim formacja
zmierza ku umocnieniu cnot i
przyczynia sie do ksztaltowania
charakteru: Pan chce, bySmy byli
bardzo ludzcy i bardzo bozy,
wpatrzeni w Tego, ktory jest
doskonatym Bogiem i doskonatym
cztowiekiem [16] .



Gmach Swietosci wspiera sie na
fundamencie cnét ludzkich. Laska
opiera sie na naturze. Dlatego Sobor
Watykanski II zaleca wiernym
Swieckim, by wysoko sobie cenili
cnoty ,zwigzane z relacjami
spolecznymi, jak: uczciwoscé,
poczucie sprawiedliwosci, szczerosc,
uprzejmosc, site ducha, bez ktorych
nie moze si¢ utrzymac zycie
prawdziwie chrzescijanskie” [17] .

Silng osobowos$¢ ksztaltuje sie w
rodzinie, w szkole, w miejscu pracy,
w relacjach z przyjacioimiiw
roznych sytuacjach zyciowych.
Nalezy ponadto nauczyc sie
zachowywac szlachetnie i uczciwie.
W ten sposob ksztaltujemy charakter
jako podstawe umocnienia wiary
wobec trudnosci wewnetrznych czy
zewnetrznych. Nie brakuje mezczyzn
i kobiet, ktorzy moze nie mieli
nigdy okazji stuchac stowa Bozego
albo zapomnieli o nim. Jednak po
ludzku rzecz biorqc ich postawa



jest szczera, lojalna, uczciwa.
Odwaze sie powiedzied, ze kto
posiada te cechy, moze by¢ bliski
otwarecia sie na Boga, poniewaz
cnoty ludzkie stanowiq fundament
cnot nadprzyrodzonych [18] .

Odkrycie na nowo wartosci i
znaczenia cnot ludzkich staje sie
obecnie jeszcze bardziej aktualne,
poniewaz niektdrzy postrzegaja je
jako przeciwienstwo wolnosci,
spontanicznosci, tego, co mylnie
uznaja za ,autentycznie” ludzkie. Byc¢
moze zapominajg, ze te trwale
sprawnos$ci rozumu i woli uzdalniaja
nas do wlasciwego, prawego
postepowania i sprawiaja, ze
wspolzycie w spoleczenstwie cechuje
sprawiedliwosé, spokoj i zyczliwosc.

Cho¢ atmosfera panujaca
gdzieniegdzie utrudnia odkrycie tych
wartosci, nie oznacza to, ze cnoty
ludzkie tracg na atrakcyjnosci.
Wobec tak wielu pokus, ktore nie



daja sercu zaspokojenia, cztowiek
zaczyna w koncu szukac czegos, co
naprawde jest warte wysitku.
Dlatego na nas chrzescijanach
spoczywa powazny obowigzek
pokazania, przede wszystkim
wlasnym przykladem, piekna
cnotliwego zycia, to znaczy zycia w
peini ludzkiego, zycia szczesliwego.

Umiarkowanie

7. Umiarkowanie to opanowanie .
Opanowani mozemy stac sie dopiero
wtedy, kiedy uznamy, ze nie
wszystko, co odczuwamy w duszy i
w ciele, musi zostac zaspokojone
bez zadnych hamulcow. Nie
wszystko, co moge uczynic, jest
stusznie czynicé. Zapewne latwiej
jest dac sie porwac tzw.
naturalnym popedom, ale u konca
tej drogi czeka nas zawsze smutne
osamotnienie w naszej wtasnej
nedzy [19] .



Cnota wstrzemiezliwo$ci pomaga
porzadkowac pragnienia,
wprowadza w nie umiar. Sprawia, ze
rozum stanowczo i rozsadnie panuje
nad namietnosciami. Stwierdzenie,
ze polega tylko na zakazach
wyradzaloby ja w karykature.
Umiarkowanie sprawia, ze samo
dobro i pozadanie, ktore powoduje
wpisuja sie harmonijnie w 0golng
dojrzatosc¢ osoby, wspolgrajac z jej
zdrowiem duchowym.
Umiarkowanie nie oznacza
ciasnoty horyzontow, lecz ich
szerokosc. To wlasnie
nieumiarkowanie zaweza
widnokrqg cztowieka, ktorego
serce gubi samo siebie, idqgc za
tym, kto pierwszy przywotla je
dZwiekiem nedznych blaszanych
dzwonkow [20] .

Doswiadczenie uczy, Ze brak
umiarkowania utrudnia osad
pozwalajacy okreslic, co jest
naprawde dobre. Jaki zal budza ci,



dla ktorych przyjemnosc staje sie
kryterium podejmowania decyz;ji!
Osoba nieumiarkowana pozwala sie
wodzi¢ wszelkim impulsom, ktdre
wzbudza w niej otaczajacy swiat.
Odrywa sie od rzeczywistosci i
poszukuje szczescia w ulotnych
przezyciach, ktore przez to, ze sa
przejsciowe i nietrwale, nigdy nie
zaspokajaja pragnien do kornca.
Przynosza jedynie niepokoj i
destabilizacja osobe, ktéra wpada w
Wwir samozniszczenia.
Wstrzemiezliwo$¢ natomiast
przynosi pokoj i ukojenie, nie ttumi
ani nie neguje dobrych pragnien i
szlachetnych uczué, czyni jedynie
czlowieka na nowo panem samego
siebie.

Szczegolna odpowiedzialnosc w tej
dziedzinie spoczywa na
supernumerariuszach
podejmujacych wysitek budowania
chrzescijanskich domow. Sw.
Josemaria zauwazal, ze rodzice



powinni uczyc¢ swoje dzieci Zy¢
wstrzemiezliwie (...). To trudne,
ale trzeba by¢ odwaznym: miejcie
odwage wychowywac do
umiarkowania [21] .
Najskuteczniejszym sposobem
przekazywania tej postawy,
szczegOlnie maltym dzieciom, jest
przykiad. Dzieci zrozumiejg piekno
wstrzemiezliwosci jedynie wtedy,
gdy beda widzialy, jak z mitosci do
nich odmawiacie sobie jakiej$
zachcianki, poswiecacie wlasny
wypoczynek, by sie nimi zajaé, by im
towarzyszyc¢ i w ten sposob
wypelnia¢ wasza rodzicielska misje.
Wyswiadczycie im ogromng
przystuge uczac ich uzywac dobrze
tego, co maja. Powtarzam, jesli
zadbacie o umiarkowanie w zyciu
rodzinnym, Pan wynagrodzi wasze
rodzicielskie wyrzeczenia i
poswiecenie, a w waszych wiasnych
domach narodza sie powotania do
oddania zycia Bogu.



Mestwo

8. Zdarza sie, ze doSwiadczamy
pewnego wewnetrznego oporu
wobec koniecznosci podjecia
wysitku, ktory wymagatby pracy,
poswiecenia czy wyrzeczenia.
Mestwo ,,zapewnia wytrwato$¢ w
trudnosciach i stalo$¢ w dazeniu do
dobra. Umacnia decyzje opierania sie
pokusom i przezwyciezania
przeszkdd w zyciu moralnym. Cnota
mestwa uzdalnia do pokonywania
strachu, nawet strachu przed
$miercia, do stawienia czola probom
i przesladowaniom” [22] .

Walczmy o wyrobienie w sobie
nawyku zwyciezania w rzeczach
matych: przestrzeganiu planu dnia,
zachowywaniu porzadku
materialnego, nie ulegania
zachciankom, opanowywaniu
gniewu, koniczeniu rozpoczetych
zadan itd. Dzieki temu szybciej
odpowiemy na wymagania naszego



chrzescijanskiego powotania.
Ponadto praktykujac mestwo
nauczymy sie cierpliwosci, znoszenia
clerpienia bez popadania w
clerpietnictwo, pokonywania
przeciwnosci wynikajacych z
naszych wlasnych ograniczen i
stabosci, ze zmeczenia, z okolicznosci
zewnetrznych, z powodu
niesprawiedliwosci czy z braku
odpowiednich srodkéw. Mezny jest
ten, kto wytrwale spelnia to, co
uwaza za swoj obowiqzek, co
nakazuje mu sumienie; ten, kto nie
mierzy wartosci swojej pracy
wylqgcznie osigganymi
korzysciami, ale stuzbq
swiadczonq innym ludziom.
Mezny nieraz cierpi, ale znosi
cierpienie; placze, lecz potyka tzy;
nie poddaje sie, gdy wzmagajq sie
przeciwnosci [23] .

Podejmowanie na co dzien zadania
wlasnego uswiecenia oraz
apostolstwa posrod swiata wymaga



oczywiscie wytrwalosci. By¢ moze
pojawia sie przeszkody, ale osoba
poruszana moca Boza — quoniam tu
es fortitudo mea (Ps. 31,4) - Ty
bowiem jeste$ moja twierdzg — nie
boi sie postepowac zgodnie z
zasadami wiary, glosic jej 1 bronic,
nawet gdy oznacza to konieczno$¢
pojscia pod prad. Spdjrzmy jeszcze
raz na pierwszych chrzescijan:
napotykali liczne przeszkody,
poniewaz nauka Chrystusowa
stanowila — tak wowczas jak 1 dzis -
znak sprzeciwu (Ek 2, 34). Swiat
dzisiejszy potrzebuje mezczyzn i
kobiet, ktorzy swoim codziennym
zyciem dadzg heroiczne i ciche
Swiadectwo licznych chrzescijan,
bezkompromisowo zyjacych
Ewangelia, spelniajacych swoje
obowiazki [24] .

Kultura osobista

9. Pragnienie pielegnowania cnot
ludzkich umozliwi oddychanie



atmosfera bonus odor Christi (por. 2
Kor 2,15), mitej woni Chrystusa . W
tym kontekscie szczegolnej wagi
nabiera kultura osobista, serdeczny i
peten szacunku sposob
postepowania wobec innych. Dbajmy
o0 to, by ksztaltowala nasze rodziny i
miejsca pracy, by byla obecna
podczas rozrywki, wypoczynku czy
uprawiana sportu. Moze to oznaczac,
ze nierzadko przyjdzie nam i w tej
sprawie iS¢ pod prad. Nie ulegajmy
lekowi jesli czasami nasz naturalny,
chrzescijanski sposob bycia zderzy
Sie z otoczeniem, poniewaz — jak
nauczal nas $w. Josemaria — na tym
wlasnie polega naturalnosc, o jaka
prosi nas Pan [25] .

Dzisiaj bardzo wzrasta koniecznos¢
zadbania o kulture osobistg i o
rozpowszechnianie jej w naszym
otoczeniu. Czesto falszywie pojeta
naturalnos$¢ wypiera zarowno w
rodzinach jak i w spoleczenstwie
przejawy delikatnosci we



wzajemnych relacjach. Delikatnosc
te mozna promowac na bardzo wiele
sposobow. Pierwszym jest jak zawsze
przyklad. Warto takze przypominac
o0 tej kwestii w czasie rozmow
osobistych lub podczas pogadanek
wyglaszanych w wiekszym gronie.
Wzajemny szacunek wyrazamy
przez godny i przyzwoity stroj, przez
dobor odpowiednich tematow
rozmow, przez staranie sie
zachowania ducha radosnej stuzby w
domu, w szkole, w miejscach
rozrywKki i odpoczynku; wreszcie w
dbalo$ci o materialne otoczenie
rodziny 1 w tylu innych drobnych
codziennych rzeczach.

Szczegolnie istotna jest troska by
kazdy naby} stosowny poziom
kulturalny, odpowiedni do jego
sytuacji indywidualnej wynikajacej z
nabytego wyksztalcenia, Srodowiska,
w Kktorym sie obraca czy osobistych
gustow i upodoban. Ogranicze sie
zaledwie do przypomnienia wam, jak



wazna role odgrywaja tu
odpowiednie lektury i dobre
wykorzystanie czasu przeznaczonego
na wypoczynek.

10. W osrodkach Opus Dei oraz w
przedsiewzieciach apostolskich
podejmowanych przez wiernych
Pralatury stwarza sie warunki by
mlodzi ludzie nauczyli sie mysle¢ o
innych i z pragnieniem shuzenia
hojnie wychodzili ku bliznim.
Zachecajmy ich w sposdb pozytywny
do wyksztalcenia w sobie ideatu
zycia, ktory nie pozwoli im zamknac
sie w mizernych, wygodnickich,
egoistycznych pragnieniach.
Pamietajmy, ze Sw. Josemaria
zachecal ich do ozywania w sobie
wszelkich szlachetnych ambicji
nadajac im wymiar nadprzyrodzony.

Jesli beda pielegnowac je w duchu
poswiecenia i starajac sie
przezwyciezac¢ niedogodnosci,
fatwiej bedzie im osiggnac



zrozumienie transcendencji i
nadprzyrodzonego wymiaru tych
wysitkow. Tym samym, jesli beda
szanowac w sobie te wysilki, latwiej
bedzie pomagac im, by czynili jeszcze
wieksze postepy w zyciu
wewnetrznym i stawali sie
odpowiednimi narzedziami w reku
Chrystusa, w shuzbie Kosciotowi i
spoleczenstwu.

Wiele dziewczat i wielu chlopcow -
powiedzial kiedys Jan Pawel II — ,jest
bardzo wymagajacych w odniesieniu
do tego, co dotyczy sensu i sposobu
zycia i pragnie uwolni¢ sie od
moralnego i religijnego
nieuporzadkowania. Pomozcie im w
tym przedsiewzieciu. Nowe
pokolenia sg w rzeczywistosci
otwarte i wrazliwe na wartosci
religijne, cho¢ nieraz w sposéb
nieSwiadomy. Wyczuwaja
intuicyjnie, ze relatywizm religijny 1
moralny nie daje szczescia oraz ze
wolnosc bez prawdy jest pusta i



zludna” [26] . Stworzenie
zadowalajgce sie ograniczonymi
horyzontami z wielka trudnoscig
moze zdoby¢ prawdziwg formacje
ludzka i chrzescijanska. Nie
przestawajmy dodawac miodym
otuchy, by umieli stawa¢ meznie
wobec problemow tego Swiata.

Kultura osobista u duszpasterzy

11. Réwniez kaptani koniecznie
musza pielegnowac cnoty ludzkie.
Wynika to z samej natury postugi
duszpasterskiej. Prezbiterzy
wypelniajg swoje zadania
duszpasterskie posSrod Swiata, w
bezposrednim kontakcie z réznymi
grupami osob, ktore, jak wskazal don
Alvaro, ,bywaja nieublaganymi
sedziami kapltana skupiajac sie
przede wszystkim na jego sposobie
postepowania jako cztowieka” [27] .

Kaplan uprzejmy, wyksztalcony,
chetnie poSwiecajacy czas innym
umie sie dobrze zaprezentowac i



uczynic¢ walke chrzes$cijanina
przyjemna.

Zadna okoliczno$¢ nie zmusita $w.
Josemarii po porzucenia wznioslej
idei kaplana. Z jednej strony winien
on stac sie wszystkim dla wszystkich,
aby wszystkich pozyskac (por. 1 Kor
9,19). Z drugiej jednak nie moze
zapominad, ze reprezentuje przed
ludZzmi Chrystusa. Wynika stad
logiczny wniosek, ze winien on
podjac¢ wysitek, w ramach swoich
osobistych ograniczen, pokazania
wiernym oblicza Pana poprzez swoje
osobiste postepowanie. Zalecenia,
ktore Zalozyciel kierowal pod
adresem duchownych wzywajac ich
do poprawnego sposobu ubierania
sie, by ludzie mieli mozliwos$¢
rozpozna¢ w nich stugi Chrystusa,
szafarzy tajemnic Bozych (por. 1 Kor
4,1), zachowuja swoja aktualnos¢ w
calej rozcigglosci.



Kaplanstwo obejmuje cale zycie
prezbitera. Wiasnie po to, by byt
rzeczywiscie i stale do dyspozycji,
powinien by¢ latwo rozpoznawalny,
a stroj kaplanski — sutanna lub
clergyman - sa wyraznymi znakami
rozpoznawczymi. We wspolczesnym
spoleczenstwie, bardzo
przywigzanym do kultury
obrazkowej, a jednoczesnie chyba
oddalonym od Boga - stroj kaptanski
nie pozostanie niezauwazony.
Dlatego kaplani Pralatury nosza
pelny stroj kaplanski wykonujac
swoja postuge duszpastersky, zwykle
tak w Swiatyni jak i w naszych
osrodkach. O krajach, w ktorych
panuja inne zwyczaje — stwierdzatl
nasz Ojciec — nie wspominam.
Bedziemy czyni¢ zawsze to, co
zarzadzi Kosciol. Jednakze w domu
bedziemy nosi¢ sutanny. Ci, ktorzy
mowia o wolnosci, winni co
najmniej uszanowac¢ naszga wolnos¢
w zakresie stroju domowego [28] .



FORMACJA DUCHOWA

12. Ten aspekt formacji powinien
zajmowac ,miejsce uprzywilejowane
w zyciu kazdego czlowieka, ktory jest
wezwany do stalego poglebiania
zazylosci z Jezusem Chrystusem,
wiernosci woli Ojca oraz oddania sie
braciom w mitosci i sprawiedliwosci”
[29] .

Papiez Benedykt XVI przypomnial, ze
w najstarszej tradycji Kosciola
droga formacyjna chrzescijanina
— bez zaniedbywania
systematycznego nauczania prawd
wiary — miala zawsze charakter
osobistego doswiadczenia, w
ktorym zywe i przekonywajace
spotkanie z Chrystusem,
gloszonym przez wiarygodnych
swiadkow, odgrywalo zasadnicza
role [30]. Zycie w jednosci z
Chrystusem, dazenie do SwietosSci
karmi sie pomocami duchowymi:
znajomoscia doktryny katolickiej,



zyciem liturgicznym i
sakramentalnym, towarzyszeniem
duchowym.

Utozsamienie sie z Jezusem
Chrystusem

13. Dzieki dzialaniu Ducha Swietego
istnieje w KoSciele niezliczona ilos¢
sposobdw nasladowania Chrystusa.
Nasz Ojciec pisat o tym w ten sposob:
Powinniscie tak roznic sie miedzy
sobq, jak rozniq sie swieci w
niebie, gdyz kazdy z nich ma swoje
wlasne cechy jak najbardziej
osobiste. — Ale tak podobni do
siebie, jak swieci, ktorzy nie byliby
swietymi, gdyby kazdy z nich nie
utozsamit sie z Chrystusem [31] .

Opus Dei, oprdcz praktyk poboznosci
—wszystkie z nich to praktyki
tradycyjne w Kosciele — ktore zaleca
swoim wiernym i tym, ktorzy w jakis
sposob biora udzial w jego dzietach
apostolskich, przekazuje ducha,
ktory ulatwia podjecie wyzwan i



nadanie sensu wlasnemu zyciu,
czynigc jego fundamentem synostwo
Boze w Chrystusie. Osig — zawiasem —
wokot ktorego obraca sie cale dzielo
uswiecenia, siebie samego i innych,
jest praca zawodowa wykonywana
jak najlepiej, w zjednoczeniu z
Chrystusem i1 ozywiana pragnieniem
stuzenia innym.

Ta pomoc duchowa ulatwia zdobycie
jednosci zycia, poniewaz wierni
Pralatury oraz czlonkowie
Stowarzyszenia Kaplanskiego
Swietego Krzyza uczg sie
wykorzystywania konkretnych
sytuacji, w jakich sie znajdujg, do
przeksztalcania ich w okazje i Srodki
do uswiecenia i apostolstwa, zawsze
zachowujgc catkowitg wolnos¢
osobistg w kwestiach zawodowych,
spolecznych, politycznych itd., ktore
Kosciol pozostawia wilasnej decyzji
katolikow.



W tym sensie Sw. Josemaria
wyjasnial, Ze nie mozna stawiaé
granicy miedzy pracq a
kontemplacjq, nie mozna
powiedziec: dotqd jest modlitwa, a
dotqd jest praca. Modlitwa,
kontemplacja w obecnosci Boga,
trwa stale. Zewnetrznie
postrzegani jako osoby aktywne,
docieramy tam, gdzie dochodzili
najwieksi mistycy: coraz wyzej od
padolow wzlatujac, chwycilem
polow, az do serca Boga [32] . Jakze
nie odkry¢ echa tych nauk w stowach
Papieza Jana Pawla II skierowanych
do wiernych Opus Dei w
Castelgandolfo? Zy¢ w $wiecie w
jednosci z Bogiem, w jakiejkolwiek
sytuacji, starajac sie byc coraz
lepszymi z pomoca }aski i dajac
poznac Jezusa Chrystusa przez swoje
Swiadectwo zycia. Coz piekniejszego i
wzbudzajacego wiekszy zapal niz te
idealy? Wy, wlaczeni i przemieszani
z ta radosna i cierpiaca ludzkoscia,



chcecie jg kochac, oSwiecac i zbawiac
[33].

Srodki

14. Scisle powigzanie pracy z walka
ascetyczng, kontemplacja i
wykonywaniem misji apostolskiej
wymaga glebokiego przygotowania.
Dlatego tez Opus Dei oferuje szeroki
wachlarz srodkow formacyjnych
osobistych i zbiorowych. Wsradd tych
osobistych jedno ma szczegdlne
znaczenie: chodzi o rozmowe
braterska, ktorg okreslamy rowniez
mianem Confidencia*, wlasnie ze
wzgledu na to, ze cechuje sie pelnia
zaufania miedzyludzkiego.

Jest to rozmowa nalezgca do praktyki
kierownictwa duchowego, ktora
nalezy umiesci¢ w kontekscie
braterskiej stuzby majacej na celu
peine, wolne i odpowiedzialne
przezywanie codziennego spotkania
z Chrystusem posrod swiata. Juz na
kartach Nowego Testamentu



odnajdujemy fragmenty opisujace,
jak Pan zechcial postuzy¢ sie
posrednictwem mezczyzn i kobiet w
prowadzeniu dusz do celu, jakim jest
Swieto$c. Gdy na drodze do
Damaszku powotluje sw. Pawla, prosi
go, by udal sie do innego cztowieka
imieniem Ananiasz, ktory przekaze
mu to, co powinien wiedzie¢ na
temat nowej drogi, na ktdra ma
wstapic¢ (por. Dz 9, 6-18; 22, 10-15).
Pawel pojdzie nastepnie do
Jerozolimy videre Petrum , by
zobaczyc sie z Piotrem i nauczy¢ sie
od niego wiele o nauce i zyciu
chrzescijanskim (por. Ga 1,18).
Tradycja kierownictwa duchowego
rzeczywiscie wywodzi si¢ z
pierwszych chwil istnienia KoS$ciola.

W Opus Dei ta pomoc duchowa ma
na celu ulatwienie wiernego
przyjecia ducha, ktory nasz
Zalozyciel otrzymal od Boga i nam
przekazal oraz ktory zostat



przedstawiony Kosciolowi jako droga
Swietosci [34] .

15. Sw. Josemaria wyjasnial, ze
kierownictwo duchowe w Dziele jest
realizowane in actu , to znaczy w
chwili, gdy odbywa sie ta rozmowa.
Postuga ta nalezy do obszaru pomocy
radg w czynieniu postepow w zyciu
chrzescijanskim. Nasz Ojciec
porownywatl nieraz kierownictwo
duchowe do zadania brata, ktory
przejmuje sie droga mlodszych braci
albo do lojalnego przyjaciela lub
przyjaciotki, powodowanych
pragnieniem zachecania innych do
tego, by stawali sie lepszymi
chrzescijanami [35] .

Rozmowa ta jest ostatecznie
rozmowag miedzy bracmi, nie zas
rozmowa podwiladnego z
przetlozonym. Ci, ktorzy prowadza
rozmowy braterskie, dzialaja z
nadzwyczajna delikatnoscia,
wynikajaca z troski wylacznie o zycie



wewnetrzne i zadania apostolskie
swoich braci, nigdy nie prébujac
wplywac na sprawy doczesne — o
charakterze zawodowym,
spotecznym, kulturowym,
politycznym itd.

Rozgraniczenie miedzy
sprawowaniem jurysdykeji i
kierownictwem duchowym osigga
sie w Dziele w praktyce miedzy
innymi dzieki temu, ze ci, ktorzy
prowadza rozmowy kierownictwa
duchowego - lokalni Dyrektorzy i
niektorzy inni wierni odpowiednio
przygotowani, a takze kaplani
podczas sprawowania sakramentu
Pojednania — nie maja zadnej wiadzy
nad osobami, ktérym pomagaj3.
Funkcja rzadzenia Dyrektoréw nie
odnosi sie do osob, ale do organizacji
Osrodkow i przedsiewziec
apostolskich. Zadaniem Dyrektorow
lokalnych w odniesieniu do swoich
braci jest porada braterska. Zatem
funkcje jurysdykcji i pomocy



duchowej nie zachodza na siebie w
jednym podmiocie. Jedyna podstawa
sprawowania wladzy nad osobami
jest w Pralaturze jurysdykcja
nalezaca do Pralata ijego
Wikariuszy.

Co zatem oferuje Opus Dei?
Zasadniczo kierownictwo duchowe
dla swoich wiernych i innych osob,
ktore o nie poprosza. Poniewaz my,
wierni Pralatury, dgzymy do
osobistego uswiecenia i do realizacji
misji Opus Dei w KoSciele, zwykle nie
mamy nic przeciwko rozmowie z
tymi, ktorych wskaza nam nasi
Dyrektorzy — nawet jesli jest to kto$
miodszy — zawsze z pelng wolnoscig i
z wiara w Boza laske, ktora postuguje
sie ludzkimi narzedziami. Rozmowa
braterska nie jest zdaniem raportu ze
stanu sumienia. Jesli w ramach
kierownictwa duchowego
zostaniemy o co$ zapytani — a czasem
dobrze jest, zeby nas zapytano, bywa
to nieraz wrecz konieczne —



rozmowa bedzie prowadzona z
ogromna delikatnos$cia, poniewaz,
mowigc wprost, nikt nie jest
zobowiagzany do poruszania w czasie
tej rozmowy tego, co jest materia
spowiedzi.

Wszystko to, co wam, moje dzieci,
mowie, wydaje sie wam oczywiste,
jednakze pragnatem umiesci¢ tow
aktualnym kontekscie spotecznym, w
ktorym panuje szczegdlna
wrazliwos¢ na punkcie
poszanowania prywatnosci, mimo ze
wiele jest w pewnych srodowiskach
braku skromnos$ci i braku
poszanowania zycia prywatnego
innych. Gdy poznawaliSmy Dzielo,
wszystkim nam mdéwiono, ze nie
przyjdzie nam na mysl i nie
przychodzi, nazywac kogos, kto nas
shucha ,,moim kierownikiem
duchowym” po prostu, powtorze,
dlatego, ze nie ma i nigdy nie bylo w
Dziele takiej wylgcznej relacji z jedna
osoba. Ktos, kto prowadzi rozmowe



braterska, przekazuje ducha Opus
Dei nic od siebie nie dodajac. Ten, kto
podejmuje sie zadania stuzenia ta
forma pomocy, znika, by postawi¢
dusze przed obliczem Pana, w
ramach cech charakterystycznych
naszej drogi. Droga Dziela, ktdra, jak
mawial nasz Ojciec, jest bardzo
szeroka. Mozna is¢ prawq stronq
lub lewq, jechac¢ konno, rowerem,
is¢ na kolanach lub na czworaka,
jak wtedy, gdy byliscie dziecmi; a
nawet poboczem, o ile nie schodzi
sie z drogi [36] .

Sakrament Pojednania

16. Oprocz rozmowy braterskiej
spotykamy sie — zwykle co tydzien -z
kaptanem, by otrzymac duchowa
pomoc zwigzana ze spowiedzig
sakramentalng. Co zrozumiate,
pomagaja nam spowiednicy
wyznaczeni dla danego Osrodka,
wyswieceni przede wszystkim po to,
by z pelna dyspozycyjnoscia stuzyc



swoim braciom i siostrom. Znaja
naszego ducha i zyja nim, dlatego tez
sa znakomicie przygotowani do tego,
by nam doradzac, nigdy by nam
cokolwiek nakazywac. Podobnie
zachowuje sie ktos, kto majac lekarza
rodzinnego, idzie do niego, a nie do
innego, nieznanego sobie doktora.

Jednoczes$nie, co zawsze jasno
stwierdzal Sw. Josemaria, wierni
Pralatury tak samo jak wszyscy
katolicy ciesza sie pelng swoboda
spowiadania sie czy rozmawiania z
kazdym kaplanem majacym
odpowiednie pozwolenia do
sprawowania swej postugi: zaskakuje
was, ze przypominam wam prawde
tak oczywistg, jednak wskazane jest
0 niej wspomnie¢, poniewaz jest ona
chyba mniej znana przez tych, ktérzy
nic nie wiedzg o Opus Dei czy o
duchu wolnosci wlasciwej
nasladowcom Chrystusa. Ponadto
nasz Ojciec ustalil, ze co do zasady
kto inny powinien prowadzic¢ z nami



rozmowe braterska, a kto inny
stucha¢ naszej spowiedzi.

Duch inicjatywy a ulegtosc

17. Kierownictwo duchowe zaklada,
Ze osoby, ktore z niego korzystaja,
pragna postepowac naprzod w
nasladowaniu Chrystusa. To przede
wszystkim one sa zainteresowane w
szukaniu tego wsparcia ze stosowna
czestotliwoscia, otwierajac z prostota
serce, pozwalajac, by stawiano im
cele, dodawano otuchy, gdy
pojawiaja sie trudnosci, stuzono rada
1zrozumieniem. Dlatego postepuja z
duchem inicjatywy i
odpowiedzialnosci. Rada innego
chrzescijanina - w kwestiach
moralnych i sprawach wiary
zwlaszcza rada kaplana - jest
poteznq pomocq w poznaniu tego,
czego Bog zqgda od nas w danej
sytuacji. Rada nie eliminuje
jednak osobistej
odpowiedzialnosci — to kazdy z



nas osobiscie podejmuje
ostatecznq decyzje i kazdy z nas
osobiscie zda rachunek przed
Bogiem z podjetych decyzji [37] .

Korzystajac z kierownictwa
duchowego, by odpowiadac na
dziatanie Ducha Swietego, wzrastac
duchowo i utozsamiac sie z
Chrystusem, winniSmy pielegnowac
cnoty szczerosci i ulegtosci
charakteryzujace dusze, w ktorej
dziala Duch Swiety. Zwracajac sie do
wszystkich wiernych, nie tylko
wiernych Dziela, Sw. Josemaria
powiedzial: Znacie obowiqzki
chrzescijanskie na tyle, by pojs¢
pewnie i bezpiecznie drogq
prowadzqcq do swietosci; jestescie
rowniez uprzedzeni o niemal
wszystkich trudnosciach, gdyz
ujawniajq sie one juz na samym
poczqtku drogi. Teraz nalegam,
abyscie pozwolili sobie pomac, dali
sie prowadzi¢ duchowemu
przewodnikowi, ktoremu



powierzycie swoje pragnienie
swietosci i codzienne problemy,
ktore dotyczq zycia
wewnetrznego, porazki, ktorych
doznajecie i swoje zwyciestwa. W
tym kierownictwie duchowym
bagdZcie zawsze bardzo szczerzy.
Nie skrywajcie niczego, otworzcie
szeroko swojq dusze, bez leku i
wstydu. W przeciwnym razie
droga, z poczqtku tak prosta i
rowna, stanie sie kreta, a to, co na
poczqtku bylo zupetnie niczym,
zamieni sie w dtawiqcy wezel . [38]

Nawigzujac do nauk Ojcow Kosciola i
autorow literatury duchowej,
wspierajac sie doSwiadczeniem wielu
lat praktyki duszpasterskiej mowit
tez: jezeli do jakiejs duszy
wkradnie sie ,niemy diabet”,
niszczy wszystko. Jedynie wtedy,
gdy sie go natychmiast wyrzuci,
wszystko powraca do normy,
stajemy sie szczesliwi, Zycie staje
sie uporzqgdkowane. BaqdZmy



zawsze, zachowujqc roztropny
takt, wprost dziko szczerzy [39] .
Pan obficie wspiera swoja taska
pokore tych, ktdrzy przyjmuja
porady w kierownictwie duchowym
z wizja nadprzyrodzong,
dostrzegajac w tej pomocy gtos
Ducha Swietego. Tylko prawdziwa
uleglos¢ serca i umystu umozliwia
postep na drodze do swietosci, gdyz
Paraklet przez swoje natchnienia i
przez rade tych, ktérzy nam
postuguja nadaje nadprzyrodzony
wymiar naszym myslom,
pragnieniom i uczynkom. To On
sktania nas do przyjecia nauki
Chrystusa i do doglebnego jej
przyswojenia; On daje nam
sSwiatlo pozwalajgce nam poznac
nasze osobiste powotanie oraz sile
do wypelnienia wszystkiego, czego
oczekuje Bog. Jesli bedziemy ulegli
Duchowi S’wigtemu, obraz
Chrystusa bedzie w nas coraz
wyrazniejszy i z kazdym dniem
bedziemy sie coraz bardziej



przyblizac do Boga Ojca.
Albowiem wszyscy ci, ktorych
prowadzi Duch Bozy, sq synami
Bozymi (Rz 8,14) [40] .

Pokora i roztropnos¢ w postudze
kierownika duchowego

18. Zatrzymam sie teraz chwile nad
wymaganiami wobec tych, ktorzy
pomagaja innym udzielajac im
kierownictwa duchowego. Na
pierwsze miejsce wysuwa sie tu
koniecznos¢ kochania innych takimi,
jakimi sg, pragnac jedynie ich dobra.
W ten sposob ich postawa bedzie
zawsze pozytywna, optymistyczna i
zachecajaca. Winni oni réwniez
ksztaltowac¢ w sobie samych cnote
pokory, by nie zapomnieli, ze sg
jedynie narzedziami (por. Dz 9,15),
ktorymi Bog pragnie sie postuzyc dla
uswiecenia dusz.

Z drugiej strony winni oni
zatroszczyc sie o jak najlepsze
przygotowanie do wypelnienia



swojego zadania, poznac
podstawowe zasady ksztaltujace
zwyKkle zycie duchowe 0s0b i
roztropnie nie ufa¢ wylgcznie
wlasnemu osadowi, jesli wystapia
sytuacje szczegoOlne. W takich
przypadkach poza tym, ze powinni
wiecej sie modli¢, powinni takze
prosi¢ o wiecej Swiatta Ducha
Swietego do zbadania sprawy i
odkrycia istoty zagadnienia. Jesli jest
to konieczne, mozna, zgodnie z
zasadami moralnosci, poradzic sie
0sOb bardziej wyksztatconych.
Proszac o rade, dany przypadek
nalezy przedstawic jako hipotetyczny
i zmodyfikowac okolicznos$ci — w celu
zachowania $cisle tajemnicy
zwigzanej z wykonywana funkcjg -
tak, by ukryc¢ tozsamos$c¢ osoby, o
ktora chodzi, i zachowac stosowna
roztropnosc.

W Dziele od zawsze wiedzieliSmy i
wprost akceptowaliSmy, ze osoba
stuzgca rozmowa braterska moze



skonsultowac sie z odpowiednim
Dyrektorem, jesli uzna to za
stosowne, by jak najlepiej pomoc
zainteresowanemu. Aby duch
wolnosci i zaufania przejawial sie w
Sposob jeszcze bardziej widoczny w
tych sytuacjach — ktére nie sg
zwyczajne ani czeste — osoba, ktora
prowadzi rozmowe braterskg, prosi
osobe zainteresowanag, by
zdecydowala, czy woli sama poradzi¢
sie Dyrektora, czy tez ma to zrobic
osoba stuchajgca jej rozmowy
braterskiej. Taki sposob dzialania
wzmacnia srodki delikatnosci i
roztropnosci praktykowane od
poczatku.

Jednocze$nie wszyscy moga
swobodnie udac sie bezposrednio do
Ojca lub do Dyrektora Regionalnego
albo Dyrektora Delegacji, zeby
porozmawiac o swoim zyciu
wewnetrznym. To gwarantuje nam,
osobom korzystajacym z
kierownictwa duchowego w Opus



Dei, ze otrzymamy to, czego sobie
zyczymy 1 czego potrzebujemy:
ducha, ktorego przekazal nam sw.
Josemaria, bez zadnych dodatkow
ani modyfikacji. Jednoczesnie w
najmniejszym stopniu nie zostaje
naruszony obowigzek utrzymania
tajemnicy naturalnej, strzezonej z
najwieksza ostroznoscia i
surowoscia: osoba, ktdra by nie
przestrzegala tego punktu w sposob
wzorowy, pozbawiona bylaby
zasadniczej zdolnos$ci niezbednej,
aby udziela¢ kierownictwa
duchowego.

Ci, ktorzy pomagaja innym, winni
starac sie pobudzac¢ w kazdym
momencie wewnetrzng wolnosc
dusz, by dobrowolnie odpowiadaty
one na wymagania mitosci Bozej.
Kierownictwa duchowego nalezy
wiec udzielac unikajgac uniformizacji
wiernych Opus Deli, byloby to
nielogiczne i nienaturalne. Dzielo
chce, zebysmy byli jak najbardziej



wolni i rozni. Ale chce, Zebysmy
byli katolickimi obywatelami,
odpowiedzialnymi i
konsekwentnymi, tak by miedzy
rozumem a sercem kazdego z nas
nie powstawat rozdZwiek, by
kazde z nich nie podqgzalto swojq
droga, ale by byly zgodne i
stanowcze, by w kazdej chwili
czynic to, co jest ktos jasno
postrzega jako powinnosd, nie
poddajqc sie przejsciowym modom
bqdz tendencjom [41] . Co
oczywiste, muszg mowic z
odpowiednig pewnoscig siebie tak,
by pobudzi¢ stuchajacego do
podazania Sciezka wyznaczona mu
przez Boga; ale rOwniez z najwieksza
delikatnoscig, bo nie sg, ani nie czuja
sie panami, lecz stugami dusz:
fortiter in re, suaviter in modo .
Istotnie roztropnos¢ wymaga, aby
po otwarciu rany zawsze, gdy to
konieczne, stosowac lekarstwo w
sposob zdecydowany i bez
uciekania sie do potsrodkow. W



ten sposob powinnismy traktowac
przede wszystkim samych siebie
oraz tych, ktorym nasza pomoc
nalezna jest ze wzgledu na
porzqdek sprawiedliwosci i
mitosci [42] .

Mysl o tym, ze sami musimy nad
soba pracowac w danej kwestii nie
powinna stanowic przeszkody w
wypelnianiu tego zadania. Czy chory
lekarz nie moze leczy¢ nawet
wtedy, gdy jego dolegliwosc jest
chroniczna? Czy jego choroba
przeszkadza mu w wypisaniu
odpowiedniej recepty innym
chorym? Oczywiscie, Ze nie. Aby
leczyc innych, wystarczy mu
odpowiednia wiedza i stosowanie
jej z takq samgq troskliwosciq, z
jakaq zwalcza wtasne dolegliwosci
[43] .

Formacja liturgiczna

19. W obrebie formacji duchowej
sytuuje sie Scisle zwigzana z



formacja doktrynalno-religijng
mitos$¢ do Swietej liturgii Kosciota, w
ktorej — w szczegolny sposob we
Mszy Sw. —realizuje sie nasze
odkupienie [44] . Msza sw. stawia
przed nami najwazniejsze
tajemnice wiary, poniewaz jest
darem Trdjcy Swietej dla Kosciola.
Dlatego zrozumiatle jest, Ze Msza
powinna stanowic centrum i rdzen
duchowego zycia chrzescijanina
[45] .

Przestanie chrzescijanskie jest
przestaniem dziatajqcym . Oznacza
to, ze Ewangelia oraz liturgia, ktdra
Wnosi ja w nasze zycie, nie jest
jedynie przekazem tresci, ktore moga
by¢ poznane, ale jest przestaniem,
ktore tworzy fakty i zmienia zycie
[46] .

Nikt, kto posiada zdrowy rozsadek
oraz zmyst nadprzyrodzony, nie
moze mysle¢, ze liturgia jest ,,sprawa
duchownych” lub, ze duchowni



,odprawiaja” a lud po prostu
»asystuje.” Sw. Josemaria, bardzo
daleki od podobnych koncepcji,
zachecal wszystkich do uczestnictwa:
od zrozumienia $cistego zwigzku
miedzy liturgig Stowa 1 liturgia
eucharystyczng czy tez zasadniczego
wymiaru adoracji podczas Mszy, az
po konkretne szczegdly jak
korzystanie z mszalika, by ulatwic
wiernym uczestniczenie w niej,
najpierw sercem, nastepnie zas
przewidzianymi stowami i gestami.
Pamietam, ze styszalem, ze juz w
latach trzydziestych ubieglego wieku,
aby potwierdzi¢ to nauczanie, chcial,
by wierni w odpowiedzi na modlitwy
kaplana wypowiadali na glos
nalezace do nich czesci. Wowczas,
trzydziesci lat przed Soborem, nie
bylo to zwykla praktyka.

Liturgia stowa

20. Cala historia zbawienia, jak
rowniez liturgia, ktora sie odprawia,



charakteryzuje sie inicjatywa ze
strony Boga, ktory nas wzywa i
oczekuje od kazdego z nas
niezwlocznej odpowiedzi, z miltoscia,
ktora nada ksztalt calemu dniowi, z
pragnieniem, by Ofiara oltarza
trwala cala dobe.

Celebracja Stowa we Mszy Swietej
jest prawdziwym dialogiem, ktory
wymaga uwaznej odpowiedzi: Bog
przemawia do swego ludu, a lud
przyswaja sobie Boze slowa w
milczeniu, przez Spiewy itd.,
przylacza sie do tego wezwania
wyrazajac swoja wiare przez Credo i
peten ufnosci zanosi swoje prosby do
Boga [47] . W czytaniach Paraklet
mowi do nas ludzkimi stowami,
Zeby nasz umyst poznawat i
kontemplowat, zeby nasza wola sie
umacniala, a nasze dziatanie
realizowato [48] . Szanse na to, zZe
stang sie one rzeczywistoscig
naszego zycia zaleza od Bozej laski,
ale réwniez od przygotowania i



gorliwosci, tego kto je czyta i
rozwaza oraz stuchajgcego. ,,Pisma
Swiete rzeczywiscie prowadza nas ku
dokonywaniu szlachetnych czynow
oraz ku czystej kontemplacji” [49] .

Tu dochodzimy do punktu
stanowiacego bardzo konkretng
okazje do poprawy. Jak owocne sa
dla nas codzienne czytania mszalne?
Czy korzystamy z chwil ciszy
przewidzianych po Ewangelii, aby
skupic¢ sie na stowie Pana? Jak
przypomnialem, ,wielu z nas byto
Swiadkami tego, jak Sw. Josemaria
zanurzat sie w glebie czytan
mszalnych, stychac to bylo nawet w
tonacji glosu. Bardzo czesto
powtarzala sie pewna sytuacja: po
odprawieniu NajsSwietszej Ofiary
spisywat fragmenty sformulowan,
ktore najglebiej go poruszyly, aby
wykorzystac je w modlitwie
osobistej. W ten sposdb jego dusza i
sposob w jaki nauczal, stale sie
ubogacaly. Starajmy sie nasladowac



tak dobrego mistrza. Bog objawit sie
po to, bySmy go coraz bardziej i coraz
lepiej poznawali i bySmy pozwalali
innym Go poznac, nie ogladajac sie
na wzgledy ludzkie” [50] .

Liturgia eucharystyczna

21. W tej cze$ci Mszy Swietej kaplan
zasadniczo nie zwraca sie do
zgromadzonych wiernych.
Orientacja duchowa i wewnetrzna
wszystkich, kaptana i wiernych jest
skierowana versus Deum per Iesum
Christum , ku Bogu przez Jezusa
Chrystusa. Liturgia eucharystyczna
W sposob oczywisty nie jest
modlitwa kaplana ku ludowi i ludu
ku kaplanowi, ale wszyscy modla
sie ku jedynemu Panu. Dlatego tez
w czasie modlitwy patrza w tym
samym kierunku, ku wizerunkowi
Chrystusa w absydzie, ku krzyzowi
lub wprost w niebo, jak czynil to
Pan w czasie modlitwy kaplanskiej
w noc przed swoja Meka [51] .



22. W Ofierze Oltarza niezbedne sa,
Scisle ze soba polaczone,
postuszenstwo i poboznos¢: a sa to
rowniez warunki niezbedne po
temu, by liturgia byla zrédlem i
szczytem zycia Kosciola i zycia
kazdego chrzescijanina.
Postuszenstwo na pierwszym
miejscu, poniewaz ,stowa i
udoskonalana przez wieki dokladna
wymowa obrzedu liturgicznego sa
wyrazami uczuc¢ Chrystusa i ucza nas
odczuwad, tak jak On sam;
uzgadniajac z tymi stowami nasza
mysl, wznosimy serca do Pana”. [52]
Oto gleboki powdd dla ktorego
powinnismy by¢ postuszni,
powinnismy kochac kazde stowo,
kazdy gest, kazdg rubryke, poniewaz
zsylaja nam one dar Bozy, pomagaja
nam by¢ alter Christus, ipse Christus .

Sobor Watykanski II przypomnial, ze
peina skutecznosc¢ liturgii zalezy
rowniez od tego, czy dusza kazdego,
kaplana i wiernego, podaza za



glosem [53] . Benedykt XVI wyjasnia,
Ze w ceremoniach vox, slowa,
poprzedzaja nasz umyst. Zwykle
tak nie jest. Najpierw trzeba
pomysleé, a potem dopiero mysl
ubierana jest w slowo. Tu jednak
slowo jest najpierw. Swieta liturgia
daje nam slowa; powinniSmy w nie
wejs¢, zrozumiec ich odniesienie
do tej rzeczywistosci, ktora nas
poprzedza (...). Oto pierwszy
warunek: my sami winniSmy
przyswoic sobie strukture i stlowa
liturgii oraz Slowo Boze. A wiec
nasza celebracja jest istotnie
celebracja ,,z” Kosciolem: nasze
serce rozszerzylo sie i nie czynimy
»Czegos”, ale trwamy ,,z” Kosciolem
na modlitwie z Bogiem [54] .

W zyciu $w. Josemarii wspaniale
1acza sie ze soba poboznosc i
postuszenstwo, tworzac przyklad
czegos bardzo rzeczywistego: w
Zaden sposob nie moglibysmy
lepiej okazac naszego najwyzszego



zainteresowania i mitosci do
Najswietszej Ofiary jak
przestrzegajqc starannie az do
najdrobniejszych szczegotow
przepisow Liturgii przewidzianych
przez mqdrosc Kosciota. A poza
Mitosciqg winna przynaglac nas
“koniecznosc¢” upodobniania sie do
Jezusa Chrystusa, nie tylko w tym
co wewnetrzne, lecz takze w tym
Co zewnetrzne, poruszajqc sie - na
szerokich przestrzeniach
chrzescijanskiego ottarza - z
uroczystym rytmem i harmoniq
wyplywajqgcymi z swietosci
postusznej, ktora
podporzqgdkowuje sie woli
Oblubienicy Chrystusa, to znaczy,
Woli samego Chrystusa . [55]

Chcialbym, by te krociutkie
rozwazania wokot struktury Mszy
Swietej pobudzily nas wszystkich do
glebszego zainteresowania liturgia
stanowigcg pokarm zycia duchowego
ijego niezbedna czesc. Jakze



moglibySmy nie pamietac, ze nasz
Zalozyciel juz w odlegltym roku 1930
napisal, ze wszyscy w Dziele
powinni interesowac sie i ze
szczegolnq gorliwosciq stosowac
sie do wszelkich zalecen
liturgicznych, nawet do tych, ktore
wydajq sie mato, albo w ogole
nieistotne. Ten, kto kocha, dba o
szczegoty. Tak to widzialem: te
drobnostki sq czyms ogromnym:
mitosciq. Postuszenstwo
Papiezowi, az do najmniejszego
szczegotu, jest przejawem mitosci
do niego. A kochac Ojca Swietego,
to kochac Chrystusa i Jego Matke,
naszq Matke, Najswietszq Maryje
Panne. A jedynie tego pragniemy:
poniewaz Ich kochamy, chcemy, by
omnes, cum Petro, ad Iesum per
Mariam. [56]

KATOLICKA FORMACJA
DOKTRYNALNA



23. Ten, kto szczerze kocha Boga,
pragnie poznawac Go coraz bardziej
i coraz lepiej, nie zadowala sie
powierzchownoscig. Stara sie
zrozumiec jak najglebiej wszystko, co
Jego dotyczy. Zapal zdobywania
wiedzy teologicznej - dobrej i
solidnej doktryny chrzescijanskiej
- jest powodowany na pierwszym
miejscu pragnieniem poznawania
i mitowania Boga. Zarazem jednak
stanowi konsekwencje ogolnej
troski wiernej duszy o uchwycenie
najglebszego sensu tego swiata,
ktory jest dzietem Stworcy [57] .
Dlatego tez formacja, jaka Opus Dei
proponuje swoim wiernym, oceniana
z perspektywy doktrynalno-
religijnej, nakierowana jest na
zapewnienie nam znajomosci
doktryny Kosciola i jej poglebienia.

Podobng perspektywe spojrzenia na
Boga i Swiat mial bl. Jan Pawel II,
kiedy wskazywal na coraz bardziej
aktualna potrzebe katolickiej



formacji doktrynalnej. ,,Dzisiaj coraz
bardziej odczuwa sie pilng potrzebe
formacji doktrynalnej katolikow
Swieckich, nie tylko ze wzgledu na
naturalny proces poglebiania ich
wiary, ale takze na wymog
,uzasadnienia tej nadziei”, ktora w
nich jest, wobec swiata i w obliczu
jego powaznych i ztozonych
probleméw. Wynika z tego
bezwzgledna koniecznos¢
systematycznej katechezy ,
dostosowanej do wieku i réznych
sytuacji zyciowych, oraz bardziej
zdecydowana chrzes$cijanska
promocja kultury , jako odpowiedz
na odwieczne pytania nurtujace
czlowieka i wspolczesne
spoleczenstwo.” [58]

Od chwili powstania Opus Dei, a
nawet wczesniej, Sw. Josemaria
przejawial szczegodlna troske o to, by
osoby, nad ktorymi sprawowatl stalg
opieke duchowag, poglebialy swoja
formacje doktrynalno-religijna,



kazdy bowiem, w miare swoich
mozliwosci, powinien sie starac
zglebiac na powaznie, w sposob
naukowy, naszq wiare [59] .

24. Jak pisal Sw. Grzegorz Wielki
»,poboznosc jest zupeknie
bezuzyteczna, jesli nie przyjmuje sie
nauki” [60] oraz ,nauka jest niczym,
jesli nie praktykuje sie poboznosci”
[61] . Jak podkreslal nasz Zalozyciel,
studiowaniu doktryny winno
towarzyszy¢ prowadzenie
prawdziwego zycia duchowego,
zazyle obcowanie z Jezusem
Chrystusem w modlitwie i
Sakramentach Swietych, synowskie
nabozenstwo do Najswietszej Maryi
Panny. Nauczal, ze prawda zawsze
jest w pewnym sensie czyms
swietym: darem Boga, Bozym
sSwiattem prowadzqgcym do Tego,
ktory jest Swiatlem w swej istocie.
Dzieje sie tak zwlaszcza wowczas,
gdy prawda jest rozwazana w
porzqdku nadprzyrodzonym, gdy



wiec nalezy odnosic sie do niej z
szacunkiem, z milosciq (...). Co
wiecej, jestesmy przekonani, Ze ta
Boza prawda, ktorq znamy,
przekracza nasze mozliwosci
pojmowania: nasze stowa sq zbyt
ubogie, by wyrazic cate jej
bogactwo, ze jest wrecz mozliwe,
iz nigdy jej w pelni nie pojmiemy i
Ze staniemy sie tymi, ktorzy
przekazujq innym tres¢, samemu
jej do konca nie rozumiejqc . [62]

Wysilek podjety przez Pralature w
celu zapewnienia wszystkim swoim
wiernym i wielu innym osobom
odpowiedniego przygotowania
doktrynalnego jest szczegolnie cenny
w takich okresach, jak obecnie, gdy
potrzeba posiadania takiej wiedzy
jest jeszcze bardziej palaca. Z
radoscia powracamy do stwierdzenia
wygloszonego przez naszego
Zalozyciela przed wieloma laty: cate
Dzielo jest jednq wielkq katechezq
gloszonqg w sposob zywy, prosty i



bezposredni posrod spoleczenistwa
[63].

Wiernos¢ Magisterium i wolnos¢ w
kwestiach podlegajacych dyskusiji

25. Formacja doktrynalna dotyczy
wszelkich dziedzin: od filozofii po
teologie, prawo kanoniczne, itd.
Zapewniajac takie przygotowanie —
ktore w przypadku Numerariuszy i
Numerarii oraz wielu Przylaczonych
obejmuje programy nauczania
uczelni papieskich — przyczyniamy
sie do tego, by we wszystkich
warstwach spotecznych byli ludzie
zdecydowani dawac zywe
Swiadectwo Ewangelii, stowem i
czynem zawsze gotowi — jak pisze Sw.
Piotr — do obrony wobec kazdego, kto
domaga sie od was uzasadnienia tej
nadziei, ktora w was jest (1P 3,15).

Zgodnie z wielokrotnie
powtarzanymi zaleceniami
Magisterium, szczegdlne znaczenie w
wyjasnianiu poszczegolnych kwestii



filozoficznych i teologicznych ma
doktryna sw. Tomasza z Akwinu.
Wypelniamy w ten sposob zalecenie
Soboru Watykanskiego II i wielu
biskupow Rzymu: ,,glebiej w nie
(tajemnice zbawienia) wnikac i
wykrywac miedzy nimi zwigzek
podazajac za przykladem $w.
Tomasza” [64] .

Sw. Josemaria stosowatl sie do tych
wskazan i przypominat o nich
profesorom odpowiedzialnym za
Studia generalne Pralatury.
Jednoczesnie majac umyst otwarty
na postep nauki w dziedzinie teologii
wyjasnial, Ze z zalecenia tego nie
wolno wyciqgac wniosku, jakoby
mielibysmy ograniczac sie do
przyjmowania i powtarzania
wylqgcznie i wszystkich nauk sw.
Tomasza. Chodzi o cos zupelnie
innego: winnismy oczywiscie
pielegnowac doktryne Doktora
Anielskiego, ale w taki sposob, w
jaki on by to robit obecnie, gdyby



zyl. Dlatego tez nieraz trzeba
dokanczac to, co on sam mogt
zaledwie rozpoczqdé. Z tego samego
rowniez powodu przyjmujemy
wszystkie odkrycia innych
autorow, ktore odpowiadajq
prawdzie [65] .

Przypomnialem wam, przywotujac
stowa naszego Ojca, zasadnicza
ceche ducha Opus Dei: jako
organizacja nie mamy zZadnej
innej doktryny, niz to, czego
naucza Magisterium Stolicy
Apostolskiej. Uznajemy wszystko
to, co zostalo uznane przez
Magisterium i odrzucamy
wszystko to, co ono odrzuca.
Wierzymy mocno we wszystko to,
co przedstawia ono jako prawde
wiary, przyjmujemy rowniez
wszystko, co nalezy do katolickiej
nauki [66] . W ramach tej
obszernej doktryny kazdy z nas
ksztattuje wlasny poglad [67] .
Statuty Pralatury zabraniajg — jak



mowil nasz Zalozyciel — aby Opus Dei
samo tworzyto lub przyjmowato
jakas istniejaca szkole teologiczna
jako wlasng [68] . Jest to nie tylko
wyraz umilowania wolnosci, ale
rowniez zasadniczego faktu
eklezjologicznego: tego, ze wierni
Pralatury sg zwyklymi wiernymi lub
zwyklymi Swieckimi kaplanami,
posiadajacymi identyczny zakres
wolnosci opinii, jak pozostali
katolicy.

FORMACJA APOSTOLSKA

26. Doglebna znajomosc
podstawowych prawd religijnych, jak
rowniez kwestii moralnych i
etycznych, zwlaszcza zwigzanych z
wykonywaniem wlasnej pracy jest
istotna rowniez dla prowadzenia
szeroko zakrojonej dzialalnos$ci
apostolskiej w Srodowisku
zawodowym, w ktorym kazdy
funkcjonuje. Swiatlo nasladujacych
Chrystusa nie powinno znajdowac



sie w glebi doliny, lecz na szczycie
gory, aby widzieli wasze dobre
uczynki i chwalili Ojca waszego,
ktory jest w niebie (Mt 5,16) [69] .

Wiele jest oczywiscie 0s6b o wielkim
sercu zdolnych pokocha¢ Boga,
ktorym brakuje swiatta nauki
pomagajacego pokierowac ich
zyciem. Na chrzescijanach spoczywa
obowiazek i rado$c¢ przekazania im
tej nauki. W jasny sposob ilustruje to
pewien fragment z Nowego
Testamentu. Wypeiniajgc polecenie
Ducha Swietego diakon Filip wyszed}
na droge, ktora prowadzi do Gazy.
Przejezdzal tamtedy woz, ktorym
pewna wysoko postawiona osoba,
dworski urzednik krolowej
etiopskiej, wracal do swojego kraju z
Jerozolimy, dokad przyby} oddac
pokion Bogu. Gdy Filip podbiegt,
ustyszat, ze tamten czyta proroka
Izajasza: «Czy rozumiesz, co
czytasz?» - zapytat. A tamten
odpowiedziat: «Jakzez moge



[rozumie(], jesli mi nikt nie wyjasni?»
I zaprosit Filipa, aby wsiadt i spoczgt
przy nim. (Dz 8,30n)

Zadaniem katolikow jest wytrwale i
peine pokoju gloszenie dobrej
nowiny o Jezusie i eliminowanie tym
samym niewiedzy religijnej poprzez
szerzenie znajomosci nauki
objawionej. Apostolstwo
chrzescijanskie - a mam teraz na
mysli apostolstwo zwyczajnego
chrzescijanina, mezczyzny i
kobiety, ktorzy zyjq podobnie jak
inni ludzie - jest wielkq katechezgq,
w ktorej poprzez bycie z innymi,
poprzez lojalng, prawdziwgqg
przyjazn wzbudza sie u innych
glod Boga i pomaga sie im
odkrywac nowe horyzonty: z
naturalnosciq, z prostotq, jak
mowitem, poprzez przyktad
dobrze praktykowanej wiary,
dzieki uprzejmemu stowu,
petnemu jednak mocy Bozej
prawdy [70] .



Winni$my gorliwie rozszerzac
Prawde Chrystusowg, by inni
rowniez mogli mie¢ udzial w skarbie,
ktory otrzymalismy, by doswiadczyli,
ze nie ma nic piekniejszego niz
wpasc¢ w sieci Ewangelii Chrystusa.
Nie ma nic piekniejszego jak
poznac Go i opowiadac¢ innym o
przyjazni z Nim . [71]

27. W dekrecie o apostolstwie
Swieckich Sobor Watykanski IT
naucza, ze ,,Apostolstwo moze by¢ w
peini skuteczne jedynie pod
warunkiem wielostronnego i peinego
przygotowania. Takiego
przygotowania domaga sie nie tylko
potrzeba statego duchowego i
doktrynalnego postepu czlowieka
Swieckiego, ale takze przerdzne
okolicznosci spraw, 0sob i zajec, do
ktorych dostosowac sie musi jego
dzialalnos¢. Oprocz zwyczajnej
formacji wspdlnej ogélowi
chrzescijan liczne formy apostolatu



wymagajq takze przygotowania
specyficznego i szczegolnego”. [72]

W ostatnich latach to pragnienie
dusz wymagalto wiekszego
zaangazowania, by zneutralizowac¢
sekularyzm pracy ogromnymi
krokami naprzod, az zdoby} prawo
obywatelstwa w krajach tradycyjnie
chrzescijanskich. Celem nowej
ewangelizacji nie jest nic innego, jak
wlasnie to, by duch Chrystusa
ponownie przeniknat do glebi te
narody [73] . W Pralaturze praca ta
polega na kierowaniu i pobudzaniu
kazdej osoby do realizowania misji
ewangelizacyjnej otrzymanej na
Chrzcie, w duchu i sSrodkami
wlasciwymi dla Opus Dei przez
apostolstwo przyjazni i zaufania .

Jan Pawel II podkreslal, ze Swiat
potrzebuje wiarygodnych
ewangelizatorow, w ktorych zyciu,
zjednoczonym z krzyzem i
zmartwychwstaniem Chrystusa,



zajasnieje piekno Ewangelii (...).
Kazdy ochrzczony, jako Swiadek
Chrystusa, winien zdoby¢ formacje
odpowiednig do swego stanu, nie
tylko dlatego, by uchroni¢ wiare
przed oziebnieciem z braku troski w
nieprzychylnym srodowisku, jakim
jest Swiat, ale rowniez po to, by
wesprzec 1 pobudzi¢ ewangelizacyjne
Swiadectwo” [74] .

Osobiste apostolstwo przyjazni i
zaufania

28. Nasz Pan przyszed! na ziemie po
to, by wszystkie dusze osiggnely
zycie wieczne i chce rowniez polegac
na swoich uczniach: ut eatis , abyscie
szli — powtarza nam, chrze$cijanom,
tak jak Apostolom -1 owoc
przynosili, 1 by owoc wasz trwat (por.
] 15,16). Dlatego, moje dzieci, musimy
nies¢ Jego nauke do
najprzerozniejszych srodowisk, jako
ze chcemy przyprowadzi¢ do Pana
wszystkie dusze. Zaczniemy jednak



oczywiscie od tych, ktoérych Bog
postawil najblizej nas.

Jak wam powiedzialem, w Pralaturze
Opus Dei na pierwszy plan wysuwa
sie to, co Sw. Josemaria okreslat
mianem apostolstwa przyjazni i
zaufania : relacja osobista, dzieki
ktorej jedno serce w pragnieniu
otwarcia drugiego na delikatne
impulsy taski, przelewa w nie swoja
znajomosc¢ z Chrystusem i swoja
mitos¢ do Niego.

Przyjazn zaklada - a jednoczesnie
stwarza — wspolnote uczuc i
pragnien. Ale ,,obszarem, w ktorym
ta komunikacja dokonuje sie przede
wszystkim, jest wzajemne wspolzycie
(...); poniewaz przebywanie ze sobg
jest wilasciwe przyjazni” [75] . Ten
kontakt jest pierwszym krokiem
dokonanym na drodze przyjazni.
Dlatego z radoscig wykorzystujemy
okazje, jakie nam daje dzialalnos¢
zawodowa i spoleczna, by poznawac



nowych przyjaciol, pragnac im
pomagac, ale rowniez uczyc sie od
nich: przyjazn ze swej istoty jest
wzajemna. Nasz Ojciec zachecal nas
do zachowywania sie tak, jakby to
Chrystus przechodzit obok ludzi
Sciezkami codziennego zycia. Pan
pragnie postugiwac sie nami, tym,
ze przebywamy z ludzmi, tq
zdolnosciq, ktorq sam nas
obdarzyt - do kochania i bycia
kochanymi - do ciqglego
przysparzania Mu przyjaciot na
ziemi [76] .

Wsradd cech charakterystycznych
takiej stuzby szczegodlnie zaznacza sie
koniecznos¢ posiadania umiejetnosci
przystosowania sie do zdolnosci i
mentalnosci kazdej osoby tak, by
rozumiala ona to, co styszy. Sw.
Josemaria okreslal ten wysitek
podejmowany w celu bycia
zrozumianym mianem daru
jezykOow wyrastajacego niczym owoc
taski modlitwy i osobistego



przygotowania do tego, by nauka
Kosciola rozbrzmiewatla coraz to
nowymi dzwiekami w uszach
kolejnych stuchaczy. Nalezy
powtarzac to samo, ale na rozne
sposoby. To forma zawsze
powinna by¢ nowa, nie nauka [77] .

Chodzi o nasladowanie Jezusa, ktory
swoje najbardziej wznioste nauki
przekazywal za pomoca
przypowiesci postugujac sie
porownaniami, ktore wszyscy —
kazdy na swoim poziomie - byli
zdolni pojac. Podsycajmy w sobie
pragnienie przekazywania
chrzescijanskich prawd w
atrakcyjnej formie: Mowa wasza,
zawsze mita, niech bedzie zaprawiona
solg, tak byscie wiedzieli, jak nalezy
kazdemu odpowiadac (Kol 4,6). Nie
chodzi o poprawnosc czy o
pokazanie swojej erudycji, ale o
mowienie na temat, dla chwaty Bozej
i dla dobra dusz.



29. W tym kontekscie gleboka
znajomo$¢ Pisma Swietego — Starego i
Nowego Testamentu — owoc
regularnej lektury i gorliwej
medytacji ma fundamentalne
znaczenie. Przypominatl o tym
ostatnio Papiez Benedykt XVIw
adhortacji apostolskiej o Stowie
Bozym w misji KoSciola Verbum
Domini . Wymieniajgc wielkich
Swietych, ktérym Pan udzielit
szczegolnych task pozwalajacych
zglebi¢ duchowy przekaz Biblii,
Papiez stwierdza, Ze jednym z
takich promieni Swiatla jest sw.
Josemaria Escriva i jego
przepowiadanie o powszechnym
powolaniu do swietosci [78] .

Ojciec Swiety pisze, Ze wazna
dziedzing duszpasterstwa Kosciola,
dajaca mozliwos¢ madrego
odkrywania na nowo centralnego
miejsca slowa Bozego, jest
katecheza, ktora w swoich réoznych
formach i fazach zawsze powinna



towarzyszy¢ ludowi Bozemu [79] . I
wskazuje, jak spotkanie uczniow z
Emaus z Jezusem (por. bk 24, 13-35)
ukazuje w pewnym sensie wzor
katechezy, w ktorej centrum jest
swyjasnienie Pism”, jakie potrafi
da¢ jedynie Chrystus (por. Lk 24,
27-28), ukazujac w sobie samym ich
spelnienie. I tak rodzi sie na nowo
nadzieja silniejsza od wszelkiej
porazki, czynigca z tych uczniow
przekonanych i wiarygodnych
Swiadkow Zmartwychwstalego

[80] . Czy te zdania nie przypominajg
nam radosnych stow $w. Josemarii,
ze dzi$s Emaus to caly swiat, gdyz
Pan otworzyt Boze drogi na ziemi
[81] ?

Przypomnijmy jak on sam
interpretowatl ten fragment
Ewangelii wg Sw. Lukasza.
Komentowal go nastepujaco: cate
Zycie Chrystusa stanowi boski
wzor, ktory winnismy
nasladowad, ale to, co opowiada



nam Ewangelista o wydarzeniu w
Emaus, dotyczy nas w sposob
bardzo szczegolny [82] . Postugiwat
sie rowniez ta ewangeliczna scena,
by mowic¢ nam o osobistym
apostolstwie przyjazni i zaufania, by
podkresli¢ pewna niezwykle istotng
rzecz: nalezy wykazac inicjatywe,
wyjsc¢ bliznim na spotkanie, by maéc
im ofiarowac nasza przyjazn i pomoc
im szuka¢ Boga, zachowujac
szacunek dla prywatnosci i wolnosci
kazdego.

Zmartwychwstaly wychodzi na droge
do Emaus w poszukiwaniu dwoch
uczniow, ktérzy wracali do domu
przygnebieni bolesnymi
wydarzeniami, ktérych byli
$wiadkami: Meki i Smierci ich Pana.
Ten gest Jezusa poucza nas, ze
owocem przyjazni jest udziat w
radosciach i smutkach naszych
przyjaciol, ktorym winnismy
ofiarowac swoja solidarnos¢ i swaj
czas. Jezus wedruje u boku tych



dwoch mezczyzn, ktorzy stracili
prawie calq nadzieje, tak iz zycie
zaczyna wydawac sie im
pozbawione sensu. Rozumie ich
bol, przenika ich serca, przekazuje
im cos z zZycia, ktore w Nim jest .
[83] Podobnie winniSmy dzieli¢ sie z
nimi naszymi niepokojami,
nadziejami, trudnosciami, z jakimi
sie borykamy, jako jedni z wielu
naszych towarzyszy w pracy, aby nie
dzielila nas od nich zadna bariera:
jest to wspaniata cecha ducha Dziela,
ktore nie wyrywa nikogo z jego
miejsca na ziemi, ktore zacheca nas,
by$Smy pozostali posrod swiata nie
bedac Swiatowymi.

W ten sposob powinnismy
zachowywac sie we wlasnym
srodowisku, nie tracac z pola
widzenia faktu, ze —jesli jestesSmy
wierni — Chrystus Pan dziata w nas,
pragnac postugiwac sie naszym
przykiadem i naszym stowem w
docieraniu do innych osob, gdy one



jednoczes$nie ubogacaja nas swoja
przyjaznia. Nie ma nic bardziej
logicznego niz dzielenie sie miedzy
przyjaciotmi swoimi radosciami i
smutkami, swoimi powinnosciami i
oczywiscie najwiekszym skarbem
chrzescijanina, czyli wlasnie zyciem
w Chrystusie. WinniSmy mowic im o
Bogu, o radosci posiadania Go w
naszej duszy znajdujacej sie w stanie
faski, o ogromnej wartosci, jaka
jedynie On moze wnie$¢ w ludzka
egzystencje.

Dzialajac w ten sposob chrzescijanie
skutecznie wspolipracuja z Kosciotem
W jego misji ewangelizacyjnej,
prowadzac Chrystusa do serc i dusz
swoich znajomych, by przyczynic sie
do wzniesienia Krzyza na szczycie
wszystkich ludzkich dzialalnosci.

Apostolstwo rodziny i miodziezy

30. Wiele dziatan przyczynia sie do
poszerzenia panowania Kroélestwa
Bozego. Jednak niektore z tych



dziatan sa obiektywnie wazniejsze,
zgodnie z wymaganiami kazdej epoki
i kazdego miejsca. Rodzina, formacja,
miodziez, Swiat kultury stanowia
znaczna czes¢ owego wyzwania
nowej ewangelizacji, do podjecia
ktérego zacheca nas Ojciec Swiety.

Jesli chodzi o rodzine, pilng
koniecznoscia jest zapewnienie jej na
powrot oryginalnego humusu ,
zgodnie z zamiarem Bozym w chwili
stworzenia, a ktory niestety jest
narazony na zepsucie przez zwyczaje
i przepisy prawne wielu krajow.
Kapitalne znaczenie ma wspolpraca
katolikow z wyznawcami innych
religii lub osobami niewierzgcymi,
ale Swiadomymi, ze umacnianie
rodziny — wspdélnoty mitosci miedzy
mezczyzng a kobietg, nierozerwalnej
1 otwartej na zycie — stanowi
nieusuwalng podstawe
sprawiedliwego porzadku
spotecznego, dzieki ktorej ludzie
moga osiagnac dojrzaltosc i szczescie.



Poza pomoca ofiarowang we
wspolpracy z innymi, mozemy
pomagac malzonkom tez osobiscie,
na przykilad w osiggnieciu
wzajemnego przebaczenia oraz
zrozumienia faktu, ze ich zycie jest
wzajemnym oddaniem sie sobie; a
jesli jest to malzenstwo
chrzescijanskie, w zrozumieniu, ze sa
uczestnikami misterium: jednosci
Chrystusa z Jego KosSciotem. Ta
wzajemna wiernos¢, okazywanie
prawdziwej milo$ci mimo
uplywajacego czasu, wyznacza
rowniez szlak do Nieba.

Praca apostolska z mlodziezg zawsze
stanowi ogromne wyzwanie dla
Swiata i dla Kosciola, poniewaz jest
to czas ksztaltowania charakteru
tych, ktorzy nadadza kierunek
spoleczenstwu i poprowadza je
Sciezkami wyznaczonymi przez
Stworce i Odkupiciela.



Szczegolne znaczenie ma tutaj
apostolstwo rozrywki i dobrego
wykorzystania czasu wolnego.
Ogranicze sie tu jedynie do
przypomnienia tego, co napisalem
Wam w 2002 roku, o koniecznosci
wypelnienia chrze$cijanska trescia
»ZWYyczajow, praw, mody, Srodkow
przekazu, przedsiewziec
artystycznych. Wszystkiego tego, co
pozostaje w centrum batalii o nowa
ewangelizacje, do ktdrej Ojciec
Swiety nieustannie wzywa
chrzescijan. [84]

Apostolstwo i kultura

31. Szeroki $wiat mysli i kultury,
nauki, literatury i techniki nadal
pozostaje obszarem najwazniejszym,
jesli chodzi o konieczno$¢ oswiecenia
go Swiatlem Ewangelii. Chrzescijanie
sg zatem «wezwani do takiej wiary,
ktora pozwolitaby im krytycznie
konfrontowac sie ze wspolczesnag
kultura i oprzec sie jej pokusom;



skutecznie oddziatlywac na
srodowiska kulturalne, gospodarcze,
spoleczne i polityczne; ukazywac, ze
komunia miedzy czlonkami KoSciota
katolickiego i z innymi
chrzescijanami jest silniejsza od
wszelkich wiezi etnicznych; z
radoscig przekazywac¢ wiare nowym
pokoleniom; budowac kulture
chrzescijanska, zdolna
ewangelizowac najszerzej pojeta
kulture, w ktorej zyjemy»” [85] .

Przedsiewziecia apostolskie Dziela,
to morze bez brzegow . Chcemy
szeroko rozpostrze¢ nasze ramiona
kazdej osobie, jak Chrystus na
Krzyzu. Dlatego tak bardzo
pragniemy dotrzec do tych, ktérzy sa
najdalej od Boga. Tak nauczat nas sw.
Josemaria, ktory ukochat — zawsze to
powtarzal — apostolstwo ad fidem .
Nasz Ojciec zachecal nas do
szczegolnej gorliwosci w
apostolstwie ad gentes, do pogan
(...) Po pierwsze - to zawsze bede



powtarzatl - przez szczeraq, lojalng,
po ludzku dobrq przyjazn [86] .
Wykorzystujac okazje, jaka stanowi
wykonywanie pracy zawodowej w
zglobalizowanym $wiecie, latwo jest
nawigzac dialog z osobami innych
wyznan czy wierzen lub tez
niewierzacymi, by wznieca¢ w nich
pragnienie lepszego poznania Boga.
WinnisSmy pomagac rowniez tym,
ktorzy okazujg negatywny stosunek
wobec KosSciota Katolickiego, o ile
umiemy odnosic sie do nich z
delikatnoscig, cierpliwoscia,
zrozumieniem i milo$cig.

Za najwazniejsze uznaje - mowit
Benedykt XVI do Kurii Rzymskiej — ze
my, jako wierzacy, winniSmy
interesowac sie rowniez osobami
deklarujacymi sie jako agnostycy
badz ateisci. Gdy mowimy o nowej
ewangelizacji, takie osoby wrecz
sie przerazaja. Nie chca czuc sie
obiektem misji ani wyrzekac sie
swobody mysli i woli. Ale pytanie o



Boga zadaja sobie i oni, choc¢hy
nawet nie umieli uwierzyc, ze Bog
sie interesuje nami [87] .

Cho¢ w inicjatywach tego rodzaju
bardziej intensywnie uczestniczy
tylko niewielu, poczuwamy sie do
obowiazku wspierania ich nasza
modlitwg. Poniewaz kazdy z nas,
dzieci Bozych w Kosciele Swietym,
chce zy¢ tylko po to, by zanie$¢ Imie
Panskie do wszystkich ludow i
wszystkich kultur, do najdalszych
zakatkow ziemi (por Dz 9,15).

FORMACJA ZAWODOWA

32. Skoro zgodnie z duchem Opus Dei
codzienna praca stanowi trzon
uswiecenia osobistego i zasadniczg
podstawe pracy apostolskiej
wiernych, rozumiemy, ze Pralatura
zacheca do zdobywania
odpowiedniej formacji zawodowej.
Nauka, formacja zawodowa, jest
dla nas niezmiernie waznym
obowiqzkiem [88] .



Magisterium KosSciota podjeto w
ostatnich czasach temat pracy — a
wszyscy odczytujemy te nauke majac
W pamieci nauczanie $w. Josemarii
juz od 1928 r. — jako obszar
uswiecania sie wiernych swieckich.
Wskazywalo na potrzebe
ksztattowania takiej duchowosci
pracy , ktora wszystkim ludziom
pomoze dzigki niej przyblizac sie do
Boga — Stworcy i Odkupiciela,
uczestniczy¢ w Jego zbawczych
zamierzeniach w stosunku do
czlowieka i Swiata oraz poglebiac w
swym zyciu przyjazn z Chrystusem
[89] .

Praca a jedno$c¢ zycia

33. W homilii Namietnie kochac¢ swiat
Sw. Josemaria wskazywal, jak istotna
jest dla chrzescijanina jednosc Zycia
zapewniajaca harmonie poboznosci,
pracy i apostolstwa. Nauczatem
wytrwale stowami Pisma
Swietego: swiat nie jest zly, bo jest



dzietem rqk Bozych, bo Jahwe
spojrzal na niego i ujrzat, ze jest
dobry. To my, ludzie, sprawiamy),
Ze jest zly i brzydki; naszymi
grzechami, naszq
wiarotomnosciq. Nie wqtpcie w to,
kochani, ze jakakolwiek proba
wykrecenia sie od uczciwej,
codziennej rzeczywistosci jest dla
was mezczyzn i kobiet nalezqcych
do swiata, sprawq przeciwnqg woli
Boga. Przeciwnie, musicie teraz
Zrozumiec¢ — w nowym swietle —
Ze Bog wzywa was, abyscie mu
stuzyli w miejscu pracy i podczas
spetniania wszelkich obowiqgzkow:
w laboratorium, na sali
operacyjnej w szpitalu, w
koszarach, w auli uniwersyteckiej,
w fabryce, w warsztacie, na polu,
w domu i w calej ogromnej
roznorodnosci miejsc pracy. Bog
codziennie czeka na nas.
Zapamietajcie: istnieje cos
Swietego, Bozego, ukrytego w
sytuacjach najbardziej



prozaicznych i kazdy z was ma to
odkryd.

Nie ma innej drogi, moje dzieci:
albo potrafimy spotkac¢ Pana w
naszym codziennym zyciu, albo
nie spotkamy Go nigdy. Dlatego tez
moge wam powiedziec, Ze nasze
czasy powinny zwrocic¢ materii i
sytuacjom, ktore wydajq sie
najbardziej pospolite, ich
szlachetny i prawdziwy sens,
oddac je na stuzbe Krodlestwu
Bozemu, uduchowid, czyniqc z nich
srodek i okazje do naszego statego
spotkania z Jezusem
Chrystusem[90].

Formacja proponowana przez
Pralature ukierunkowana jest na
pobudzenie ducha
nadprzyrodzonego niezbednego
kazdemu do wytrwalej pracy z
mozliwie najwieksza ludzka
doskonatoscig, z pragnieniem stuzby,
czynigc ja narzedziem uswiecenia i



apostolstwa. Dlatego musimy starac
sie zdoby¢ w gronie
wspolpracownikow i kolegow
niezbedny prestiz zawodowy, ktory
mozemy 0siggnac peing
zaangazowania i poSwiecenia praca
na przestrzeni lat. Te konkretna
formacje kazdy zdobywa tak samo,
jak pozostali obywatele: na
uniwersytetach, w politechnikach, w
warsztatach itd., studiujac badz
uczac sie swojego zawodu. Duch
Dziela pobudza nas do
utrzymywania i cigglego
podnoszenia poziomu tego
przygotowania. Wszyscy kKorzystamy
z pelnej wolnosci zarowno
podejmujac wybdr zawodu jak i
sposobu, w jaki go wykonujemy.
Dzielo uczy tylko, w jaki sposob
mozemy sie w tych dziedzinach
uswiecac, nie wtracajac sie w decyzje
zawodowe danej osoby.

Nie jest wazny rodzaj zadan, jakie sie
realizuje, byle byla to praca uczciwa:



jaka praca jest wazniejsza:
wyktadowcy na Sorbonie, czy
wykonywanie prac domowych?
Odpowiem ci, ze jesli ty jestes
sSwieta, bo uswiecasz sie pracaq, to
wlasnie to jest najwazniejsze [91] .
A przy innej okazji dodawatl: kiedy,
myslqc o tych kobietach
pracujqcych na Uniwersytecie
Nawarry jako sprzqtaczki,
stwierdzam, ze nie wiem, czy ich
praca jest tak wazna jak cztonka
Senatu Uczelni, czy wazniejsza, nie
odgrywam komedii: po prostu
powtarzam to, co zawsze
myslatem. Praca jednej z takich
kobiet, wykonujqcej swoje zadania
z radosciq i miltosciq, moze by¢
wrecz heroiczna, bynajmniej nie
pospolita, i oczywiscie bardziej
efektywna niz praca wybitnego
badacza, ktory mysli jedynie o
swoich publikacjach. Podkreslam:
to, ktora praca jest wiecej warta,
zalezy od milosci i poswiecenia, z
jakaq jest wykonywana, ale niech to



bedzie poswiecenie pogodne,
radosne, chetne; w przeciwnym
wypadku lepiej jej w ogole nie
wykonywac [92] .

Na wszystkich katolikach spoczywa
obowigzek uczynienia tego, co jest w
ich mocy, by Chrystus rzeczywiscie
krolowal w spoleczenstwie, a
wyrazem tych swietych pragnien jest
rowniez staranie sie o zdobycie
niezbednego prestizu zawodowego,
Swiecznika , na ktorym ma swiecic¢
Swiatlo Chrystusa (por. Mk 4,21).

Studenci za$ powinni poczuwac sie
do obowigzku zdobycia dobrych
ocen. Nie zapominajcie o mysli, ktéra
Sw. Josemaria zapisal w Drodze , a
ktora stala sie mysla przewodnia dla
tylu pokolen mlodziezy na calym
Swiecie: godzina nauki w zyciu
nowoczesnego apostotla jest
godzing modlitwy [93] .

Czystos¢ intencji



34. Dbajac o swoje przygotowanie
zawodowe, pamietajmy
odpowiedzialnie, ze zajecie
zawodowe — jakiekolwiek — stanowi
dla nas srodek do osiagniecia
Swietosci 1 prowadzenia apostolstwa.
Pod zadnym pozorem nie wolno
traci¢ tego punktu widzenia wiasnie
teraz. We wspolczesnym swiecie
panuje tak wielka konkurencja, ze
latwo jest postawi¢ zawod na
pierwszym miejscu, ponad
obowiazkami wobec Boga, rodziny i
innych bliznich. Powtarzam, za
naszym Ojcem: pracujcie zwroceni
ku Bogu, nie pragnaqc ludzkiej
chwaty. Niektorzy widzq w pracy
srodek zdobywania zaszczytow,
czy tez wladzy albo bogactwa,
ktore zaspokoityby jego osobiste
ambicje, lub dla samego poczucia
dumy z wlasnej zdolnosci do
pracy. My, dzieci Boga bedqgce w
jego Opus Dei, nigdy nie widzimy w
podejmowanej przez nas pracy
czegokolwiek, co bytoby zwiqzane



Z egoizmem, proznosciq czy pychgq,
widzimy w niej jedynie okazje do
stuzenia wszystkim, z mitosci do
Boga [94] . Dlatego, dodawat,
dobrym probierzem czystosci
intencji, z jakq winniscie
wykonywac waszq prace
zawodowaq jest sposob, w jaki
wykorzystujecie relacje spolteczne
lub relacje przyjazni, by
przyblizac te dusze do Boga, a
nawet, gdy zaistniejq sprzyjajqce
okolicznosci, poruszyc¢ z nimi
kwestie ich powotania [95] .

W ramach przygotowania do pracy
zawodowej koniecznie powinnismy
starac sie poznac elementy nauki
katolickiej bezposrednio zwigzane z
dziedzing naszej dzialalnosci lub
szczegolnie aktualne w naszym
kraju, moze innych w jednym
miejscu, innych w drugim, ale
rowniez te, ktore sa istotne wszedzie;
np. zwigzane z malzenstwem i
rodzing, edukacja, ,ewangeliag zycia”,



bioetyka, sprawiedliwos$cia i mitoscia
w stosunkach pracy... Dlatego
przyklad uczciwosci w wypeinianiu
obowiazkéw zawodowych,
rodzinnych i spotecznych stanowi
wiarygodne Swiadectwo, ktore
wszyscy powinniSmy dawac. ,W
konsekwencji waszej uczciwosci
ludzkiej i chrzescijanskiej — jak Wam
pisalem — narodzi sie ponadto wiele
inicjatyw majacych bezposrednio na
celu rozwigzywanie konkretnych
problemoéw spotecznych, w
szlachetnej i braterskiej wspolpracy z
innymi mezczyznami i kobietami
dobrej woli. Wznosze w takich
chwilach me serce w dziekczynieniu
ku naszemu Panu za to, ze wokot
Pralatury, z pomoca tylu
Wspolpracownikow, katolikow i
niekatolikow, rozkwita taka obfitosc
dziel solidarnosci, ktore przyczyniaja
sie do zaszczepiania sprawiedliwosci
1 pokoju na ziemi, niosac dziesigtkom
tysiecy ludzi - jak mawial nasz Ojciec
— pelen mocy i pokoju balsam



mitosci ( To Chrystus przechodzi,
183)” [96] .

Spontanicznos$¢ apostolska

35. Drogie corki i synowie, chciatbym
Wam raz jeszcze uzmystowic, ze
jedynag ambicjq, jedynym
pragnieniem Opus Dei i kazdego z
jego dzieci jest stuzyc¢ Kosciotowi
tak, jak Kosciot chce, by mu stuzyd,
w ramach konkretnego powolania,
jakie otrzymalismy od Pana [97] .
Sw. Josemaria okreslal nieraz Opus
Dei mianem zorganizowanej
dezorganizacji, poniewaz jej
sposob wspolpracy z misja Kosciola,
polega zgodnie z wola Bozg na
oferowaniu osobom, ktore tego
pragna, formacji dotyczacej roznych
dziedzin. Mozna stwierdzi¢, ze
Pralatura Opus Dei calg swoja
energie zuzywa na realizacje tego
zadania, na prowadzenie tej
katechezy. Nastepnie kazde z Was
dysponujgc otrzymana i przyswojona



wiedzg, w wolnosci i zgodnie z
osobista odpowiedzialnoscig, staracie
sie wlac¢ chrzescijanskiego ducha w
tetnigcy krwiobieg spoteczenstwa.

Odpowiadajac na pytanie
dziennikarza o te tak
charakterystyczna ceche Dziela, nasz
Ojciec wyjas$nil, ze przywigzujemy
podstawowaq, szczegolnqg wage do
apostolskiej spontanicznosci danej
osoby, jej wolnej i
odpowiedzialnej inicjatywy,
prowadzonej pod wptywem Ducha,
a nie struktur organizacyjnych,
nakazow, taktyki i planow
narzuconych z gory, z siedziby
zarzqdu . [98]

Zanim zakoncze, powracam do
kwestii fundamentalnej: winniSmy
dzien po dniu umacniac sie w
naszym chrze$cijanskim oddaniu
Bogu i bliznim. Dolézmy staran o
zachowanie jak najscislejszej
wiernosci Ojcu Swietemu, modlac sie



stale za jego osobe i w jego
intencjach; zyjmy w serdecznej i
faktycznej jednosci z Biskupami i
wszystkimi wiernymi. Napelniajmy
sie optymizmem i wdziecznoscia
wobec Pana za laske uczestniczenia
w nowej ewangelizacji. Uciekajmy
sie do posrednictwa Najswietszej
Dziewicy, Krélowej Swiata i Matki
Kosciola, by udzielala znam z Nieba
potrzebnych lask.

Korzystajmy oczywiscie w calej
naszej pracy formacyjnej ze
szczegoOlnego posrednictwa Sw.
Josemartii, ktorego zycie 1 nauczanie
stanowi piekny wyraz ducha Opus
Dei, otrzymanego od Boga 2
pazdziernika 1928 r. ObySmy my,
jego corki i synowie, a takze wielu
innych, mogli iS¢ Sciezkami
ziemskimi czynigc je dzieki lasce
Ducha Swietego boskimi.

Z ogromna miloScig Was blogostawie,

wasz Ojciec



+ Javier

Rzym, 2 pazdziernika 2011

[1] Benedykt XVI, Encyklika Spe salvi,
2.

[2] Por. Benedykt XVI, List
apostolskiUbicumque et semper, 21 1X
2010.

[3]

. Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy sw. na zakonczenie
Swiatowych Dni Mlodziezy, 21 VIII
2011.

[4]

. Sw. Josemaria,



Rozmowy z pratatem Escrivaq,

24.

[5]
. Sw. Josemaria,
List

Z 6V 1945.

[6]
. Sw. Josemaria,
List

z 241111931, 9.

[7]

. Sw. Josemaria,



Droga,

372.

[8]

. Sw. Josemaria, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 18 VI 1972.

[9]
. Sw. Augustyn,
Kazanie

169, 13.

[10]

. Sw. Josemaria, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 1963.



[11]

. Sw. Josemaria,
Przyjaciele Boga
, 24.

[12]

Ibidem

, 26.

[13]

Ibidem



[14]
. Sw. Josemaria,
List

2911932, 28.

[15]

. BL. Jan Pawel II, adhortacja
apostolska

Christifideles laici
, 63.

[16]

Symbol Atanazjariski



[17]
. Sobor Watykanski II, dekret
Apostolicam actuositatem

, 4.

[18]
. Sw. Josemaria,
Przyjaciele Boga

, 14.

[19]

Ibidem

, 84.



[20]

Ibidem

[21]

. Sw. Josemaria, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 28 XI 1972.

[22]

Katechizm Kosciota Katolickiego

, 1808.



[23]
. Sw. Josemaria,
Przyjaciele Boga,

77.

[24]

. Benedykt XVI, rozwazanie przed
modlitwg Anio} Panski 28 X 2007.

[25]
. Por. Sw. Josemaria,
Droga,

380.

[26]



. BL. Jan Pawel II, przemowienie do
grupy biskupow niemieckich
przybyltych z wizytg

ad limina

18 XI 1999 r.

[27]
. Don Alvaro del Portillo,
Escritos sobre el sacerdocio

, Rialp, Madrid, 6-te wydanie 1990, s.
24.

[28]

. Sw. Josemaria, list z 8 VIII 1956.

[29]



. BL. Jan Pawel II, adhortacja
apostolska

Christifideles laici

, 60.

[30]

. Benedykt XVI, adhortacja
apostolska

Sacramentum caritatis

, 64.

[31]
. Sw. Josemaria,
Droga,

947.



[32]

. Sw. Josemaria, Zapiski ze spotkania
rodzinnego, 30 X 1964.

[33]

. BL.Jan Pawel II, homilia z 19 VIII
1979 r.

* hiszp.

confidencia oznacza poufna
rozmowe.[34]. Por. BL. Jan Pawel II,
konst. apost. Ut sit, 28 XI 1982.

[35]
. Por. Sw. Josemaria,

La Abadesa



de las Huelgas. Estudio teologico
juridico

, Rialp, Madrid 1974, 3. wydanie, s.
153. Ostatnio Kongregacja ds.
Duchowienstwa opublikowata
dokument

Kaptan, spowiednik i kierownik
duchowy, stuga Bozego mitosierdzia

, gdzie mOwi sie expressis verbis, ze
rowniez ,odpowiednio uformowani
wierni swieccy (...) realizujg postuge
tego doradztwa na drodze Swietosci”.

[36]

. Sw. Josemaria, zapiski z medytacji,
31 XII 1970.

[37]

. Sw. Josemaria,



Rozmowy z pratatem Escrivaq,

93.

[38]
. Sw. Josemaria,
Przyjaciele Boga,

15.

[39]

Ibidem

, 188.

[40]

. Sw. Josemaria,



To Chrystus przechodzi,

135.

[41]
. Sw. Josemaria,
List

Z 6V 1945, 35.

[42]
. Sw. Josemaria,
Przyjaciele Boga,

157.

[43]



Ibidem

, 161.

[44]
. Por. Sobor Watykanski II,
Sacrosanctum Concilium

2.

[45]
. Sw. Josemaria,
To Chrystus przechodzi,

87.

[46]

. Por. Benedykt XVI, Encyklika



Spe salvi,

2.

[47]

. por. Wprowadzenie Ogdlne do
Mszalu Rzymskiego, 55.

[48]
. Sw. Josemaria,
To Chrystus przechodzi

, 89.

[49]
. Sw. Jan Damascenski,

Wyktad wiary prawdziwej



, IV, 17.

[50]

Vivir la Santa Misa

, Rialp, Madrid 2010, ss. 65-66.

[51]

. Joseph Ratzinger — Benedykt XVI,
Opera omnia, tom IX, przedmowa.

[52]

. Konkregacja Kultu Bozego i
Dyscypliny Sakramentow, instrukcja

Redemptionis Sacramentum,

5.



[53]
. por. Sobor Watykanski II,
Sacrosanctum concilium

, 11.

[54]

. Benedykt XVI, spotkanie z
kaplanami z diecezji Albano, 31 VIII
2006.

[55]
. Sw. Josemaria,
KuzZnia,

833.



[56]
. Sw. Josemaria,
Zapiski wewnetrzne

110, cytat za ks. Alvaro del Portillo,
list z 15 X 1991.

[57]
. Sw. Josemaria,

To Chrystus przechodzi

10.

[58]

. BL. Jan Pawel II,

Christifideles laici



60.

[59]
. Sw. Josemaria,
To Chrystus przechodzi

, 10.

[60]
. Sw. Grzegorz Wielki,
Moralia

, 1, 32,45 (PL 75, 517).

[61]



Ibidem.

[62]
. Sw. Josemaria,
List

z 24X 1965, 24-25.

[63]
. Sw. Josemaria,
List

z 11 111 1940, 47.

[64]

. Sobor Watykanski II, Dekret o
formacji kaptanskiej



Optatam totius

16, por. Pius XII wystapienie z dnia
24 VI 1939, Pawel VI, wystgpienie z
12 III 1964, Jan Pawel II, encyklika

Fides et ratio

, 43-45.

[65]
. Sw. Josemaria,
List

2911951, 22.

[66]
. Sw. Josemaria,
List

214111964, 1.



[67]

. Sw. Josemaria, zapiski ze spotkania
rodzinnego z 30 VI 1961.

[68]
. por.

Codex Iuris particularis seu Statuta
Preelaturce Sanctee Crucis et Operis
Dei

, 109.

[69]
. Sw. Josemaria,

To Chrystus przechodzi



10.

[70]

Ibidem

, 149.

[71]

. Benedykt XVI, homilia Mszy Swietej
na inauguracje pontyfikatu, 24 IV
2005.

[72]
. Sobor Watykanski II, dekret
Apostolicam actuositatem

, 28.



[73]
. por. Benedykt XVI Encyklika
Caritas in veritate

29 oraz przemowienia m.in. z 19 X
2006, 11 VI 2007, 12 111 2010, 24 IX
2011.

[74]

. BL. Jan Pawel II, adhortacja
posynodalna

Ecclesia in Europa

49.

[75]



. Sw. Tomasz z Akwinu,
Komentarz do Etyki nikomachejskiej

, IX, 14.

[76]
. Sw. Josemaria,
List

2911932, 75.

[77]
. Sw. Josemaria,
List

z 30 IV 1946, 71.

[78]



. Benedykt XVI, adhortacja
apostolska

Verbum Domini,

48.

[79]

Ibidem

74.

[80]

Ibidem.

[81]



. Sw. Josemaria,
Przyjaciele Boga

, 314.

[82]

. Sw. Josemaria, zapiski ze spotkania
rodzinnego, kwiecien 1951.

[83]
. Sw. Josemaria,
To Chrystus przechodzi

, 105.

[84]



List

z 28 XI 2002, 11.

[85]

. BL. Jan Pawel II, adhortacja
posynodalna

Ecclesia in Europa

, 50.

[86]

. Sw. Josemaria, notatki ze spotkania
rodzinnego, 15 IV 1973.

[87]

. Benedykt XVI, przemowienie do
Kurii Rzymskiej 21 XII 2009.



[88]
. Sw. Josemaria,

Droga

334.

[89]

. BL.Jan Pawel II, encyklika

Laborem exercens

24.

[90]

. Sw. Josemaria, homilia



Namietnie kochac swiat
w:
Rozmowy z pratatem Escriva

, 114.

[91]

. Sw. Josemaria, zapiski ze spotkania
rodzinnego, 30 VIII 1961.

[92]

. Sw. Josemaria, zapiski ze spotkania
rodzinnego, 10 IV 1969.

[93]
. Sw. Josemaria,

Droga



, 335.

[94]

. Sw. Josemaria, list z 15 X 1948, 18.

[95]

Ibidem

31.

[96]

List

z1VI1999.



[97]

. Sw. Josemaria, list z 31 V 1943.

[98]

Rozmowy z Pratatem Escrivad

19.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-pasterski-2-x-2011/
(26-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-2-x-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-pasterski-2-x-2011/

	List pasterski 2-X-2011

