
opusdei.org

List Papieża
Franciszka do Ludu
Bożego

W liście z 18 sierpnia Papież
wzywa do modlitwy i pokuty za
grzechy ludzi Kościoła.

21-08-2018

List Papieża Franciszka do Ludu
Bożego

„Gdy cierpi jeden członek,
współcierpią wszystkie inne
członki” (1 Kor 12, 26). Te słowa św.
Pawła rozbrzmiewają mocno w
moim sercu, gdy po raz kolejny



stwierdzam cierpienie wielu
nieletnich z powodu
wykorzystywania seksualnego,
władzy i sumienia popełnianych
przez znaczną liczbę księży i osób
konsekrowanych. Przestępstwo to
wywołuje głębokie rany cierpienia i
niemocy, przede wszystkim u ofiar,
ale także w ich rodzinach i całej
wspólnocie, niezależnie od tego, czy
są to osoby wierzące, czy też
niewierzące. Patrząc w przeszłość,
nigdy nie będzie dość proszenia o
przebaczenie i prób naprawienia
wyrządzonych szkód. Patrząc w
przyszłość, nigdy nie będzie dość
tego, co się czyni, aby stworzyć
kulturę zdolną do zapobiegania
takim sytuacjom, nie tylko, aby się
nie powtarzały, lecz także nie
znajdowały miejsca na ukrywanie i
utrwalanie. Cierpienie ofiar i ich
rodzin jest także naszym bólem,
dlatego musimy ponownie podkreślić
nasze wysiłki, aby zapewnić ochronę



nieletnim i dorosłym w sytuacjach
zagrożenia.

1. Jeśli jeden członek cierpi

W minionych dniach opublikowano
raport opisujący doświadczenia
przynajmniej tysiąca osób, które
padły ofiarą wykorzystywania
seksualnego, władzy i sumienia z
ręki kapłanów w ciągu około
siedemdziesięciu lat. Chociaż można
powiedzieć, że większość
przypadków dotyczy przeszłości, to
jednak w miarę upływu czasu
poznaliśmy cierpienie wielu ofiar i
zobaczyliśmy, że rany nigdy nie
znikają i zmuszają nas do
zdecydowanego potępienia tych
potworności, jak również do
skoncentrowania wysiłków, aby
wykorzenić tę kulturę śmierci; rany
nie „przedawniają się”. Cierpienie
tych ofiar to skarga, która wznosi się
do nieba, dotykająca duszy, a która
przez długi czas była ignorowana,



ukrywana lub wyciszana. Ale ich
wołanie było silniejsze niż wszystkie
środki, które próbowały je uciszyć, a
jednocześnie udawały, że je
rozwiązują decyzjami, które jeszcze
powiększyły ich powagę, popadając
we współudział. Wołanie, które Pan
wysłuchał, ukazując nam, po której
stronie chce być. Kantyk Maryi się
nie myli i stale na przestrzeni
dziejów szepcze, że Pan pamięta o
obietnicy, jaką złożył naszym ojcom:
„Rozproszył pyszniących się
zamysłami serc swoich. Strącił
władców z tronu, a wywyższył
pokornych. Głodnych nasycił dobrami,
a bogatych z niczym odprawił” (Łk
1,51-53), i jesteśmy zawstydzeni, gdy
uświadamiamy sobie, że nasz styl
życia zaprzeczał i zarzecza temu, co
odmawiamy naszym głosem.

Ze wstydem i skruchą, jako
wspólnota kościelna, przyznajemy, że
nie potrafiliśmy być tam, gdzie
powinniśmy być, że nie działaliśmy



w porę, rozpoznając rozmiary i
powagę szkody spowodowanej w tak
wielu ludzkich istnieniach.
Zlekceważyliśmy i opuściliśmy
maluczkich. Zacytuję słowa
ówczesnego kardynała Ratzingera,
kiedy podczas Drogi Krzyżowej w
2005 roku dołączył do krzyku bólu
tak wielu ofiar i głośno powiedział:
„Ile brudu jest w Kościele, i to
właśnie wśród tych, którzy poprzez
kapłaństwo powinni należeć
całkowicie do Niego! Ileż pychy i
samouwielbienia! Jak mało cenimy
sobie sakrament pojednania, w
którym On czeka, by nas podźwignąć
z upadków! To wszystko jest obecne
w Jego męce. Zdrada uczniów,
niegodne przyjmowanie Jego Ciała i
Krwi jest z pewnością największym
bólem, który przeszywa serce
Zbawiciela. Nie pozostaje nam nic
innego, jak z głębi duszy wołać do
Niego Kyrie, eleison — Panie, ratuj!
(por. Mt 8, 25)”[1]



2. Wszystkie członki współcierpią

Wymiar i wielkość wydarzeń
wymaga przyjęcia odpowiedzialności
w sposób globalny i wspólnotowy.
Chociaż ważne i konieczne jest, aby
w każdym procesie nawrócenia
uświadomić sobie to, co się zdarzyło,
to jednak samo w sobie to nie
wystarcza. Dziś jako lud Boży
jesteśmy wezwani, by wziąć na siebie
ból naszych braci zranionych na ciele
i na duszy. Jeśli w przeszłości naszym
sposobem reakcji mogło być
zaniedbanie, to dzisiaj chcemy, aby
solidarność, rozumiana w swoim
najgłębszym i wymagającym
znaczeniu stała się naszym
sposobem tworzenia historii
aktualnej i przyszłej, w środowisku
gdzie konflikty, napięcia a zwłaszcza
ofiary nadużyć wszelkiego rodzaju
mogłyby znaleźć pomocną dłoń,
która chroniłaby ich i uwolniła od
bólu [2]. Taka solidarność każe nam z
kolei ujawniać wszystko, co może



zagrozić integralności każdej osoby.
Jest to solidarność domagająca się
zwalczania wszelkich form zepsucia,
zwłaszcza duchowego „ponieważ
polega ono na ślepocie wygodnej i
samowystarczalnej, przy której w
końcu wszystko zdaje się być
dopuszczalne: oszustwa,
oszczerstwa, egoizm i wiele
subtelnych form skoncentrowania na
sobie samym, «sam bowiem szatan
podaje się za anioła światłości» (2 Kor
11, 14)”[3]. Wezwanie św. Pawła, by
cierpieć z cierpiącymi, jest
najlepszym antidotum przeciwko
jakiejkolwiek chęci wypowiadania
nadal naszymi ustami słów Kaina:
„Czyż jestem stróżem brata
mego?” (Rdz 4, 9).

Jestem świadomy wysiłku i pracy
dokonywanej w różnych częściach
świata w celu zabezpieczenia i
realizacji niezbędnych działań, które
zapewniłyby bezpieczeństwo i
chroniłyby integralność dzieci oraz



bezbronnych dorosłych, a także
upowszechniania „zerowej
tolerancji” i pełnej
odpowiedzialności wszystkich,
którzy popełniają lub ukrywają te
przestępstwa. Z opóźnieniem
stosujemy te, jakże niezbędne
działania i sankcje, ale jestem
przekonany, że pomogą one
zapewnić lepszą kulturę
zatroszczenia się w chwili obecnej i
w przyszłości.

Wraz z tymi wysiłkami trzeba, by
każdy ochrzczony czuł się
zaangażowany w jakże potrzebną
przemianę kościelną i społeczną.
Taka przemiana wymaga
nawrócenia osobistego i
wspólnotowego i prowadzi nas do
spojrzenia w tym samym kierunku,
w którym patrzy Pan. Św. Jan Paweł
II lubił mawiać: „Jeśli nasze działania
rzeczywiście mają początek w
kontemplacji Chrystusa, to
powinniśmy umieć Go dostrzegać



przede wszystkim w twarzach tych, z
którymi On sam zechciał się
utożsamić”[4] . Uczenie się patrzenia
tam, gdzie patrzy Pan, przebywanie
tam, gdzie Pan chce, byśmy byli, to
nawrócenie serc na Jego obecność.
Pomoże nam w tym modlitwa i
pokuta. Zachęcam cały święty wierny
lud Boży do modlitwy pokutnej i
postu zgodnie z poleceniem Pana [5],
który rozbudza nasze sumienia,
naszą solidarność i nasze
zaangażowanie na rzecz kultury
zatroszczenia się, aby nigdy więcej
nie dochodziło do wszelkiego rodzaju
i postaci nadużyć.

Nie sposób wyobrazić sobie
nawrócenia działania kościelnego
bez aktywnego udziału wszystkich
członków ludu Bożego. Ponadto, za
każdym razem, gdy staraliśmy się
zastępować, wyciszyć, pomijać,
ograniczać lud Boży do małych elit,
tworzyliśmy wspólnoty, plany,
akcenty teologiczne, duchowości i



struktury bez korzeni, bez pamięci,
bez twarzy, bez ciała, w ostatecznym
rachunku – bez życia. Ukazuje się to
wyraźnie w niewłaściwym sposobie
rozumienia władzy w Kościele –
bardzo częstym w wielu
wspólnotach, w których doszło do
nadużyć seksualnych, nadużyć
władzy i sumienia – jakim jest
klerykalizm, ta postawa, która „nie
tylko anuluje osobowość
chrześcijańską, ale także dąży do
pomniejszania i nie doceniania łaski
chrzcielnej, jaką Duch Święty
zaszczepił w sercach naszych
ludzi”[6]. Klerykalizm, któremu
sprzyjają zarówno sami kapłani, jak i
świeccy, tworzy rozłam w ciele
eklezjalnym, który sprzyja i pomaga
w popełnianiu wielu złych rzeczy,
które teraz potępiamy. Powiedzenie
„nie” wobec nadużycia oznacza
stanowcze odrzucenie wszelkich
form klerykalizmu.



Zawsze dobrze jest pamiętać, że Pan
„w historii zbawienia zbawił lud. Nie
istnieje pełna tożsamość bez
przynależności do ludu. Z tego
względu nikt nie zbawia się sam,
jako wyizolowana jednostka, ale Bóg
przyciąga nas, biorąc pod uwagę
złożoną sieć relacji międzyludzkich,
które się nawiązują we wspólnocie
ludzkiej: Bóg zechciał wejść w
dynamikę ludową, w dynamikę
ludu”[7]. Dlatego jedynym sposobem,
w jaki możemy odpowiedzieć na to
zło, które zniszczyło tak wiele
ludzkich istnień, jest przeżywanie go
jako zadania, które angażuje i
dotyczy nas wszystkich, jako ludu
Bożego. Ta świadomość poczucia się
częścią ludu i wspólnej historii
pozwoli nam uznać nasze grzechy i
błędy przeszłości dzięki otwarciu
pokutnemu, które pozwoli nam
odnowić się wewnętrznie. Wszystko,
czego się dokonuje, aby wykorzenić
kulturę nadużyć z naszych wspólnot,
bez czynnego udziału wszystkich



członków Kościoła, nie zdoła
wygenerować dynamiki potrzebnej
dla zdrowej i skutecznej
transformacji. Pokutny wymiar postu
i modlitwy pomogą nam jako ludowi
Bożemu, by stanąć przed Panem i
naszymi zranionymi braćmi, jako
grzesznicy proszący o przebaczenie
oraz łaskę wstydu i nawrócenia,
abyśmy w ten sposób wypracowali
działania, które wytworzą
dynamizmy zgodne z Ewangelią.
Ponieważ „za każdym razem, gdy
staramy się powrócić do źródeł i
odzyskać pierwotną świeżość
Ewangelii, pojawiają się nowe drogi,
twórcze metody, inne formy wyrazu,
bardziej wymowne znaki, słowa
zawierające nowy sens dla
dzisiejszego świata”[8].

Konieczne jest, abyśmy jako Kościół
mogli rozpoznać i z bólem oraz
wstydem potępić te potworności
popełnione przez osoby
konsekrowane, duchownych, a także



przez tych wszystkich, którzy mieli
misję czuwania, oraz grzechy innych
osób. Świadomość grzechu pomaga
nam uznać błędy, przestępstwa i
rany zadane w przeszłości i pozwala
nam otworzyć się i zaangażować
obecnie bardziej w proces
ponownego nawrócenia.

Jednocześnie pokuta i modlitwa
pomogą nam uwrażliwić nasze oczy i
serce na cierpienia innych oraz na
pokonanie żądzy panowania i
posiadania, które tak często stają się
źródłem tego zła. Niech post i
modlitwa otwierają nasze uszy na
milczące cierpienie dzieci, młodzieży
i osób niepełnosprawnych. Niech
post, obdarzy nas głodem i
pragnieniem sprawiedliwości i skłoni
nas do podążania w prawdzie,
wspierając wszystkie postępowania
sądowe, które byłyby niezbędne.
Chodzi o post, który nami wstrząśnie
i poprowadzi nas do zaangażowania
się w prawdę i miłość ze wszystkimi



ludźmi dobrej woli i z całym
społeczeństwem, aby walczyć z
wszelkiego rodzaju nadużyciami
władzy, seksualnymi i sumienia.

W ten sposób będziemy mogli ukazać
powołanie, do którego zostaliśmy
wezwani, aby być „znakiem i
narzędziem wewnętrznego
zjednoczenia z Bogiem i jedności
całego rodzaju ludzkiego”[9].

„Gdy cierpi jeden członek,
współcierpią wszystkie inne członki”
– powiedział nam św. Paweł. Poprzez
postawę modlitewną i pokutną
będziemy mogli wejść w osobistą i
wspólnotową harmonię z tą zachętą,
aby wzrosły między nami dary
współczucia, sprawiedliwości,
zapobiegania i zadośćuczynienia.
Maryja potrafiła stać u stóp krzyża
swego Syna. Nie uczyniła tego w byle
jaki sposób, ale stała mocno na
nogach i obok krzyża. Tą postawą
wyraża swój sposób bycia w życiu.



Kiedy doświadczamy pustki
wywołanej przez te rany Kościoła,
dobrze będzie nam wraz z Marią
„przykładać się bardziej do
modlitwy”[10], starając się wzrastać
bardziej w miłości i wierności wobec
Kościoła. Ona, pierwsza uczennica,
uczy nas wszystkich, jak powinniśmy
postępować w obliczu cierpienia
niewinnych, bez uników i
małoduszności. Patrzenie na Maryję
oznacza uczenie się odkrywania
gdzie, i jak musi stać uczeń
Chrystusa.

Niech Duch Święty da nam łaskę
nawrócenia i namaszczenia
wewnętrznego, abyśmy w obliczu
tego przestępstwa nadużyć mogli
wyrazić naszą skruchę i naszą
stanowczość, by odważnie z nimi
walczyć.

Watykan, 18 sierpnia 2018 r.

Franciszek



tłum. st (KAI) / Watykan

[1] J. Ratzinger, Stacja Dziewiąta
Drogi Krzyżowej 2005, Rzym-
Koloseum.

[2] Por. Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 228.

[3] Franciszek, Adhortacja apostolska
Gaudete et exultate, 165.

[4] Jan Paweł II, List apostolski Novo
millennio ineunte, 49.

[5] „Ten zaś rodzaj złych duchów
wyrzuca się tylko modlitwą i postem”,
Mt 17, 21.

[6] Por. Carta del santo Padre
Francisco al Pueblo de Dios que
peregrina en Chile, 31 de mayo de
2018.

[7] Gaudete et exultate, dz. cyt., 6.



[8] Evangelii gaudium, dz. cyt., 11.

[9] Sobór Watykański II, Konstytucja 
Lumen gentium, 1.

[10] Por. św. Ignacy Loyola,
Ćwiczenia duchowne, 319.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-papieza-franciszka-do-
ludu-bozego/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-papieza-franciszka-do-ludu-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-papieza-franciszka-do-ludu-bozego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-papieza-franciszka-do-ludu-bozego/

	List Papieża Franciszka do Ludu Bożego

