
opusdei.org

List otwarty do
Albino Luciani w
stylu "Listów do
sławnych postaci".

26 sierpnia, przypada rocznica
wyboru Jana Pawła I na
następcę Piotra. Zanim został
papieżem, opublikował w
prasie serię fikcyjnych listów do
znanych pisarzy i postaci
literackich. Zostały one później
zebrane w książce
zatytułowanej "Listy do
sławnych postaci". Te linijki to
fikcyjny list wysłany do niego w
stylu, w jakim je napisał.



31-08-2022

Sławny Ojcze:

Piszę do Ciebie z wdzięcznością.

Kilka lat temu otrzymałem Twoją
książkę “Listy do sławnych
postaci” [oryg.: "Ilustrísimos
Señores"], która była zbiorem listów,
które napisałeś do znakomitych
mężczyzn i kobiet i opublikowałeś w
prasie. Dzięki tej książce "nauczyłam
się" czytać, zakochałam się w
literaturze. Twoja książka zachęciła
mnie do czytania kolejnych książek i
nauczyła, jak je czytać, czyli sprawić,
by bohaterowie i autorzy byli zawsze
obecni i byśmy byli z nimi
rozmówcami. Czytanie stało się
dzięki Tobie spotkaniem, dialogiem.

Twoja książka bardzo mi się
podobała i chciałam przeczytać



więcej Twoich tekstów. Śmiem
twierdzić, że przeczytałem wszystkie
Twoje proklamacje jako papieża. Dla
Ciebie to były trzydzieści trzy dni
pontyfikatu, więc był to łatwy projekt
do zrealizowania dla mnie.
Stwierdziłem, że w swoich
audiencjach i wystąpieniach jako
papież nie porzuciłeś swojego stylu.
Figury i przykłady literackie nigdy
nie przestały pojawiać się w Twojej
wypowiedzi. Był to styl, który bardzo
mi się spodobał.

W książce “Listy do sławnych
postaci” pisałeś do autorów, których
lubiłem, otworzyłeś mi nowe
horyzonty, by odkryć także innych
autorów. Oczywiście nie pisałeś do
wszystkich znakomitych autorów, ale
pisałeś do takich pisarzy jak Charles
Dickens, Mark Twain, Alessandro
Manzoni, Johann Goethe, Chesterton
czy postaci literackich jak Pinokio
czy Penelopa itp. Pamiętam, że
powiedziałeś Markowi Twainowi o



swojej reakcji na cytowanie go.
Napisałeś: "Moi studenci byli
entuzjastycznie nastawieni, kiedy
powiedziałem im: Teraz opowiem
wam kolejną historię Marka Twaina.
Obawiam się jednak, że moi
diecezjanie będą zgorszeni: «biskup
cytujący Marka Twaina!»”

Choć nie pisałeś specjalnie do
Szekspira, to jednak o nim
wspomniałeś. To samo z Lwem
Tołstojem, którego historie znalazły
się w Twoich listach do innych
znakomitych ludzi, nawet jeśli nie
otrzymał osobistego listu. Nie wątpię,
że gdyby czas pozwolił, napisałbyś do
bardziej znamienitych autorów.
Zapewne pisałbyś do Alberta
Camusa, Stefana Zweiga, C.S. Lewisa,
Jane Austen, Sołżenicyna, a może do
takich postaci literackich jak Don
Kichot czy Christina, córka Lavransa,
Frodo, Samsagaz i Monsieur Myriel z
"Les Miserables" Victora Hugo.
Kontaktowałbyś się też z kolejnymi



literatami z całego świata, z Chinuą
Achebe, z Konfucjuszem, z Shūsaku
Endō etc.

Pisywałeś też do świętych;
przypuszczam, że ulubionym był św.
Franciszek Salezy. Otrzymał list i
wielokrotnie występował w innych
listach. Był twoim teologiem miłości.
Napisałbyś też do innych niedawno
ogłoszonych świętych. Może do św.
Josemarii Escrivy o potrzebie
świętości dla wszystkich ludzi, co
podkreśliłeś w liście do św.
Franciszka Salezego. Mówiłeś o
pobożności i o tym, że "świętość
przestaje być przywilejem zakonów,
a staje się mocą i obowiązkiem
wszystkich". Świętość jest zwykłym
przedsięwzięciem, które człowiek
może osiągnąć "przez wykonywanie
zwykłych obowiązków dnia
codziennego, ale nie w sposób
pospolity". To są Twoje słowa, a tego
nauczał św. Josemaria.



Właśnie odkryłem, że napisałeś o
nim w innym artykule w Il
Gazzettino, 25 lipca 1978 roku,
miesiąc przed tym, jak wybrano Cię
na papieża. Oczywiście, w artykule
nawiązałeś do św. Franciszka
Salezego i nawet powiedziałeś, że św.
Josemaría w niektórych aspektach
poszedł dalej niż on. Powiedziałeś, że
wiara i praca wykonywana z
kompetencją idą w parze i że są to
"dwa skrzydła świętości". No cóż, nie
wiem, czy spodobałby ci się ten
obraz, którego teraz użyję do
opisania wiary i kompetentnej pracy:
Co by było, gdybym porównał je do
dwóch ostrzy pary nożyczek? Czy
ktoś odważyłby się powiedzieć, że
jedno z ostrzy nie jest konieczne?
Powiedz mi, co myślisz o moim
obrazie. Wziąłem go od C. S. Lewisa.

Cóż, jestem pewien, że napisałbyś też
do rodziców św. Teresy z Lisieux. Z
radością przyjąłeś wiadomość o
przyczynie jej beatyfikacji w liście do



Lemuela, króla Masy. Jestem pewien,
że byłbyś zachwycony, że są teraz
ogłoszeni świętymi.

Rozmawiałeś z poetami, matkami,
królowymi, młodymi i starszymi itd.
Rozmawiałeś z Pinokiem i
porównywałeś go do swoich
doświadczeń z dzieciństwa.
Rozmawiałeś także z osobami
starszymi, jak w liście do Alvise
Cornaro, w którym stwierdziłeś, że
"problemy osób starszych są dziś
bardziej skomplikowane niż w
Twoich czasach i być może głębsze
po ludzku, ale kluczowe remedium,
drogi Cornaro, jest wciąż takie samo
jak Twoje: reagować przeciwko
wszelkiemu pesymizmowi czy
egoizmowi".

Ale to, czego mnie przede wszystkim
nauczyłeś, to jak utrzymać ten dialog
i jaki może być charakter tego
spotkania. Pokazałeś, jak można
utrzymać odpowiedni balans w



dialogu między pokoleniami.
Uniknąłeś utknięcia w starym
sposobie robienia rzeczy i
zaakceptowałeś rzeczywistość
swoich czasów. Wiedziałeś, jak
doprowadzić do dialogu różnych
pokoleń. Nie uznałeś starego za
przestarzałe, a nowego za jedyne
istotne. Tę lukę pokoleniową można
porównać do przybycia w południe
na spotkanie zaplanowane na
dziewiątą rano. Jeśli rozmowa
toczyła się przez poprzednie trzy
godziny, spóźnialskiemu umknie
wiele szczegółów i będzie groziło
powtórzenie tego, co już zostało
powiedziane. Właśnie tę umiejętność
włączenia rozmowy rozpoczętej o
dziewiątej do chwili obecnej
wykazałeś w swoich listach. W
swoich listach prowadziłaś rozmowy
na różne tematy: feminizm,
wychowanie, czystość, wakacje,
fakenews i relatywizm, a nawet masz
list do anonimowego malarza. Byłeś



człowiekiem, który umiał się
nawracać.

Piszę do Ciebie z wdzięcznością
również dlatego, że nauczyłeś mnie,
że książki można czytać na nowo, jak
to robiłeś wielokrotnie w rocznicę
urodzin lub śmierci autora, czy z
innej okazji. Z okazji Twojej
beatyfikacji w tym roku ponownie
przeczytałem Twoją książkę, tak jak
mnie uczyłeś. Mam nadzieję, że przy
tej okazji ludzie będą mieli okazję
przeczytać te Twoje listy.

"Wychwalajmy mężów sławnych i
ojców naszych według następstwa
ich pochodzenia. Lecz ci są mężowie
pobożni, których cnoty nie zostały
zapomniane,". - Eklezjastyk 44,1.10

Sławny Albino, piszę do Ciebie,
ponieważ należysz teraz do grona
znakomitych ludzi. Jesteś znakomity
nie ze względu na zdolności
literackie, ale ze względu na swoją
świętość, którą Kościół uzna



niebawem poprzez twoją
beatyfikację. Nauczyłeś mnie być
interlokutorem - w liście do św.
Łukasza Ewangelisty i w liście do
Jezusa - prowadzić dialog z
bohaterami Ewangelii i dialog z
Chrystusem. To było źródło Twojej
świętości. Byłeś człowiekiem
modlitwy, człowiekiem w dialogu z
Bogiem. Kiedy pisałeś do Jezusa,
pisałeś do Niego drżąc, pokazując, że
jesteś w ciągłej rozmowie z Nim. W
swoim liście napisałeś, że:

"Drogi Jezu:

Byłem obiektem pewnej krytyki.
«Jest biskupem, jest kardynałem -
mówią - pracował wyczerpująco
pisząc listy we wszystkich
kierunkach: do M. Twaina, do
Péguy'a, do Caselli, do Penelopy, do
Dickensa, do Marlowe'a, do
Goldoniego i nie wiem ilu innych. I
ani jednej linijki do Jezusa
Chrystusa!»



Wiesz o tym. Staram się utrzymywać
z Tobą ciągłe kolokwia. Ale
przełożone na listy sprawiają mi
trudność: są to rzeczy osobiste. I tak
mało znaczące!".

Prowadziłeś nieustanną rozmowę z
Chrystusem. To jest prawdziwe
źródło Twojej znakomitej natury i to,
czego mnie nauczyłeś, ma
pierwszorzędne znaczenie. Swój list
do Chrystusa zakończyłeś
stwierdzeniem, że "ważne jest nie to,
by jeden pisał o Chrystusie, ale by
wielu kochało i naśladowało
Chrystusa."

Piszę do Ciebie z wdzięcznością, bo
jesteś skromnym człowiekiem. Za
dewizę biskupią przyjąłeś
"Humilitas". W liście do króla
Dawida zamanifestowałeś wymiar
tego i jak wiele razy próbowałeś
zakopać dumę, którą miałeś. Wiele
razy urządzałeś pogrzeb i śpiewałeś
requiem do dumy. O tym



powiedziałeś królowi Dawidowi, że
"raduję się, gdy znajduję to np. w
krótkim Psalmie 131 , napisanym
przez Ciebie. Mówisz w tym psalmie:
Panie, moje serce nie jest wyniosłe.
Staram się iść Twoimi śladami, ale
niestety muszę ograniczyć się do
prośby: Panie, chciałbym, aby moje
serce nie biegło za dumnymi
myślami...!

Za mało jak na biskupa, powiecie.
Rozumiem to, ale prawda jest taka,
że sto razy odprawiałem pogrzeb
mojej dumy, sądząc, że zakopałem ją
sześć stóp pod ziemią z taką ilością
"requiescat", i sto razy widziałem, jak
zmartwychwstaje bardziej
rozbudzona niż przedtem:
uświadomiłem sobie, że nadal nie
lubię krytyki, że pochwały,
przeciwnie, schlebiają mi, że martwi
mnie osąd innych na mój temat".

Była to cnota pokory, którą zalecałeś
także podczas pierwszej audiencji



generalnej jako papież. Nie dość, że
zalecałeś cnotę pokory, to jeszcze
uważałeś się za najniższego.
Napisałeś do Marka Twaina
pokazując mu, jak uważasz się za
najniższego wśród biskupów.

"Jak istnieje wiele rodzajów książek,
tak istnieje wiele rodzajów
biskupów. Niektórzy, zaiste, są jak
orły szybujące z dokumentami
magisterium najwyższego rzędu; inni
są jak słowiki pięknie śpiewające
chwałę Pana; inni, przeciwnie, są
biednymi wróblami, które na
najniższej gałęzi drzewa kościelnego
nic nie robią, tylko ćwierkają,
próbując powiedzieć myśl lub dwie
na wielkie tematy. Ja, drogi Twainie,
należę do tej ostatniej kategorii".

Piszę do Ciebie z wdzięcznością, bo
mówiłeś o naszej służbie dla Prawdy.
Jesteśmy sługami, a nie mistrzami
Prawdy. Tak napisałeś w swoim
osobistym pontyfikalnym



pamiętniku. Stałeś się
współpracownikiem Prawdy.
Nauczyłeś nas szukać prawdy z
uległością w uznaniu faktu, że w nią
nie wierzymy. Pisałeś do Kwintyliana
o kształceniu i o tym, jak poprzez nie
szukać prawdy. Napisałeś, że
"zależność jest naturalna dla umysłu,
który nie tworzy prawdy, lecz musi
się jej tylko kłaniać, skądkolwiek
pochodzi; jeśli nie skorzystamy z
nauk innych, zmarnujemy wiele
czasu na szukanie prawd już
zdobytych; nie zawsze możliwe jest
dokonywanie oryginalnych odkryć;
często wystarczy być krytycznie
pewnym odkryć już dokonanych;
wreszcie uległość jest również
pożyteczną cnotą. [...] Z drugiej
strony, co jest lepsze: być
powiernikami wielkich idei czy
oryginalnymi autorami miernych
pomysłów?".

Nie tworzymy własnych prawd, ale
uczymy się od tych, którzy szli przed



nami i z tego powodu stajemy się
współpracownikami prawdy.
Pokazałeś nawet jak łatwo możemy
służyć prawdzie poprzez obrazy i
przykłady z literatury. Wiele swoich
nauk upowszechniłeś poprzez
obrazy literackie. Podałeś nawet
przypadek, w którym wyjaśniłeś
niespójność relatywizmu religijnego
za pomocą opowiadania Tołstoja. Na
koniec powiedziałeś, że "to, czego
Rahner czasem nie potrafi wyjaśnić
swoimi tomami teologii, Tołstoj
potrafi rozwiązać prostą historyjką!".

Piszę do Ciebie z wdzięcznością, bo
mówiłeś o radości i miłosierdziu,
które jej towarzyszy. Jesteś znany
jako Papież uśmiechu. Pisząc do św.
Teresy z Lisieux, mówiłeś o radości,
która jest wyśmienitym
miłosierdziem, gdy się ją dzieli.
Opowiedziałeś historię Irlandczyka,
którego Chrystus poprosił o wejście
do raju ze względu na to, jak
przekazywał swoją radość. Chrystus



powiedział do niego: "Byłem smutny,
przygnębiony, przybity, a ty
przyszedłeś i opowiedziałeś kilka
dowcipów, które mnie rozśmieszyły i
przywróciły mi ducha. Do raju!".
Podczas swojej trzeciej audiencji
generalnej jako papież mówił Ojciec
o tym, jak św. Tomasz oświadczył, że
żartowanie i wywoływanie uśmiechu
u ludzi jest cnotą. Powiedział, że jest
ona "po linii 'radosnej nowiny'
głoszonej przez Chrystusa, po linii
"hilaritas" zalecanej przez św.
Augustyna; pokonała pesymizm,
przyoblekła życie chrześcijańskie w
radość, zaprosiła nas do
zaczerpnięcia ducha ze zdrowych i
czystych radości, które spotykamy na
naszej drodze."

Jesteś Papieżem uśmiechu. Twoje
pisma promieniują radością,
podobnie jak Twoje katechezy. Byłeś
człowiekiem radosnym, o dobrym
humorze.



Piszę do Ciebie z wdzięcznością,
ponieważ Ty również ceniłeś sobie
wdzięczność. Wybór Twojego
imienia jest sam w sobie konkretnym
przykładem Twojego ducha
wdzięczności. W swoim pierwszym
przemówieniu na Anioł Pański
powiedziałeś, jak wdzięczność wobec
dwóch poprzednich papieży, Jana
XXIII i Pawła VI, skłoniła Cię do
wybrania po raz pierwszy imienia
dwumianowego. Dobrze to
wyjaśniłeś w swoim pierwszym
przemówieniu na Angelusie.
Odsłuchałem nagranie tego
wystąpienia na stronie fundacji
stworzonej pod Twoim imieniem
przez Watykan . Z przyjemnością
słuchałem wypowiedzi Twoim
własnym głosem. Można sobie
wyobrazić, jak się zaczerwieniłeś,
gdy Paweł VI włożył ci na ramiona
stułę, jak mówisz w tym
przemówieniu.



Upubliczniłem swój pierwszy list do
sławnej osoby. Nie mam wątpliwości,
że chciałbyś, aby te listy, te dialogi,
były kontynuowane z innymi
znakomitymi ludźmi. Postaramy się
zachować Twoje dziedzictwo,
zwłaszcza dziedzictwo Twojej
świętości. Z radością będziemy
świętować Twoją beatyfikację.

Jeśli ten list był nieco barokowy i z
dużą ilością detali, to
prawdopodobnie dlatego, że
próbowałem skopiować styl Twoich
listów i zrobiłem to źle. W Twoich
listach nie zabrakło przykładowych
tekstów. Piszę do Ciebie tak, jak
lubiłeś pisać. Być może i Ty chciałbyś
to odczytać w ten sposób.

AUTOR Vitus Ntube

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-otwarty-do-albino-luciani-w-stylu-listow-do-slawnych-postaci/


pl/article/list-otwarty-do-albino-luciani-
w-stylu-listow-do-slawnych-postaci/

(20-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-otwarty-do-albino-luciani-w-stylu-listow-do-slawnych-postaci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-otwarty-do-albino-luciani-w-stylu-listow-do-slawnych-postaci/

	List otwarty do Albino Luciani w stylu "Listów do sławnych postaci".

