
opusdei.org

List ojca świętego
Franciszka do
kapłanów

Z tej okazji przypominamy list
Ojca Świętego Franciszka do
kapłanów w 160. rocznicę
śmierci Proboszcza z Ars

13-12-2019

Do moich braci kapłanów.

Drodzy Bracia,

Wspominamy 160.rocznicę śmierci
świętego Proboszcza z Ars, którego
Pius XI zaproponował jako patrona



wszystkich proboszczów świata[1].
W dzień jego święta pragnę napisać
do was ten list, kierując go nie tylko
do proboszczów, ale także do was
wszystkich, braci kapłanów, którzy
nie czyniąc szumu „porzucacie
wszystko”, by zaangażować się w
codzienne życie waszych wspólnot.
Do was, którzy podobnie jak
Proboszcz z Ars pracujecie w
„okopach”, dźwigacie na ramionach
ciężar dnia i spiekoty (por. Mt 20, 12)
i, narażeni na niezliczone sytuacje
codziennie „tracicie twarz”, nie
przypisując sobie zbyt wielkiego
znaczenia, aby lud Boży był otoczony
opieką i wsparciem. Zwracam się do
każdego z was, którzy przy wielu
okazjach, niezauważalnie i ofiarnie,
w zmęczeniu i trudzie, chorobie czy
przygnębieniu podejmujecie misję
jako służbę Bogu i jego ludowi, i
pomimo wszystkich trudności drogi
zapisujecie najpiękniejsze karty
życia kapłańskiego.



Jakiś czas temu wyraziłem biskupom
włoskim swój niepokój, że w wielu
regionach nasi księża czują się
wyśmiewani i „obwiniani” z powodu
przestępstw, których nie popełnili, i
powiedziałem, że muszą oni znaleźć
w swoim biskupie starszego brata i
ojca, który by dodawał im otuchy w
tych trudnych czasach, pobudzał ich
i wspierał w drodze[2].

Jako starszy brat i ojciec ja też chcę
być blisko, przede wszystkim, aby 
wam podziękować w imieniu
świętego, wiernego ludu Bożego za
wszystko, co od was otrzymuje i z
mej strony zachęcić was do
odnowienia tych słów, które Pan
wypowiedział tak czule w dniu
naszych święceń i które stanowią
źródło naszej radości: „Już was nie
nazywam sługami [...], ale nazwałem
was przyjaciółmi” (J 15, 15)[3].

SMUTEK



„Napatrzyłem się na udrękę ludu
mego” (Wj 3, 7).

W ostatnim czasie mogliśmy
wyraźniej usłyszeć krzyk, często
milczący i zmuszony do milczenia,
naszych braci, ofiar nadużyć władzy,
sumienia i wykorzystywania
seksualnego popełnionych przez
wyświęconych szafarzy.
Niewątpliwie jest to czas cierpienia
w życiu ofiar, które doznały różnych
form przemocy; także dla ich rodzin i
dla całego Ludu Bożego.

Jak wiecie, jesteśmy bardzo głęboko
zaangażowani we wdrażanie reform
niezbędnych, by pobudzić od samych
źródeł kulturę opartą na trosce
duszpasterskiej, tak aby styl
wykorzystywania nie mógł znaleźć
miejsca do rozwoju, a tym bardziej
do utrwalenia się. Nie jest to zadanie
łatwe, i pilnie wymaga
zaangażowania wszystkich. Jeśli w
przeszłości zaniedbanie mogło



przekształcić się w jakąś formę
reakcji, to dzisiaj chcemy, aby
nawrócenie, przejrzystość, szczerość
i solidarność z ofiarami stały się
naszym sposobem tworzenia historii
i pomagały nam być bardziej
wrażliwymi na wszystkie ludzkie
cierpienia[4].

Smutek ten nie jest też obojętny
kapłanom. Mogłem to stwierdzić
podczas różnych wizyt
duszpasterskich zarówno w mojej
diecezji, jak i w innych, gdzie miałem
okazję odbywać spotkania i osobiste
rozmowy z księżmi. Wielu z nich
wyraziło oburzenie tym, co się stało,
a także swego rodzaju niemoc,
ponieważ oprócz „wyczerpania z
powodu swego oddania, przeżyli
szkody spowodowane podejrzeniami
i zwątpieniami, które w niektórych
lub wielu z nich mogły zasiać
wątpliwości, lęk i nieufność”[5].
Dotarło wiele listów od księży, którzy
podzielają to uczucie. Z drugiej



strony cieszy, gdy spotyka się
pasterzy, którzy, widząc i poznając
cierpienia ofiar i Ludu Bożego,
mobilizują się, szukają słów i dróg
nadziei.

Nie zaprzeczając i nie lekceważąc
szkód wyrządzonych przez
niektórych z naszych braci,
niesprawiedliwością byłoby nie
wyrażenie uznania dla wielu
kapłanów, którzy nieustannie i
uczciwie dają wszystko, czym są i co
mają, dla dobra innych (por. 2 Kor
12, 15) i rozwijają ojcostwo duchowe,
które potrafi płakać z tymi, którzy
płaczą. Nie da się zliczyć księży,
którzy czynią ze swojego życia dzieło
miłosierdzia w regionach lub
sytuacjach, które są często
niegościnne, oddalone lub
opuszczone, ryzykując nawet
własnym życiem. Doceniam i
dziękuję za wasz odważny i stały
przykład, który w chwilach
zawirowań, wstydu i smutku ukazuje



nam, że z radością stale narażacie się
dla Ewangelii[6].

Jestem przekonany, że o ile jesteśmy
wierni woli Bożej, to czasy
kościelnego oczyszczenia, których
doświadczamy, uczynią nas bardziej
radosnymi i prostymi, a w
niedalekiej przyszłości będą bardzo
owocne. „Nie zniechęcajmy się! Pan
oczyszcza swoją Oblubienicę i
nawraca nas wszystkich do siebie.
Sprawia, że doświadczamy tych
prób, abyśmy zrozumieli, że bez
Niego jesteśmy prochem. Ocala nas
od obłudy, od duchowości pozorów.
Tchnie swego Ducha, aby przywrócić
piękno swojej Oblubienicy,
pochwyconej na rażącym
cudzołóstwie. Warto, abyśmy dziś
wzięli 16 rozdział Ezechiela. Mówi on
o historii Kościoła. Każdy z nas może
powiedzieć: to moja historia. A w
końcu, ale poprzez twój wstyd, nadal
będziesz pasterzem. Nasza pokorna
skrucha, która trwa milcząco pośród



łez w obliczu potworności grzechu i
niezgłębionej wielkości Bożego
przebaczenia, to ona, ta pokorna
skrucha jest początkiem naszej
świętości”[7].

WDZIĘCZNOŚĆ

Nieustannie dziękuję za was (por. Ef
1, 16).

Powołanie jest nie tyle naszym
wyborem, ile odpowiedzią na
bezinteresowne wezwanie Pana.
Warto nieustannie powracać do tych
ewangelicznych fragmentów, które
ukazują nam Jezusa, który się modli,
wybiera i powołuje, „aby Mu
towarzyszyli, by mógł wysyłać ich na
głoszenie nauki” (Mk 3, 14).

Chciałbym przywołać tutaj
wspaniałego nauczyciela życia
kapłańskiego w mojej ojczyźnie, ks.
Lucio Gerę, który przemawiając do
grupy kapłanów w czasach wielu
prób w Ameryce Łacińskiej,



powiedział do nich: „zawsze, ale
przede wszystkim w próbach,
musimy powracać do tych jasnych
chwil, w których doświadczyliśmy
powołania Pana, aby poświęcić całe
nasze życie na Jego służbę”. To
właśnie, co lubię nazywać
„deuteronomiczną pamięcią
powołania”, pozwala nam powracać
„do tego palącego punktu, w którym
Boża łaska dotknęła mnie na
początku drogi. To od tej iskry mogę
rozpalić ogień na dzisiaj, na każdy
dzień, i nieść ciepło i światło moim
braciom i siostrom. Od tej iskry
rozpala się pokorna radość, taka
radość, która nie uwłacza cierpieniu i
rozpaczy, radość dobra i łagodna”[8].

Pewnego dnia wypowiedzieliśmy
„tak”, które zrodziło się i dorastało w
łonie wspólnoty chrześcijańskiej
dzięki tym „świętym z
sąsiedztwa”[9], którzy ukazali nam z
prostą wiarą, jak wiele jest warte
oddanie wszystkiego dla Pana i Jego



Królestwa. „Tak”, którego zasięg miał
i będzie miał nieoczekiwaną
transcendencję, a wiele razy nie
będziemy w stanie wyobrazić sobie
wszystkiego, co ono było i jest w
stanie zrodzić. Dobrze, gdy starszy
kapłan jest otoczony i odwiedzany
przez tych maluchów – którzy teraz
stali się dorosłymi – a których na
początku swej posługi ochrzcił i
którzy przychodzą z wdzięcznością,
by mu przedstawić swoją rodzinę!
Tam odkryliśmy, że zostaliśmy
namaszczeni, aby namaszczać, a
namaszczenie Boga nigdy nie
zawodzi i sprawia, że mówię wraz z
Apostołem: „nie zaprzestaję
dziękczynienia, wspominając
was” (Ef 1, 16) i całe dobro, które
uczyniliście.

W chwilach trudności, kruchości,
podobnie jak w słabościach, w
których ujawniają się nasze
ograniczenia, kiedy najgorszą z
wszystkich pokus jest trwanie w



przeżuwaniu przygnębienia[10],
załamując spojrzenie, osąd i serce, to
w tych chwilach ważne jest - nawet
ośmieliłbym się powiedzieć:
kluczowe - nie tylko nie zatracenie
pełnej wdzięczności pamięci o
przejściu Pana w naszym życiu,
pamięci Jego miłosiernego
spojrzenia, które zaprosiło nas,
byśmy dla Niego i dla Jego ludu
poświęcili swe życie, ale byśmy mieli
także odwagę, by zastosować ją w
praktyce i byśmy wraz z Psalmistą
potrafili skonstruować nasz własny
śpiew uwielbienia, „bo Jego łaska na
wieki” (por. Ps 136[135]).

Wdzięczność jest zawsze „potężną
bronią”. Tylko jeśli potrafimy
rozważać i konkretnie dziękować za
wszystkie gesty miłości,
wielkoduszności, solidarności i
zaufania, a także przebaczenia,
cierpliwości, wytrwałości i
współczucia, z jakimi zostaliśmy
potraktowani, pozwolimy by Duch



dał nam to świeże powietrze, zdolne
do odnowienia (a nie załatania)
naszego życia i misji. Pozwólmy, by
podobnie jak u Piotra w poranek
„cudownego połowu”, nasze
dostrzeżenie całego otrzymanego
dobra rozbudziło w nas zdolność
zadziwienia i dziękczynienia, żeby
nas doprowadzić do powiedzenia:
„Wyjdź ode mnie, Panie, bo jestem
człowiek grzeszny” (Łk 5, 8), a po raz
kolejny usłyszymy z ust Pana Jego
wezwanie: „Nie bój się, odtąd ludzi
będziesz łowił” (Łk 5, 10), „bo Jego
łaska na wieki” (por. Ps 135).

Bracia, dziękuję za waszą wierność
wobec podjętych zobowiązań. To
naprawdę znamienne, że w
społeczeństwie i kulturze, która
przekształciła w wartość „to, co
płynne”, są osoby, które nie boją się
zaryzykować i starają się
podejmować zobowiązania na całe
życie. Zasadniczo mówimy, że nadal
wierzymy w Boga, który nigdy nie



zerwał swego przymierza, nawet gdy
my je zerwaliśmy niezliczoną ilość
razy. Zachęca to nas do świętowania
wierności Boga, który nigdy nie
przestaje ufać, wierzyć i stawiać na
nas pomimo naszych ograniczeń i
grzechów, i zaprasza nas do
uczynienia tego samego. Zdając sobie
sprawę, że niesiemy skarb w
naczyniach glinianych (por. 2 Kor 4,
7) wiemy, że Pan okazuje się
zwycięzcą w słabości (por. 2 Kor 12,
9), nigdy nie przestaje nas wspierać i
wzywać, dając nam w zamian
stokrotnie więcej (por. Mk 10, 29-30),
„bo Jego łaska na wieki”.

Dziękuję wam za radość, z jaką
umieliście oddać swoje życie,
okazując serce, które przez lata
walczyło i zmagało się, aby nie stać
się ciasnym i gorzkim, a wręcz
przeciwnie, codziennie było
poszerzane przez miłość do Boga i
Jego ludu. Serce, którego, podobnie
jak dobre wino, czas nie zakwasił, ale



dał mu coraz lepszą jakość; „bo Jego
łaska na wieki”.

Dziękuję, ponieważ staracie się
umacniać więzy braterstwa i
przyjaźni we wspólnocie kapłańskiej
i ze swoim biskupem, wspierając się
nawzajem, troszcząc się o tego, kto
jest chory, szukając tych, którzy się
wyizolowali, wspierając i ucząc się
mądrości od osób starszych, dzieląc
się dobrami, potrafiąc razem śmiać
się i płakać... Jakże potrzebne są te
przestrzenie! I nawet trwając
konsekwentnie i wytrwale, gdy
musieliście podjąć jakąś trudną misję
lub pobudzić brata do podjęcia swej
odpowiedzialności; „bo Jego łaska na
wieki”.

Dziękuję za świadectwo wytrwałości
i „znoszenia” (hypomoné) w trudach
duszpasterskich, które wielokrotnie,
pobudzone parrezją pasterza[11],
prowadzi nas do zmagania z Panem
na modlitwie, jak Mojżesz w tym



odważnym i ryzykownym
wstawiennictwie za lud (por. Lb 14,
13-19;Wj 32, 30-32; Pwt 9, 18-21); „bo
Jego łaska na wieki”.

Dziękuję, ponieważ codziennie
sprawujecie Eucharystię i
miłosiernie działacie duszpastersko
w sakramencie pojednania, bez
rygoryzmu i pobłażliwości, biorąc na
siebie ciężar osób i towarzysząc im
na drodze nawrócenia ku nowemu
życiu, jakie Pan daje nam wszystkim.
Wiemy, że po stopniach miłosierdzia
możemy zejść do najniższego punktu
ludzkiej kondycji - w tym słabości i
grzechu - i wznieść się do
najwyższego punktu boskiej
doskonałości: „Bądźcie miłosierni,
jak Ojciec wasz jest miłosierny”[12].
Aby być w ten sposób „zdolnymi do
ogrzewania serc osób, do
wchodzenia w ich noc, by móc z nimi
rozmawiać, ale także, by wejść w ich
noc, ciemność, nie zatracając siebie



samych”[13]; „bo Jego łaska na
wieki”.

Dziękuję, ponieważ żarliwie
namaszczacie i głosicie wszystkim „w
porę i nie w porę” Ewangelię Jezusa
Chrystusa (por. 2 Tm 4, 2), badając
serce swojej wspólnoty, „by szukać,
gdzie jest żywe i żarliwe pragnienie
Boga, a także gdzie ten dialog, pełen
miłości, został przytłumiony lub nie
mógł okazać się owocnym”[14]; „bo
Jego łaska na wieki”.

Dziękuję wam za każdą z tych
sytuacji, kiedy dogłębnie wzruszeni
przyjęliście tych, którzy upadli,
opatrzyliście ich rany, dając ciepło
ich sercom, okazując czułość i
współczucie jak Samarytanin z
przypowieści (por. Łk 10, 25-37). Nic
nie jest tak pilne jak te rzeczy:
bliskość, solidarność, bycie blisko
ciała cierpiącego brata. Ileż dobra
czyni przykład kapłana, który zbliża
się, a nie dystansuje od ran swoich



braci![15] Jest to odzwierciedlenie
serca pasterza, który nauczył się
duchowego smaku odczuwania
jedności ze swoim ludem[16]; który
nie zapomina, że z niego wyszedł i że
jedynie jemu służąc, odnajdzie i
będzie mógł wyjaśnić swoją
najczystszą i najpełniejszą
tożsamość, która pozwala mu
rozwijać surowy i prosty styl życia,
bez godzenia się na przywileje, które
nie mają smaku Ewangelii; „bo Jego
łaska na wieki”.

Dziękujemy również za świętość
wiernego Ludu Bożego, do którego
prowadzenia zostaliśmy zaproszeni i
poprzez który Pan karmi nas i
troszczy się także o nas, przez dar
możliwości podziwiania tego ludu „w
rodzicach, którzy z wielką miłością
pomagają dorastać swoim dzieciom,
w mężczyznach i kobietach
pracujących, by zarobić na chleb, w
osobach chorych, w starszych
zakonnicach, które nadal się



uśmiechają. W tej wytrwałości, aby
iść naprzód, dzień po dniu, widzę
świętość Kościoła walczącego”[17].
Dziękujemy za każdego z nich i
pozwólmy, aby ich świadectwo nam
pomogło i dodawało otuchy; „bo Jego
łaska na wieki”.

ODWAGI

Chcę, byście się czuli pokrzepieni
(por. Kol 2, 2).

Moim drugim wielkim pragnieniem,
cytując słowa św. Pawła, jest
towarzyszenie wam w odnowieniu
naszej odwagi kapłańskiej, która jest
przede wszystkim owocem działania
Ducha Świętego w naszym życiu. W
obliczu bolesnych doświadczeń
wszyscy potrzebujemy pocieszenia i
dodania otuchy. Misja, do której
zostaliśmy powołani, nie oznacza, że
jesteśmy odporni na cierpienie, ból, a
nawet niezrozumienie[18];
przeciwnie, żąda od nas, abyśmy
stawili im czoło i podjęli je,



pozwalając Panu, aby je przemienił,
a nas bardziej upodobnił do Niego.
„W ostatecznym rozrachunku brak
szczerego, bolesnego i modlitewnego
uznania naszych ograniczeń, jest
tym, co uniemożliwia łasce lepsze
działanie w nas, ponieważ nie
pozostawia jej miejsca na
wzbudzenie tego możliwego dobra,
włączającego się w proces szczerego i
rzeczywistego rozwoju”[19].

Dobrym „testem”, pozwalającym
poznać w jakim stanie znajduje się
nasze pasterskie serce, jest zadanie
sobie pytania, jak radzimy sobie z
cierpieniem. Wiele razy się zdarza,
że zachowujemy się jak lewita lub
kapłan z przypowieści, którzy
odwracają się w drugą stronę i
odtrącają człowieka leżącego na
ziemi (por. Łk 10, 31-32). Inni
podchodzą źle, intelektualizują,
chroniąc się we frazesach: „takie jest
życie”, „nic nie można zrobić”,
powodując fatalizm i zniechęcenie,



albo podchodzą patrząc z
nastawieniem wybiórczym, tworząc
w ten sposób jedynie izolację i
wykluczenie. „Podobnie, jak w
przypadku proroka Jonasza, tak i w
nas, zawsze jest ukryta pokusa
ucieczki w miejsce bezpieczne, które
może mieć wiele imion:
indywidualizm, spirytualizm,
zamknięcie w małych
światach...”[20], które wcale nie
poruszając naszego serca, w
ostateczności oddalają nas od
naszych ran, od ran innych osób, a
zatem od ran Jezusa[21].

Idąc tym tropem, chciałbym
podkreślić inną subtelną i
niebezpieczną postawę, która, jak
lubił mawiać Bernanos, jest
„najtęższym z eliksirów złego
ducha”[22] i najbardziej szkodliwym
dla nas, pragnących służyć Panu,
ponieważ sieje zniechęcenie,
osierocenie i prowadzi do
rozpaczy[23]. Rozczarowani



rzeczywistością, Kościołem lub
samymi sobą, możemy doświadczać
pokusy kurczowego uchwycenia się
pewnego słodkawego smutku, który
ojcowie Wschodu nazywali acedią.
Kardynał Tomáš Špidlík powiedział:
„Jeśli ogarnia nas smutek z powodu
życia jako takiego, z powodu
towarzystwa innych, z powodu faktu,
że jesteśmy sami itp., brakuje
wówczas wiary w Opatrzność Bożą i
w jej dzieło. Smutek jest
niebezpieczny. Paraliżuje odwagę
postępowania w pracy, modlitwie,
czyni nas antypatycznymi dla
naszych bliskich. Autorzy zakonni,
którzy poświęcają tej wadzie długi
opis, nazywają ją najgorszym
wrogiem życia duchowego”[24].

Znamy ten smutek, który prowadzi
do uzależnienia i stopniowo,
subtelnym szeptem, że „zawsze tak
było”, doprowadza do traktowania
zła i niesprawiedliwości jako czegoś
naturalnego. Jest to smutek, który



sprawia, że wszystkie próby
transformacji i nawrócenia stają się
bezowocne, siejąc niechęć i wrogość.
„Nie jest to wybór godnego i pełnego
życia; nie jest to pragnienie, jakie Bóg
żywi względem nas; nie jest to życie
w Duchu, rodzące się z serca
zmartwychwstałego Chrystusa”[25],
do którego zostaliśmy powołani.
Bracia, kiedy ten słodkawy smutek
grozi opanowaniem naszego życia
lub naszej wspólnoty, nie lękając się
ani nie martwiąc, z determinacją
prośmy i sprawmy, by proszono
Ducha Świętego, „aby nas obudził,
aby wstrząsnął naszym
odrętwieniem, wyzwolił nas z
bezczynności. Rzućmy wyzwanie
uleganiu nawykom, otwórzmy oczy i
uszy, a zwłaszcza serca, abyśmy dali
się wstrząsnąć tym, co dzieje się
wokół nas oraz wołaniem żywego i
skutecznego słowa
Zmartwychwstałego”[26].



Pozwólcie mi to powtórzyć, wszyscy
potrzebujemy pociechy i Bożej mocy,
a także braci w trudnych czasach.
Wszyscy potrzebujemy tych
szczerych słów św. Pawła do jego
wspólnot: „Dlatego proszę, abyście
się nie zniechęcali
prześladowaniami, jakie znoszę dla
was” (Ef 3, 13); Moim pragnieniem
jest, abyście czuli się pokrzepieni
(por. Kol 2, 2) i w ten sposób mogli
wypełniać misję, którą Pan daje nam
każdego ranka: przekazywać „radość
wielką, która będzie udziałem całego
narodu” (Łk 2, 10). Ale właśnie nie
jako teoria, czy wiedza intelektualna
lub moralna na temat tego, co
powinno być, ale jako ludzie
zanurzeni w cierpieniu, którzy
zostali przekształceni i przemienieni
przez Pana, i podobnie jak Hiob
przychodzą, by wołać: „Dotąd Cię
znałem ze słyszenia, obecnie
ujrzałem Cię wzrokiem” (42, 5). Bez
tego podstawowego doświadczenia
wszystkie nasze wysiłki wprowadzą



nas na drogę frustracji i
rozczarowania.

Na drogach naszego życia mogliśmy
podziwiać, jak „z Jezusem
Chrystusem rodzi się zawsze i
odradza radość”[27]. Chociaż w tym
doświadczeniu istnieją różne fazy,
wiemy, że pomimo naszych słabości i
grzechów Bóg „pozwala nam
podnieść głowę i zacząć od nowa, z
taką czułością, która nas nigdy nie
zawiedzie i zawsze może przywrócić
nam radość”[28]. Ta radość nie rodzi
się z naszych wysiłków woli czy
intelektu, ale z pewności, że słowa
Jezusa skierowane do Piotra
nieustannie działają: kiedy będziesz
„przesiewany”, nie zapominaj, że „ja
[sam] prosiłem za tobą, żeby nie
ustała twoja wiara” (Łk 22, 32). Pan
jako pierwszy modli się i walczy za
ciebie i za mnie. I zaprasza nas,
abyśmy w pełni włączyli się w Jego
modlitwę. Mogą być wręcz chwile,
kiedy powinniśmy zanurzyć się w



„modlitwie w Getsemani, najbardziej
ludzkiej i dramatycznej modlitwie
Jezusa (...). Jest w niej błaganie,
smutek, udręka, niemal
dezorientacja (por. Mk 14, 33)”[29].

Wiemy, że niełatwo jest trwać przed
Panem, pozwalając, aby Jego wzrok
przemierzył nasze życie, uzdrowił
nasze zranione serce i obmył nasze
stopy przesycone światowością, która
przylgnęła do nas po drodze i
uniemożliwia nam chodzenie. To
właśnie w modlitwie doświadczamy
naszej błogosławionej niepewności,
która przypomina nam, że jesteśmy
uczniami potrzebującymi pomocy
Pana i uwalnia nas od prometejskiej
skłonności „tych, którzy w
ostateczności liczą tylko na własne
siły i stawiają siebie wyżej od innych,
ponieważ zachowują określone
normy”[30].

Bracia, Jezus bardziej niż ktokolwiek
inny zna nasze wysiłki i osiągnięcia,



a także klęski i porażki. On jako
pierwszy nam mówi: „Przyjdźcie do
Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i
obciążeni jesteście, a Ja was
pokrzepię. Weźcie na siebie moje
jarzmo i uczcie się ode Mnie, bo
jestem cichy i pokornego serca, a
znajdziecie ukojenie dla dusz
waszych” (Mt 11, 28-29).

W takiej modlitwie wiemy, że nigdy
nie jesteśmy sami. Modlitwa pasterza
jest modlitwą pełną zarówno Ducha
Świętego, „który woła: «Abba,
Ojcze!»” (Ga 4, 6), jak i ludu, który
został mu powierzony. Nasza misja i
tożsamość otrzymują światło z tej
podwójnej więzi.

Modlitwa pasterza karmi się i
ucieleśnia w sercu Ludu Bożego. Nosi
znaki ran i radości powierzonych mu
ludzi, które w milczeniu przedstawia
Panu, aby zostali namaszczeni darem
Ducha Świętego. Jest to nadzieja
pasterza, który ufa i walczy, aby Pan



zechciał uleczyć naszą kruchość, tę
osobistą i naszych wspólnot. Ale nie
traćmy z pola widzenia tego, że to
właśnie w modlitwie Ludu Bożego
ucieleśnia się serce pasterza i
znajduje swoje miejsce. To nas czyni
wolnymi od poszukiwania lub
pragnienia łatwych, szybkich i z góry
przygotowanych odpowiedzi,
pozwalając Panu, aby to On (a nie
nasze recepty i priorytety) ukazywał
nam drogę nadziei. Nie traćmy z
oczu faktu, że w najtrudniejszych
chwilach pierwszej wspólnoty
Kościoła, jak czytamy w Księdze
Dziejów Apostolskich, główną rolę
odgrywała modlitwa.

Bracia, uznajemy naszą kruchość.
Pozwólmy jednak, aby Jezus ją
przekształcił i nieustannie kierował
nas ku misji. Nie traćmy radości z
tego, że czujemy się „owcami”,
wiedząc, że On jest naszym Panem i
Pasterzem.



Aby zachować odważne serce,
konieczne jest dbanie o te dwa
zasadnicze powiązania naszej
tożsamości: pierwsze, z Jezusem. Za
każdym razem, gdy oddzielamy się
od Jezusa lub zaniedbujemy naszą
relację z Nim, stopniowo nasze
zaangażowanie zanika i obumiera, a
naszym lampom brak oliwy, która
mogłaby rzucić światło na życie (por.
Mt 25, 1-13): „Trwajcie we Mnie, a Ja
w was [będę trwać]. Podobnie jak
latorośl nie może przynosić owocu
sama z siebie - jeśli nie trwa w
winnym krzewie - tak samo i wy,
jeżeli we Mnie trwać nie będziecie
[...] ponieważ beze Mnie nic nie
możecie uczynić” (J 15, 4-5). Dlatego
chciałbym was zachęcić, abyście nie
zaniedbywali towarzyszenia
duchowego, mając brata, z którym
moglibyście rozmawiać,
skonfrontować się, dyskutować oraz
rozeznawać z pełnym zaufaniem i
przejrzystością swą drogę. Niech to
będzie mądry brat, z którym można



doświadczyć bycia uczniem.
Szukajcie go, spotykajcie się z nim i
cieszcie się radością, że pozwalacie
się leczyć, wspomagać i otrzymywać
rady. Jest to pomoc, której niczym nie
można zastąpić, by móc przeżywać
posługę, wypełniając wolę Ojca (por. 
Hbr 10, 9), i pozwolić, aby serce
ożywiało to samo dążenie, jakie było
w Chrystusie Jezusie (por. Flp 2,5).
Jak wiele dobra przynoszą nam
słowa Koheleta: „Lepiej jest dwom
niż jednemu [...]. Bo gdy upadną,
jeden podniesie drugiego. Lecz
samotnemu biada, gdy upadnie, a nie
ma drugiego, który by go
podniósł” (4, 9-10).

Drugie zasadnicze powiązanie:
rozwijajcie i posilajcie więź z
waszym ludem. Nie izolujcie się od
waszych ludzi, kapłanów i wspólnot.
Tym bardziej nie zamykajcie się w
grupach hermetycznych i elitarnych.
To w ostateczności dusi i zatruwa
ducha. Posługa odważna jest posługą



zawsze wychodzącą. A
„wychodzenie” prowadzi nas do
pielgrzymowania „niekiedy na czele,
czasami pośrodku a innym razem z
tyłu: na czele, aby prowadzić
wspólnotę; pośrodku, aby dodawać
jej otuchy i ją podtrzymywać; z tyłu,
aby zachować ją w jedności, a także z
innego powodu: ponieważ lud «ma
nosa»! Ma nosa do znajdowania w
wędrówce nowych dróg, posiada
«sensus fidei» [por. LG 12]. Czy może
być coś piękniejszego?”[31]. Sam
Jezus jest wzorem tego wyboru
ewangelizacyjnego, który
wprowadza nas w serce ludu. Jakże
dobrze, gdy widzimy Go blisko
wszystkich! Ofiarowanie się Jezusa
na krzyżu jest niczym innym, jak
kulminacją tego stylu
ewangelizacyjnego, który naznaczył
całe Jego życie.

Bracia, cierpienie tak wielu ofiar,
cierpienie Ludu Bożego, a także
nasze, nie może pójść na marne. To



sam Jezus dźwiga cały ten ciężar na
swoim krzyżu i zaprasza nas do
odnowienia naszej misji bycia blisko
tych, którzy cierpią, stawania bez
wstydu przy ludzkiej nędzy, a
dlaczego by nie przeżywać ich jako
własnych, aby uczynić ich
Eucharystią[32]. Nasze czasy,
naznaczone starymi i nowymi
ranami, wymagają od nas, byśmy
byli budowniczymi relacji i komunii,
otwartymi, ufnymi i czekającymi na
nowość, którą chce dzisiaj wzbudzić
królestwo Boże. Królestwo
grzeszników, którzy otrzymali
przebaczenie, zaproszonych do
dawania świadectwa o wiecznie
żywym i czynnym współczuciu Pana;
„bo Jego łaska na wieki”.

UWIELBIENIE

„Wielbi dusza moja Pana” (Łk 1,46).

Nie można mówić o wdzięczności i o
odwadze nie kontemplując Maryi.
Ona, niewiasta, której serce



przeniknął miecz (por. Łk 2, 35), uczy
nas uwielbienia, które jest zdolne do
otwarcia nam oczu na przyszłość i do
przywrócenia chwili obecnej nadziei.
Całe Jej życie skupiło się w Jej pieśni
uwielbienia (por. Łk 1, 46-55), do
której wyśpiewywania, jako
obietnicy pełni, jesteśmy zaproszeni
także i my.

Za każdym razem, gdy udaję się do
sanktuarium maryjnego, lubię
„zdobyć czas, wpatrując się i
pozwalając, by patrzyła na mnie
Matka, prosząc o dziecięcą ufność,
ubogiego i prostaczka, który wie, że
jest tam jego Matka i który może
błagać o miejsce w Jej łonie. A
patrząc na Nią, posłuchać raz jeszcze
jak Indianin Juan Diego: «Cóż to jest,
mój synu, najmniejszy ze
wszystkich? Co zasmuca twoje serce?
Czyż to nie Ja mam zaszczyt być
twoją matką?»”[33].



Spojrzeć na Maryję to na nowo
„wierzyć w rewolucyjną moc
delikatności i czułości. W Niej
dostrzegamy, że pokora i delikatność
nie są cnotami słabych, lecz
mocnych, że nie potrzebują źle
traktować innych, aby czuć się
ważni”[34].

Jeśli niekiedy wzrok zaczyna stawać
się z kamienia, lub czujemy, że
uwodzicielska siła apatii czy też
przygnębienia chce zapuścić w sercu
korzenie i je opanować; jeśli
zamiłowanie, by czuć się żywą i
integralną częścią Ludu Bożego
zaczyna nas irytować i czujemy się
pobudzeni do postawy elitarnej... nie
bójmy się kontemplować Maryi i
wznosić Jej pieśń uwielbienia.

Jeśli czasami odczuwamy pokusę
odizolowania się i zamknięcia w
sobie oraz naszych planach, chroniąc
się przed nieustannie zakurzonymi
drogami historii, lub jeśli narzekania,



protesty, krytyka czy ironia
opanowuje nasze działania bez woli
walki, czekania i miłości...
popatrzmy na Maryję, aby oczyścić
nasze oczy z wszelkiej „drzazgi”,
która mogłaby przeszkodzić nam w
byciu uważnymi i czujnymi, by
kontemplować i świętować
Chrystusa, który żyje pośród swego
ludu. A jeśli zobaczymy, że nie
jesteśmy w stanie iść prosto, że
trudno nam dotrzymać
postanowienia nawrócenia, zwróćmy
się do Niego, jak to uczynił, błagając
Go, niemal w zmowie, ów wspaniały
proboszcz, a zarazem poeta z mojej
poprzedniej diecezji: „Tego wieczoru,
Pani, obietnica jest szczera. Ale na
wszelki wypadek nie zapomnij
zostawić klucza na zewnątrz”[35].
Jest Ona „zawsze uważną
przyjaciółką, która czuwa i troszczy
się, aby nie zabrakło wina w naszym
życiu. Jest Tą, z sercem przeszytym
mieczem, która rozumie wszystkie
cierpienia. Jako matka wszystkich,



jest znakiem nadziei dla ludów
cierpiących bóle porodowe, dopóki
nie pojawi się sprawiedliwość. [....]
Jako prawdziwa mama, idzie z nami,
walczy razem z nami i szerzy
nieustannie bliskość Bożej
miłości”[36].

Bracia, jeszcze raz: nie przestaję za
was dziękować (por. Ef 1, 16), za
wasze poświęcenie i misję, będąc
pewnym, że „Bóg usuwa najtwardsze
kamienie, o które rozbijają się
nadzieje i oczekiwania: śmierć,
grzech, lęk, światowość. Ludzkie
dzieje nie kończą się na kamieniu
nagrobnym, ponieważ dzisiaj
odkrywają „żywy kamień” (por. 1P 2,
4): Jezusa zmartwychwstałego. My,
jako Kościół, jesteśmy na Nim
zbudowani i, nawet gdy tracimy
ducha, kiedy jesteśmy kuszeni, aby
osądzać wszystko na podstawie
naszych niepowodzeń, On
przychodzi, aby uczynić wszystko
nowe”[37].



Niech wdzięczność rozbudzi
uwielbienie i zachęci nas ponownie
do misji namaszczenia naszych braci
w nadziei, abyśmy byli ludźmi,
którzy swoim życiem świadczą o
współczuciu i miłosierdziu, które
może nam dać tylko Jezus.

Niech Pan Jezus was błogosławi a
Najświętsza Dziewica was strzeże. I
proszę was bardzo, abyście pamiętali
o mnie w modlitwie.

Z braterskim pozdrowieniem,

Franciszek

Rzym, u św. Jana na Lateranie, 4
sierpnia 2019 r

We wspomnienie liturgiczne
Świętego Proboszcza z Ars.



[1] Por. List. apost. Anno Iubilari (23
kwietnia 1929): AAS 21 (1929),
312-313.

[2] Przemówienie do Włoskiej
Konferencji Biskupów (20 maja 2019).
Ojcostwo duchowe, które pobudza
biskupa, by nie pozostawiać swoich
kapłanów sierotami, może być
doświadczane namacalnie nie tylko
w zdolności, by mieć drzwi otwarte
dla wszystkich swoich księży, ale
także w wyjściu, by ich szukać, żeby
się o nich zatroszczyć i im
towarzyszyć.

[3] Por. JAN XXIII, Enc. Sacerdotii
nostri primordia nel I centenario del
piissimo transito del santo Curato
d’Ars (1 sierpnia 1959): AAS 51
(1959), 548.

[4] Por. List do Ludu Bożego (20
sierpnia 2018).



[5] Spotkanie z kapłanami, osobami
konsekrowanymi, seminarzystami,
Santiago de Chile, (16 stycznia 2018).

[6] Por. List do Ludu Bożego, który
jest w drodze w Chile (31 maja 2018).

[7] Spotkanie z kapłanami diecezji
rzymskiej (7 marca 2019).

[8] Homilia podczas Mszy św. w
Wigilię Paschalną (19 kwietnia 2014);
w: L’Osservatore Romano, wyd.
polskie n. 5(362)/2014, s. 20.

[9] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate, 7.

[10] Por. J. M. BERGOGLIO, Lettere
della tribolazione, Milano, p. 18.

[11] Por. Przemówienie do kapłanów
diecezji rzymskiej, (6 marca 2014): w: 
L’Osservatore Romano, wyd. polskie
n. 3-4(361)/2014, s. 29 nn.

[12] Ritiro spirituale ai Sacerdoti,
Prima Meditazione (2 czerwca 2016).



[13] A. SPADARO, Wywiad z Papieżem
Franciszkiem dla „La Civiltà
Cattolica”, (19 września 2013).

[14] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 137.

[15] Por. Przemówienie do kapłanów
diecezji rzymskiej, (6 marca 2014): w: 
L’Osservatore Romano, wyd. polskie
n. 3-4(361)/2014, s. 29 nn.

[16] Por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 268.

[17] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate, 7.

[18] Por. List apost. Misericordia et
misera, 13.

[19] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate, 50.

[20] Tamże, 134.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Duchowa_przyjemno%C5%9B%C4%87_bycia_Ludem_Bo%C5%BCym
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Duchowa_przyjemno%C5%9B%C4%87_bycia_Ludem_Bo%C5%BCym
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Duchowa_przyjemno%C5%9B%C4%87_bycia_Ludem_Bo%C5%BCym
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Duchowa_przyjemno%C5%9B%C4%87_bycia_Ludem_Bo%C5%BCym
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html


[21] Por. J. M. BERGOGLIO, 
Reflexiones en esperanza, Città del
Vaticano, p. 14.

[22] Pamiętnik wiejskiego proboszcza,
Warszawa 1961, 112.; por. Adhort.
apost. Evangelii gaudium, 83.

[23] Por. BARSANUFIO, Epistolario,
w: V. CUTRO – MICHAŁ TADEUSZ
SZWEMIN, Bisogno di Paternità,
Warszawa, 2018, s. 124.

[24] Sztuka oczyszczania serca,
Poznań 2002, s. 41-42.

[25] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 2.

[26] Adhort. apost.Gaudete et
exsultate, 137.

[27] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 1.

[28] Tamże, 3.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%E2%80%9ENie%E2%80%9D_dla_egoistycznej_acedii
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Rado%C5%9B%C4%87,_kt%C3%B3ra_si%C4%99_odnawia_i_udziela_innym


[29] J. M. BERGOGLIO, Reflexiones en
esperanza (LEV 2013), p. 26.

[30] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 94.

[31] Spotkanie z księżmi, zakonnikami
i zakonnicami w Asyżu (4
października 2013); w: L’Osservatore
Romano, wyd. polskie n. 11(357)/
2013, s. 14.

[32] Por. Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 268-270.

[33] Por. Nican Mopohua, 107, 118,
119.

[34] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 288.

[35] Por. Amelio Luis CALORI, Aula
Fúlgida, Buenos Aires, 1946.

[36] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 286.



[37] Homilia podczas liturgii Wigilii
Paschalnej (20 kwietnia 2019).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-ojca-swietego-franciszka-

do-kaplanow/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-ojca-swietego-franciszka-do-kaplanow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-ojca-swietego-franciszka-do-kaplanow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-ojca-swietego-franciszka-do-kaplanow/

	List ojca świętego Franciszka do kapłanów

