
opusdei.org

List od Prałata (luty
2015 r.)

Prałat zaprasza nas, aby
"budować rodzinę" we
własnym otoczeniu, ćwicząc się
przy tym w cnocie miłości.
Komentuje również znaczenie
85 rocznicy zrozumienia przez
św. Josemarię faktu, iż Opus Dei
jest zarówno dla kobiet jak i dla
mężczyzn.

07-02-2015

Najdrożsi! Niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!



Przechodzimy właśnie, krok za
krokiem, przez miesiące niezwykle
obfitujące w różne, nierzadko
okrągłe rocznice związane z naszym
Dziełem, za które dziękujemy Bogu.
Pomagają nam one rozważać tę
prawdę, że wszyscy jesteśmy
Kościołem, jesteśmy Opus Dei.

Już za kilka dni minie 85 lat, odkąd
Bóg pomógł zrozumieć św. Josemaríi,
że Opus Dei jest również dla kobiet,
tak samo jak dla mężczyzn. Nie
przypuszczałem, że w Opus Dei
znajdą się kobiety – napisał nasz
Założyciel w liście skierowanym do
swoich córek. Jednak, tego
pamiętnego 14 lutego 1930 roku,
Pan pozwolił mi poczuć to, czego
doświadcza ojciec, który do tej
pory nie oczekiwał więcej dzieci,
kiedy Bóg go o to prosi. Odtąd
właśnie wydaje mi się, że jestem
zobowiązany obdarzać was
większą miłością: patrzę na was
jak matka na małe dziecko[1].



Mogę śmiało dodać, że każdego dnia
dawał swoim córkom wyrazy
wielkiej wdzięczności płynące prosto
z jego duszy.

Jak bardzo wdzięczny Bogu był nasz
Ojciec za to Boże światło, które
rozbłysło wraz z pojawieniem się
kobiet w Opus Dei! Jak tłumaczył
przy innych okazjach, Dzieło, w
istocie, bez tej wyraźnej woli Boga
(…), pozostałoby okaleczone[2].

W swoim liście apostolskim na temat
godności i misji kobiety, św. Jan
Paweł II zatrzymał się na
rozważaniu wzniosłego momentu
Zwiastowania. „Kiedy «nadeszła
pełnia czasu, zesłał Bóg Syna swego
zrodzonego z niewiasty». W tych
słowach Listu do Galatów (4, 4)
apostoł Paweł wiąże ze sobą
zasadnicze momenty, które w sposób
istotny wyznaczają spełnienie
tajemnicy «odwiecznie ukrytej w
Bogu» (por. Ef 1, 9). Współistotny



Ojcu Syn-Słowo rodzi się jako
człowiek z niewiasty, gdy nadchodzi
«pełnia czasu». To wydarzenie
prowadzi do punktu kluczowego w
dziejach człowieka na ziemi,
ujmowanych jako dzieje zbawienia.
Jest rzeczą znamienną, że Apostoł nie
nazywa Matki Chrystusa imieniem
własnym «Maryja», ale określa Ją
jako «niewiastę»: rodzi to skojarzenie
ze słowami Protoewangelii w Księdze
Rodzaju (por. 3, 15). Owa właśnie
«niewiasta» jest obecna w
centralnym wydarzeniu zbawczym,
które stanowi o «pełni czasu»:
wydarzenie to urzeczywistnia się w
Niej i przez Nią. (…) Tak więc «pełnia
czasu» ukazuje niezwykłą godność
«niewiasty»"[3].

Córki moje, te refleksje nie są
zwykłym wyrazem uprzejmości,
tylko zaproszeniem do głębokiego
rozważania Waszej roli w Kościele, a
także bodźcem, byście codziennie
wzrastały w Waszej wierze.



Św. Josemaría był bardzo świadomy
tej kwestii. W swoim liście z 1965
roku mówił nam: w pewien sposób
możemy przyznać, że w
Najświętszej Maryi Pannie w
najwyższym stopniu dokonała się
misja kobiety powierzona jej przez
Boga w dziele zbawienia: Jej
szczególny wkład w odkupienie
ludzkości. I dodał, zwracając się do
swoich córek w Opus Dei, a także do
wszystkich kobiet chrześcijańskich: 
Najświętsza Maryja Panna jest
waszym wzorem i pomocą w
wyniesieniu do porządku łaski
waszych zdolności i codziennych
zajęć, abyście przemieniały peł‐
nioną przez was misję w rodzinie i
społeczeństwie w Boskie narzędzie
uświęcania, w szczególne zadanie
w łonie Kościoła. Jest nim
uczestnictwo, na miarę waszej
osobistej odpowiedzi na łaskę, w
doskonałości i wyniesieniu, jakimi
Bóg ozdobił Swoją Matkę[4].



To, że tworzymy rodzinę
chrześcijańską zjednoczoną więzami
nadprzyrodzonymi, które łączą
każdą i każdego z nas, zawdzięczamy
w Dziele niezastąpionemu wysiłkowi
moich córek. Taka była wyraźna
wola Boża, abyśmy w Prałaturze
Opus Dei kroczyli wspólnie –
mężczyźni i kobiety – w całkowitej
separacji odnoszącej się do środków
formacyjnych i działalności
apostolskiej, ale w pełni
ugruntowani, w aspekcie duchowym,
moralnym i prawnym, na
widzialnym fundamencie, którym
jest Prałat, Ojciec tej duchowej
rodziny. Aby stworzyć to jedno
ognisko domowe, jak wyjaśniał św.
Josemaría, mamy w Dziele jeden
garnek, z którego każdy nabiera
sobie w zależności od potrzeb[5].
Dlatego, choć w tym liście odnoszę
się przede wszystkim do roli kobiety
w Kościele i społeczeństwie, te myśli
stosują się również do mężczyzn –



wystarczy tylko odpowiednio
dopasować je do kontekstu.

Wszyscy zostaliśmy wezwani do
poszukiwania pełni życia
chrześcijańskiego, zgodnie z oko‐
licznościami, w których Bóg zwraca
się do każdego z nas. Zarówno w
celibacie apostolskim, jak i w
małżeństwie, odpowiedź Bogu
zawsze musi być pełna i całkowita.
Podczas tego roku maryjnego w
Dziele zachęciłem Was, abyście
zwracali się do Świętej Rodziny z
Nazaretu, modląc się przede
wszystkim za rodziny na całym
świecie. Papież Franciszek
powiedział podczas jednej z katechez
poświęconych temu tematowi: 
rodzina z Nazaretu zobowiązuje
nas do odkrycia na nowo
powołania i misji rodziny, każdej
rodziny. Tak jak działo się w owych
trzydziestu latach w Nazarecie, tak
też może się dziać w naszym
przypadku: sprawić, by



normalnością była miłość, a nie
nienawiść, sprawić, by powszechną
stała się wzajemna pomoc, a nie
obojętność czy nieprzyjaźń[6].

Bóg pragnie, aby w każdej rodzinie –
zarówno tej opartej na więzach
naturalnych, jak i w rodzinie o
więzach nadprzyrodzonych – zawsze
królowała hojność, która jest
źródłem harmonii i pokoju. Zatem, o
ile codziennie odtwarzamy
atmosferę Nazaretu we wszystkich
naszych domach, za każdym razem,
kiedy jakaś rodzina strzeże tej
tajemnicy, nawet gdyby to było na
peryferiach świata, działa
tajemnica Syna Bożego, Jezusa,
który przybywa, aby nas zbawić,
przybywa, aby zbawić świat. To
jest wielka misja rodziny – czynić
miejsce dla przychodzącego
Jezusa. Przyjąć Jezusa w rodzinie,
w dzieciach, w mężu, małżonce,
dziadkach, aby Jezus w niej był.
Przyjąć Go w niej, aby ta rodzina



wzrastała duchowo[7], a także,
analogicznie, w tej wielkiej rodzinie,
jaką jest Kościół.

Fundamentem rodziny o więzach
naturalnych jest małżeństwo, czyli
trwała i definitywna relacja
istniejąca między mężczyzną a
kobietą, której celem jest
wypełnienie powołania Bożego w
dziele stworzenia[8]. Dla
ochrzczonych, jak dobrze wiemy,
małżeństwo jest ponadto sakramen‐
tem, czyli kanałem, przez który
małżonkowie otrzymują łaski
specyficzne dla ich stanu, aby
stanowili obraz jedności istniejącej
między Chrystusem a Jego
Kościołem[9]. Nasz Ojciec po‐
wiedział: dlatego zawsze myślę, z
nadzieją i serdecznie, o
chrześcijańskich ogniskach ro‐
dzinnych, o wszystkich rodzinach,
które wykiełkowały z sakramentu
małżeństwa, że są wspaniałym
świadectwem tej wielkiej, boskiej



tajemnicy – sacramentum
magnum (Ef 5, 32), wielkiego
sakramentu – unii i miłości między
Chrystusem i Jego Kościołem.
Powinnyśmy pracować nad tym
aby te komórki chrześcijańskie w
społeczeństwie rodziły się i
rozwijały z pragnieniem świętości,
ze świadomością, że już
sakrament wstępny – jakim jest
chrzest – powierza ochrzczonym
boską misję, którą każdy powinien
spełnić na własnej drodze
życiowej[10].

Św. Josemaría dawał małżonkom
rady, które były owocem jego
doświadczenia duszpasterskiego.
Przy pewnej okazji, odpowiadając na
pytanie zadane mu w Buenos Aires,
napominał: Kochajcie się
naprawdę! (…) Oczywiście, nigdy
się nie kłóćcie w obecności dzieci,
ponieważ dzieci wszystko
dostrzegają i natychmiast
oceniają to, co widzą. Nie wiedzą,



że św. Paweł napisał: qui iudicat
Dominus est (1 Kor 4, 4), Pan jest
moim sędzią. Stawiają siebie w
roli sędziów, choć mają trzy lub
cztery lata, i myślą sobie: mama
jest zła, tata jest zły. Tak mogą
zabrnąć w coś strasznego, te
biedne małe stworzenia! Nie
wywołujcie tragedii w sercach
waszych dzieci. Czekajcie, bądźcie
cierpliwi i, kiedy wasze dziecko
pójdzie spać, wtedy się kłóćcie!
Jednak tylko trochę, wiedząc, że
nie macie racji[11].

Wszyscy możemy zastosować w
praktyce te rady. Pomogą nam one
strzec braterskiego współżycia z
innymi. Trzeba schować swój
charakter do kieszeni, jak mówił z
humorem nasz Ojciec, i z miłości do
Jezusa Chrystusa uśmiechać się i
uprzyjemniać życie tym, którzy są
blisko nas[12]. To nie oznacza
czegoś niezwykłego – jesteśmy
bowiem ludźmi, nie zaś czystymi



duchami. Jako ludzie czasem mamy
skłonność do niewłaściwych albo
nieprzyjemnych reakcji, będących
owocem pychy, które utrudniają
życie z innymi. Jednak mamy w
zasięgu ręki lekarstwo – słowo
przepraszam. Możemy też pokazać,
jak jest nam przykro, że kogoś w ten
sposób skrzywdziliśmy lub
zasmuciliśmy. Gdy zaś kiedykolwiek
przyjdzie nam do głowy, że ktoś nas
obraził, wyrzućmy z naszego serca z
Bożą pomocą wszelkiego rodzaju
urazy. Nie pozwólmy, aby w naszej
duszy wylęgły się zarazki, które
psułyby nasze relacje z innymi.

Jezus Chrystus w tej kwestii wyraża
się bardzo jasno, jak mówi
Ewangelia. Słyszeliście, że
powiedziano przodkom: Nie zabijaj!; a
kto by się dopuścił zabójstwa, podlega
sądowi. A Ja wam powiadam: Każdy,
kto się gniewa na swego brata,
podlega sądowi. A kto by rzekł swemu
bratu: „Raka", podlega Wysokiej



Radzie. A kto by mu rzekł:
„Bezbożniku", podlega karze piekła
ognistego. Jeśli więc przyniesiesz dar
swój przed ołtarz i tam wspomnisz, że
brat twój ma coś przeciw tobie,
zostaw tam dar swój przez ołtarzem,
a najpierw idź i pojednaj się z bratem
swoim! Potem przyjdź i dar swój
ofiaruj![13].

Teologalna cnota miłości, która
zawiera w sobie również miłość
ludzką, pobudzi nas do myślenia
zawsze o innych i do zapominania o
nas samych. Św. Josemaría w
plastyczny sposób wyraził ten ideał
dziecka Bożego: stać się dywanem,
po którym inni będą miękko
stąpać. I zaraz potem dodał: nie
próbuję powiedzieć tylko pięknego
zdania: to musi być rzeczywistość!
– To trudne, tak jak trudna jest
świętość; lecz i łatwe, bo –
podkreślam – świętość osiągalna
jest dla każdego[14].



Rocznica 14 lutego 1930 roku
przypomina nam o tym, jak istotny
jest wkład kobiet, które zostały
wezwane do zachowywania
atmosfery rodzinnej w ich własnych
domach, w miejscach pracy, a także
w stowarzyszeniach zawodowych i
inicjatywach społecznych, w których
biorą udział. Być może nie zdajecie
sobie z tego sprawy, moje córki,
jednak Wasza obecność w społe‐
czeństwie – Wasz godny i elegancki
wygląd, dobre maniery w obcowaniu
z innymi, Wasz uśmiech – podobnie,
jak porządek w domu i troska o
niego, wspaniale przyczynia się do
tego, by inni odkryli cud
przeżywania synostwa Bożego. W
ten sposób rozprzestrzeniacie na
wszystkie strony miłą woń
Chrystusa[15], znak rozpoznawczy
chrześcijan.

Patrzcie, jak oni się miłują![16], tak
mówili poganie, widząc serdeczność,
jaką obdarzali siębie wzajemnie



pierwsi chrześcijanie. Również dziś
powinno być widoczne, że kochamy
siebie nawzajem i miłujemy
wszystkich, którzy są obok nas.
Ożywiajmy nasze pragnienie
służenia innym, dobrowolnego
zużywania naszego życia dla innych.
W tym roku maryjnym poświęconym
rodzinie starajmy się bardziej strzec
tych drobnych szczegółów
odnoszących się do miłego i
radosnego współżycia z innymi we
wszystkich środowiskach,
poczynając od naszych domów
rodzinnych. To bardzo ważne, aby
każda i każdy z nas budował
atmosferę rodzinną w swoim
najbliższym otoczeniu. Jeżeli
jesteśmy blisko Maryi i Józefa,
odkryjemy wiele szczegółów, które
ożywią dobre dyspozycje
zaszczepione w naszej duszy przez
Pana.

Inna rocznica, którą świętujemy tego
samego dnia – rocznica założenia



Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża – również
przypomina nam o tym wyjściu z
siebie z radością, aby życie z innymi
było pełne pokoju i radości. W Opus
Dei, jak niestrudzenie przypominał
nam św. Josemaría, wszyscy
jesteśmy równi. Jest tylko jedna
praktyczna różnica: księża muszą
jeszcze bardziej stać się dywanem,
po którym inni będą miękko stąpać
(…). Muszą być stali, łagodni,
serdeczni i radośni, ponieważ są
szczególnymi, pełnymi pokoju i
radości, sługami dzieci Bożych w
Opus Dei[17], a także sługami
wszystkich dusz. Są – niezależnie od
okoliczności, w jakich się znajdą –
narzędziami jedności.

Zostawiam na boku odniesienie się
do pozostałych świąt liturgicznych i
rodzinnych przypadających w tym
miesiącu. Są nimi chociażby
rozpoczęcie Wielkiego Postu,
rocznica lokucji, czyli słów miłość to



czyny, a nie piękne słowa, które nasz
Ojciec usłyszał w głębi duszy 16
lutego 1932 roku[18], rocznica 
decretum laudis dla Dzieła ze strony
Stolicy Apostolskiej w 1947 roku…
Każda i każdy z nas może poszukać
praktycznych postanowień podczas
osobistej modlitwy. Mógłbym Wam
przytoczyć wiele krótkich historii o
tym, w jaki sposób św. Josemaría
troszczył się o atmosferę rodzinną w
Opus Dei. Tu ograniczę się do jednej
z nich.

Kiedy jego córki przeprowadziły się
do Japonii, aby rozpocząć tam pracę
apostolską wśród kobiet, nasz Ojciec
nieustannie towarzyszył im w swojej
modlitwie i trosce o nie, począwszy
od ich podróży w kierunku tego
odległego archipelagu. A w swoich
listach do wikariuszy regionalnych,
kiedy w kolejnych krajach
rozpoczynała się praca apostolska
Opus Dei, zawsze okazywał swoje
żywe zainteresowanie, by jak



najszybciej dołączyły tam kobiety z
Dzieła. Każdemu pisał: zajmij się
przygotowaniami, aby jak
najszybciej twoje siostry mogły
zacząć pracę apostolską – wtedy
Opus Dei będzie kompletne również
u ciebie.

Nie pamiętam powodu, dlaczego
Nasz Ojciec zabrał mnie, kiedy
akurat nikogo tam nie było, do nowo
wybudowanej strefy dla
Administracji, która powstała jako
pierwsza w budynkach siedziby
centralnej Opus Dei, Villa Tevere. To,
co zapamiętałem, pozwala mi
stwierdzić jedną rzecz – nasz
Założyciel chciał nam pokazać, że do
prawidłowego funkcjonowania
całości, na pierwszym miejscu w
każdym ośrodku – po kaplicy – są
zawsze jego córki. Zawsze rzucał się
w oczy kontrast między jego troską o
Administrację, aby była perfekcyjnie
wykończona, a częścią zajmowaną
przez niego samego i jego synów.



Polecając osobę i intencje Ojca
Świętego, pamiętajmy o konsystorzu
i o nowych kardynałach, których
Papież Franciszek mianuje w tym
miesiącu. W tej modlitwie proście za
wszystkich współpracowników
Papieża i bądźcie mocno zjednoczeni
z moimi intencjami.

Z wielką miłością błogosławi Was

Rzym, 1 lutego 2015 r.

[1]. Św. Josemaría, List 29 VII 1965, 2.

[2]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, rok 1955.

[3]. Św. Jan Paweł II, List apostolski 
Mulieris dignitatem, 15 VIII 1988, 3–4.

[4]. Św. Josemaría, List 29 VII 1965, 3.

[5]. Ibid., 2.



[6]. Papież Franciszek, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 17 XII
2014.

[7]. Ibid.

[8]. Por. Rdz 1, 26–28.

[9]. Por. Ef 5, 31–32.

[10]. Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 91.

[11]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 23 VI 1974.

[12]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 4 VI 1974.

[13]. Mt 5, 21–24.

[14]. Św. Josemaría, Kuźnia, 562.

[15]. 2Kor 2, 15.

[16]. Tertulian, Apologetyk 39, 7 (CCL
1, 151).



[17]. Św. Josemaría, List 8 VIII 1956,
7.

[18]. Zob. Św. Josemaría, Droga, 933.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-pralata-luty-2015-r/
(30-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-pralata-luty-2015-r/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-pralata-luty-2015-r/

	List od Prałata (luty 2015 r.)

