
opusdei.org

List od Prałata
(Wrzesień 2008)

"Jak przyjmujemy
przeciwności: choroby, niepo‐
wodzenia zawodowe,
niesprawiedliwe obrazy,
trudności w życiu społecznym
czy rodzinnym?", pyta Prałat
we wrześniowym liście.
Odpowiedzi radzi nam szukać
w krzyżu Chrystusa.

07-09-2008

Najdrożsi: niech Jezus błogosławi
moje córki i moich synów!



Zanim przejdę do właściwego tematu
tego listu, dwa słowa, by
podziękować Panu Bogu za
możliwość fizycznego przeżycia
„omnes cum Petro”: dzięki temu,
mieszkając razem z Papieżem w
domu Kenthurst, mogliśmy się
przyczynić do pracy następcy
Piotrowego, a także do jego
odpoczynku. Wciąż wspierajmy Ojca
Świętego, modląc się też za jego
współpracowników.

Benedykt XVI często wspominał o św.
Pawle, a my pragniemy w pełni iść
jego śladem. Zastanówmy się teraz
nad tym, że już od momentu swojego
nawrócenia w drodze do Damaszku
Szaweł miał jasną świadomość, że
jego powołanie i jego misja były
ściśle złączone z misterium Krzyża.
Ananiaszowi, który nie chciał wyjść
naprzeciw Pawła i go ochrzcić, sam
Jezus wyjaśnił: wybrałem sobie tego
człowieka za narzędzie. On zaniesie
imię moje do pogan i królów, i do



synów Izraela. I pokażę mu, jak wiele
będzie musiał wycierpieć dla mego
imienia [1].

Egzystencja św. Pawła była stałym
realizowaniem tych słów Pana.
Odpowiadał na łaskę bez stawiania
warunków; dbał jedynie o to, by
poznawać Jezusa Chrystusa i
ukazywać go innym, stawiając przed
oczami nowych chrześcijan postać
Syna Bożego, który stał się człowie‐
kiem, zmarł i zmartwychwstał dla
naszego zbawienia. W liście do
Galatów, mówiąc o tym życiu w
Chrystusie, do którego aspirował od
chwili swojego nawrócenia,
stwierdza: Christo confixus sum cruci
[2]: razem z Chrystusem zostałem
przybity do Krzyża. I właśnie w kon
sekwencji tego bliskiego
zjednoczenia doszedł do mistycznego
utożsamienia się z Nim, w co‐
dziennym, całkowitym oddaniu: 
Teraz zaś już nie ja żyję, lecz żyje we
mnie Chrystus [3].



To zjednoczenie z Chrystusem na
Krzyżu nie ograniczało się w życiu
Apostoła do czegoś czysto
„wyobrażonego”, teoretycznego. W
jednym z tekstów autobiograficznych
pojawiających się w jego listach
przedstawia, co konkretnie
oznaczała dla niego konieczność
umierania z Chrystusem: Przez
Żydów pięciokrotnie byłem bity po
czterdzieści razów bez jednego. Trzy
razy byłem sieczony rózgami, raz
kamienowany, trzykrotnie byłem
rozbitkiem na morzu, przez dzień i
noc przebywałem na głębinie
morskiej. Często w podróżach, w
niebezpieczeństwach na rzekach, w
niebezpieczeństwach od zbójców, w
niebezpieczeństwach od własnego
narodu, w niebezpieczeństwach od
pogan, w niebezpieczeństwach w
mieście, w niebezpieczeństwach na
morzu, w niebezpieczeństwach od
fałszywych braci; w pracy i
umęczeniu, często na czuwaniu, w
głodzie i pragnieniu, w licznych



postach, w zimnie i nagości, nie
mówiąc już o mojej codziennej udręce
płynącej z troski o wszystkie Kościoły.
Któż odczuwa słabość, bym i ja nie
czuł się słabym? Któż doznaje
zgorszenia, żebym i ja nie płonął? [4].

Tych zdań z drugiego listu do
Koryntian nie można czytać bez
emocji i wdzięczności. Ponieważ św.
Paweł pisze z radością o swoich
cierpieniach za Pana, o trwaniu
przybitym z Nim do Krzyża: 
Najchętniej więc będę się chlubił z
moich słabości, aby zamieszkała we
mnie moc Chrystusa. Dlatego mam
upodobanie w moich słabościach, w
obelgach, w niedostatkach, w prześla
dowaniach, w uciskach z powodu
Chrystusa. Albowiem ilekroć
niedomagam, tylekroć jestem mocny
[5].

Komentując te słowa Apostoła
Benedykt XVI stwierdza, że św.
Paweł nie żyje już dla siebie, dla



swojej własnej sprawiedliwości.
Żyje z Chrystusa i z Chrystusem:
dając siebie samego; nie szukając
już siebie i nie budując siebie. Oto
jest nowa sprawiedliwość, nowy
kierunek, jaki daje nam Pan, jaki
daje nam wiara. Wobec Krzyża
Chrystusa, najwyższego wyrazu
Jego oddania, już nikt nie może
chełpić się z siebie [6].

W czasach świętego Pawła – a także
dzisiaj – wiele osób poszukiwało
wiedzy tajemnej, sensacyjnych nauk,
w nadziei znalezienia tam
zbawienia: ale Apostoł przestrzega,
że zamysły Boże nie idą tą drogą.
Głosi on verbum crucis [7], naukę
Krzyża. I aby nie było wątpliwości,
mówi nam wszystkim: Żydzi żądają
znaków, a Grecy szukają mądrości,
my głosimy Chrystusa
ukrzyżowanego, który jest
zgorszeniem dla Żydów, a głupstwem
dla pogan, dla tych zaś, którzy są
powołani, tak spośród Żydów, jak i



spośród Greków, Chrystusem, mocą
Bożą i mądrością Bożą. To bowiem, co
jest głupstwem u Boga, przewyższa
mądrością ludzi, a co jest słabe u
Boga, przewyższa mocą ludzi [8].

Treść tych słów i wezwanie, jakie
zawierają, są zawsze aktualne;
dobrze będzie dla nas je rozważać
szczególnie w tych dniach, podczas
przygotowywania się do uroczystości
Podwyższenia Krzyża Świętego 14
września. Od bardzo dawna to
święto zakorzenione jest w Kościele,
również w tej cząstce Kościoła, jaką
jest Opus Dei. Fakt, że tym razem
przeżywać je będziemy w roku
poświęconym św. Pawłowi, który tyle
pisał o misterium Krzyża, zachęca
nas do lepszego przygotowania się do
niego i do przeżycia go z większą
radością. Jak poszukujemy
wyrzeczeń każdego dnia? Z jaką
pobożnością patrzymy na drewniany
krzyż, który tak wielkie znaczenie w
sobie kryje? Czy kochamy ofiarę?



W życiu św. Josemaríi pragnienie
utożsamiania się z Chrystusem na
Krzyżu było obecne od 2
października 1928 roku. Ale już
wcześniej, kiedy św. Josemaría był
jeszcze bardzo młody, Pan stopniowo
przygotowywał go poprzez małe i
wielkie przeciwności w latach jego
dzieciństwa i dorastania. Potem, gdy
zostało założone Opus Dei, Pan
wyraźnie objawił mu, że korzenie
Dzieła powinny być utkwione w
Krzyżu Świętym. Przekazywał mu to
przy wielu okazjach i na rozmaite
sposoby; i chociaż nasz Ojciec
czasami nie rozumiał przyczyny tych
cierpień, zawsze szedł do przodu,
przekonany, że były one jakby
„pieszczotami” Boga. W roku 1948,
mówiąc w trzeciej osobie, odniósł się
w jednej z medytacji do niektórych
wydarzeń z tamtego okresu. Te
autobiograficzne wspomnienia dają
wiele światła, by zrozumieć jego
reakcję wobec powtarzających się
spotkań z Krzyżem Jezusa.



Pan pozwalał, by na jego osobę
spadały niezliczone trudności, a
przez to wykuwał jego duszę. 
Pamiętam jedno stworzenie
ludzkie, które chodziło po
biednych dzielnicach Madrytu, sa‐
motne ze swoim bólem. Pragnęło
wypełnić wolę Bożą, ale nie miało
środków, żeby zrealizować
zadanie, jakie zostało mu
powierzone. Nie miało innego
wyjścia, nie znało innego sposobu,
tylko Krzyż; i piło kielich
cierpienia aż do najdrobniejszych
resztek. I zdecydowawszy się objąć
ból, mogło smakować, jakby
upojone słodko-gorzkim
odurzeniem cierpienia, radości
owych słów Psalmisty: et calix
tuus inebrians quam præclarus
est! (por. Ps 22, 5, Wlg); Twój
kielich, który mnie nasyca, jakże
szczęśliwym mnie czyni [9].

Możemy osobiście zadać sobie inne
pytania, które pomogą nam ocenić,



jaka jest konkretnie, w czynach,
nasza miłość do Krzyża. Jak
przyjmujemy przeciwności: choroby,
niepowodzenia zawodowe,
niesprawiedliwe obrazy, trudności w
życiu społecznym czy rodzinnym?
Jak reagujemy na to wszystko, co
nieprzyjemne, a co pojawia się w
naszym życiu, choć tego nie
szukamy? Czy staramy się patrzeć na
to z perspektywy nadprzyrodzonej?
Jeśli być może w pierwszym
momencie nie zrozumieliśmy lub
zbuntowaliśmy się, czy szybko
potrafimy na taką perspektywę się
przestawić, widząc we wszystkim
wolę Boga, który dopuszcza to dla
naszego dobra? Jakże to dobry
moment, by powtarzać, głęboko
rozważając, to zdanie z Drogi: 
Chcesz tego, Panie?... Ja również
tego chcę! [10]

Nie chodzi o to, by być
niewrażliwymi na ból, fizyczny czy
duchowy, lecz o to, by wznosić



spojrzenie ponad to, co przemijające,
z pomocą Bożą, której nigdy nam nie
zabraknie. Niedobrze jest starać się
uciekać za wszelką cenę przed
przeciwnościami; tym bardziej, gdy
ich przyczyną jest wierność
prawdzie.

Mówił o tym Benedykt XVI na
inauguracji Roku Pawłowego, w
odniesieniu do misji św. Pawła. 
Powołanie do bycia nauczycielem
narodów jest jednocześnie i w
istocie powołaniem do cierpienia w
jedności z Chrystusem, który
odkupił nas przez swoją Mękę. W
świecie, w którym kłamstwo jest
potężne, za prawdę płaci się
cierpieniem. Kto chce uniknąć
cierpienia, trzymać je z daleka od
siebie, trzyma z dala od siebie
samo życie i jego wielkość; nie
może być sługą prawdy, a więc i
sługą wiary.



Nie ma miłości bez cierpienia - bez
cierpienia wyrzeczenia się samego
siebie, przemiany i oczyszczenia
swego ja dla prawdziwej wolności.
Tam, gdzie nie ma niczego, za co
warto cierpieć, samo życie traci swą
wartość. Eucharystia – centrum
naszego bycia chrześcijanami –
opiera się na ofierze Jezusa za nas,
zrodzona jest z cierpienia miłości,
która na Krzyżu znalazła swój szczyt.
My żyjemy tą miłością, co się
ofiarowuje. Ona daje nam odwagę i
siłę cierpienia razem z Chrystusem i
za Niego na tym świecie, wiedząc, że
właśnie w ten sposób nasze życie
staje się wielkie, dojrzałe,
prawdziwe.

W świetle wszystkich listów św.
Pawła widzimy, jak w jego drodze
nauczyciela narodów wypełniło się
proroctwo złożone Ananiaszowi w
godzinie powołania: „Ja mu pokażę,
jak wiele będzie musiał wycierpieć
dla mego imienia”. Cierpienie czyni



go wiarygodnym jako nauczyciela
prawdy, który nie szuka swojej
korzyści, własnej chwały, osobistego
spełnienia, lecz angażuje się dla
Tego, który nas umiłował i dał siebie
samego za nas wszystkich [11].

W najbliższych tygodniach liturgia
pełna jest wspomnień związanych z
Maryją: Narodzenie Najświętszej
Maryi Panny, Najsłodsze Imię Maryi,
cierpienia Maryi u stóp Krzyża,
Matka Boża Miłosierdzia. Niech te
dni będą jakby zaproszeniem, aby
uciekać się do naszej Matki, uczyć się
od Niej iść bardzo blisko Jezusa, aby
w ten sposób utożsamiać się z Nim.

Kiedy odmawiamy Witaj Królowo,
mówimy: Okaż nam Jezusa,
błogosławiony owoc żywota Twojego!
Najświętsza Maryja Panna nie tylko
ukazuje nam Jezusa, lecz także
prowadzi nas do Niego z
macierzyńską delikatnością i
słodyczą. Są dwa momenty, w



których w sposób szczególny
Ewangelia przedstawia nam postać
Maryi „okazującą nam” swego Syna.
Jeden z nich zdarzył się na początku
życia Jezusa, kiedy pokazała Go
pasterzom i mędrcom, by oddali Mu
pokłon; drugi moment wspominać
będziemy 15 września, w kontekście
wydarzeń na Golgocie.

Swoją cichą obecnością u Krzyża,
nasza Matka zaprasza nas, by patrzeć
na Jej Syna. Wzniesienie oczu na
Chrystusa na Krzyżu prowadzi nas
do ponownego uświadomienia sobie,
że Bóg nie odkupił świata mieczem,
lecz Krzyżem. Umierając – mówił
Papież w jednej z homilii – Jezus
rozpościera ramiona. Oto jest
przede wszystkim gest Pasji:
pozwala się przybić za nas, aby dać
nam swoje życie. Lecz rozpostarte
ramiona są jednocześnie gestem
modlącego się – postawą, jaką
przyjmuje kapłan, gdy w modlitwie
otwiera ramiona: Jezus przemienił



Pasję, swoje cierpienie i swoją
śmierć, w modlitwę, w akt miłości
Boga i ludzi. Dlatego rozpostarte
ramiona Chrystusa ukrzyżowanego
są także gestem objęcia, którym
przyciąga nas do siebie, którym
chce nas przytulić do siebie z
miłością. W ten sposób, jest
obrazem Boga żywego, jest Bogiem
samym, i możemy oddać się w Jego
ręce [12].

Jakże często słyszeliśmy, jak nasz
Ojciec mówił, robiąc przy tym bardzo
znaczący gest, że Chrystus,
Najwyższy Kapłan, otwiera ramiona,
aby objąć nas wszystkich: każdą,
każdego z nas. Wyjaśniał nam w ten
sposób, że udział w Krzyżu Chrystusa
jest znakiem wybraństwa Bożego,
choć być może trudno to zrozumieć. 
Ale nie wlecz krzyża po ziemi...
Nieś go uczciwie, rzetelnie na
swoich ramionach, ponieważ twój
krzyż, jeśli będziesz go niósł z
godnością, nie będzie jakimś tam



zwykłym krzyżem, ale... Świętym
Krzyżem. Nie nieś swego krzyża z
rezygnacją. Rezygnacja nie ma nic
wspólnego z wielkodusznością.
Pokochaj swój krzyż. A kiedy go
naprawdę pokochasz, to ten twój
krzyż będzie... Krzyżem bez
krzyża.

Wtedy też na pewno spotkasz, tak jak
Jezus, na swej drodze Maryję [13].

W dniach 12-15 września Benedykt
XVI odwiedzi Francję z okazji 150.
rocznicy objawień maryjnych w
Lourdes. Przyłączmy się do niego
duchowo podczas jego podróży i wy‐
korzystajmy okazję, żeby modlić się
za cierpiących na ciele lub duszy, by
Pan ulżył ich cierpieniom. Uciekajmy
się do wstawiennictwa Maryi, Salus
infirmorum, Consolatrix afflictorum;
także po to, aby pomogła im
zrozumieć, że te cierpienia –
złączone z cierpieniami Chrystusa na
Krzyżu – stają się bardzo skuteczne



dla dobra Kościoła i dla zbawienia
dusz.

15 września: myśli spontanicznie
zwracają się ku najdroższemu don
Álvaro, który ze swoim zwykłym
pokojem wziął na siebie święty
ciężar Dzieła: obyśmy Ty i ja potrafili
odpowiadać z taką samą hojnością.

Nie mogę już przedłużać i pisać o
naszej podróży po Wschodzie. Wiele
myślałem o naszym Ojcu, o
ukochanym don Álvaro, i o was
wszystkich. Jak wielkie pole pracy
nas czeka! W Indiach, Hong Kongu,
Makao, Australii, Nowej Zelandii, na
Filipinach, w Singapurze i Malezji już
widać żniwa; a jeśli wszyscy
będziemy pracować, jak daleko uda
się dotrzeć!

Z miłością Was błogosławię, 

wasz Ojciec

+ Javier



Solingen, 1 września 2008.

-------------------------------------------------------------------------------

[1]. Dz 9, 15-16.

[2]. Gal 2, 19.

[3]. Ibid., 20.

[4]. 2 Kor 11, 24-29.

[5]. Ibid., 12, 9-10.

[6]. Benedykt XVI, Przemówienie na
audiencji generalnej, 8-XI-2006.

[7]. 1 Kor 1, 18.

[8]. Ibid., 22-25.

[9]. Św. Josemaría, Zapisane podczas
medytacji, 15-XII-1948.

[10]. Św. Josemaría, Droga, nr 762.

[11]. Benedykt XVI, Homilia podczas
inauguracji roku pawłowego, 28-
VI-2008.



[12]. Benedykt XVI, Homilia w
Sanktuarium Mariazell, 8-IX-2007.

[13]. Św. Josemaría, Różaniec Święty,
IV tajemnica bolesna.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-wrzesien-2008/

(29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-wrzesien-2008/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-wrzesien-2008/

	List od Prałata (Wrzesień 2008)

