
opusdei.org

List od Prałata
(Październik 2011)

"2 października obchodzimy
kolejną rocznicę wydarzenia,
kiedy w duszy naszego
Założyciela jasno niczym
południowe słońce rozbłysło
światło Boże".

05-10-2011

Najdrożsi: niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!

Jutro obchodzić będziemy kolejną
rocznicę wydarzenia, kiedy w duszy
naszego Założyciela jasno niczym



południowe słońce rozbłysło światło
Boże. Domine, ut videam!, Domina, ut
sit! – wołał nieustannie od młodości.
Odpowiedź Pana, przez
wstawiennictwo Najświętszej Maryi
Panny, nadeszła drugiego
października 1928 roku. Chciałbym,
abyście przypomnieli sobie teraz tę
scenę, którą św. Josemaría opisał w
swoich notatkach duchowych i
starali się wyciągnąć z niej naukę,
którą będziecie mogli zastosować w
życiu codziennym. Zachęcam także,
byście codziennie dziękowali Trójcy
Przenajświętszej za to, że zechciała,
by powstało Opus Dei.

Jak pamiętamy, nasz Ojciec odbywał
wtedy kilkudniowe rekolekcje.
Rankiem trzeciego dnia, po
odprawieniu Mszy świętej,
przedłużył swoją modlitwę i
przeglądał notatki z minionych
miesięcy i lat: światła, jakich Pan mu
udzielał, związane z tym, o co miał
go poprosić. Do tego dnia nasz Ojciec



widział jedynie fragmenty tego, co
Bóg dla niego zaplanował –
przebłyski światła, których nie
potrafił dokładnie zinterpretować. W
swoim sercu wzmagał pełną
poddania gotowość spełnienia woli
Bożej, choć nie wiedział, jaka ona
jest. I nagle te przebłyski światła,
oznaki Bożej woli, objawiły się w
sposób wyraźny. Kiedy czytałem te
zapiski otrzymałem wizję Dzieła
jako całości. Poruszony upadłem
na kolana – byłem sam w pokoju,
między jedną nauką a drugą –
dziękowałem Bogu, i ze
wzruszeniem przypominam sobie,
jak słyszałem dźwięk dzwonów
parafii Najświętszej Maryi Panny
od Aniołów [1].

Jak można wywnioskować z tego
autobiograficznego tekstu, pierwszą
reakcją św. Josemaríi było dogłębne
poruszenie. Upadł na kolana w geście
adoracji Bożego zamysłu. Jak mówi
Benedykt XVI – gest uklęknięcia jest



jednym z typowych przejawów
modlitwy [2]. Stworzenie klękając
uznaje absolutną potrzebę Boga, bez
którego jest niczym i nie może nic. W
tym doświadczeniu osoba obdarzona
łaską przez Boga zwraca się cała ku
Bytowi, przed którym się znajduje;
ukierunkowuje swoją duszę ku
temu Misterium, od którego
oczekuje realizacji swoich
najgłębszych pragnień oraz
pomocy w przezwyciężeniu
ubóstwa swojego własnego
życia[3].

Akt poddanej akceptacji, jakim nasz
Ojciec rozpoczął swoją drogę w Opus
Dei, przeniknięty był pokorą. Ileż
razy, wspominając te chwile, wyrażał
swoje głębokie przekonanie, że Pan
posłużył się nim jako niezdatnym
narzędziem – aby pozostało jasne, że
Dzieło pochodziło od Boga i nie było
owocem ludzkiego pomysłu! To tak,
jakby jakaś osoba wzięła nogę
stołową i za jej pomocą ozdobnie



wykaligrafowała piękny
manuskrypt ilustrowany
miniaturami[4] - powiedział kiedyś.
Wspominając boską interwencję w
jego duszy, powiedział: Jezus
Chrystus nie prosił mnie o
pozwolenie, żeby wejść do mojego
życia. Przyszedł i z miejsca
powiedział: zrób dla mnie to i
tamto, a ja… jak osiołek. To Pan
wszystkich stworzeń. Macie prawo
wchodzić do dusz wszystkich
ludzi, aby pomagać im być
lepszymi, szanując wolność
każdego. Być może czasem nie
zostaniecie dobrze przyjęci, ale
innym razem sami będą was
szukać. To jest jasne: to nie tylko
prawo chrześcijanina, lecz
obowiązek: Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody (Mt
28, 19) [5].

Nie ma nic dziwnego w tym, że my,
uczniowie Jezusa, widząc wielkość
Bożego zadania i własne niewielkie



siły, zadajemy sobie czasem pytanie:
jak to możliwe, że Pan Bóg poprosił
mnie, bym pomógł Mu wykonać tę
pracę? Jak to możliwe, że skierował
do mnie swoje wezwanie, skoro
jestem tak mały, brak mi cnót i
środków? W takich przypadkach św.
Josemaría radził otworzyć Ewangelię
św. Jana i rozważać ten fragment, w
którym mowa jest o uzdrowieniu
niewidomego od urodzenia.
Patrzcie, jak Jezus czyni błoto z
prochu ziemi i śliny i przykłada
ten muł na oczy niewidomego, aby
dać mu światło (por. J 9,6). Pan
wykorzystuje jako lek odrobinę
błota [6]. Innym razem zwrócił się
do swoich córek i synów w Opus Dei
słowami, które można z
powodzeniem odnieść do wszystkich
chrześcijan: Wiedząc o własnej
słabości, o tym, że sami nie
jesteśmy nic warci, lecz mając
łaskę Pańską i dobrą wolę,
jesteśmy lekarstwem, aby dać
światło; jesteśmy – doświadczając



naszej ludzkiej nędzy – mocą Bożą
dla innych [7].

Zwłaszcza podczas Mszy św. i
modlitwy, gdy stoimy przed Bogiem
nie ukrywając własnej nędzy, lecz
zarazem z przekonaniem, iż jesteśmy
Jego ukochanymi dziećmi, błoto
naszej słabości osobistej przemienia
się w lekarstwo, które może
uzdrowić wiele osób. Zanurzając się
w gorącym źródle miłości, jakim jest
Serce Chrystusa, nasza dusza coraz
bardziej identyfikuje się z Jezusem,
przez działanie Ducha Świętego. 
Modlitwa, która jest otwarciem i
wzniesieniem serca do Boga,
przemienia się w ten sposób w
osobistą relację z Nim. I choćby
człowiek zapomniał o swoim
Stworzycielu, Bóg żywy i
prawdziwy wciąż podejmuje
inicjatywę, wzywając człowieka do
tajemniczego spotkania na
modlitwie [8]. Czy punktualnie
rozpoczynamy nasze półgodziny



modlitwy osobistej, aby rozmawiać
na „ty” z naszym Bogiem? Jaki
wysiłek wkładamy, żeby nie stracić
ani minuty z tego czasu?

W ostatnich miesiącach
przypominałem wam, jak ważna jest
dbałość o ten codzienny czas
modlitwy. Będę wam o tym mówił
nieustannie, ponieważ – idąc za
nauką naszego Ojca, mocno
zakorzenionego w tradycji Kościoła –
jestem przekonany, tak jak każda i
każdy z was, iż jest to jedyna “broń”,
jaką dysponujemy jako chrześcijanie,
aby zwyciężać dla chwały Bożej w
pojawiających się w naszym życiu
wielkich i małych walkach.

Benedykt XVI opisuje szeroko ten
aspekt w jednej z katechez o
modlitwie wygłaszanych podczas
audiencji ogólnych. Rozważając
tajemniczy epizod nocnej walki
patriarchy Jakuba z nieznajomym,
która odbyła się zanim Jakub



przekroczył bród mający
zaprowadzić go na spotkanie z jego
bratem Ezawem [9], Papież
przypomina – słowami Katechizmu
Kościoła Katolickiego – że «duchowa
tradycja Kościoła widziała w tym
opisie symbol modlitwy jako walki
wiary i zwycięstwa wytrwałości»[10].
I dalej komentuje: Tekst biblijny
mówi nam o długiej nocy
poszukiwania Boga, o walce o
poznanie Jego imienia i ujrzenie
Jego oblicza; jest to noc modlitwy,
w której, z uporem i wytrwałością,
prosi się Boga o błogosławieństwo i
nowe imię, nową rzeczywistość,
owoc nawrócenia i przebaczenia
[11].

Pozwólcie, że jeszcze raz napiszę:
trwajmy w walce modlitwy, nigdy z
żadnego powodu nie zaniedbując ani
nie skracając tych chwil rozmowy z
Bogiem naszym Ojcem;
rozmawiajmy z Jezusem, naszym
starszym Bratem, który uczy nas



obcować z Jego niebieskim Ojcem;
otwórzmy się na Ducha Świętego,
który pragnie rozpalić nasze serca
miłością Bożą. Niech naszą
Pośredniczką będzie Najświętsza
Dziewica, Matka Boża i Matka nasza,
która jest Mistrzynią modlitwy;
zwracajmy się też do świętego Józefa,
do aniołów i świętych, a w
szczególności do św. Josemaríi, który
swoim nauczaniem i przykładem
pokazał nam jak być
kontemplacyjnymi pośród świata.

Powróćmy do słów, jakimi nasz
Ojciec opisywał to, co zdarzyło się w
jego duszy 2 października 1928 roku.
Zanotowawszy, że upadł na kolana,
adorując Boga wobec Jego zamysłu,
który w tym momencie został przed
nim odkryty, dodał, że jego dusza
napełniła się głębokim uczuciem
wdzięczności: składałem dzięki
Bogu, i ze wzruszeniem
przypominam sobie, jak słyszałem
dźwięk dzwonów parafii



Najświętszej Maryi Panny od
Aniołów [12].

Każdy, kto wie, że od Boga pochodzi
wszelkie dobro, i że sam w sobie nie
posiada żadnej wartości, nie może
rozłączyć dziękczynienia i adoracji:
stanowią dwie strony tego samego
medalu. Dlatego nasz Ojciec chciał,
aby 2 października oraz 14 lutego
(rocznica innych decydujących
interwencji Pana w historii Dzieła)
były w Opus Dei dniami głębokiego i
nieustannego dziękczynienia. Czy
wiecie, że swoją wdzięczność
wyrażał licznymi aktami
zadośćuczynienia?

Wznieśmy zatem nasze serca do
Pana pełni wdzięczności. To samo
powinniśmy uczynić także 6
października, w rocznicę kanonizacji
św. Josemaríi, która przypomina
nam, że możliwe jest osiągnięcie
prawdziwej świętości, jak naszego
Ojca, który z wiernością, dzień za



dniem, przemierzał drogę wiodącą
wśród normalnych okoliczności życia
codziennego.

Niewątpliwie taki cel wymaga ciągłej
walki ze wszystkim, co mogłoby nas
oddalić od miłości Bożej; walki, która
odzyskuje moc i energię w
momentach przeznaczonych na
osobiste obcowanie z Bogiem. Nocny
pojedynek Jakuba staje się w ten
sposób dla wierzącego punktem
odniesienia, aby zrozumieć relację
z Bogiem (…). Modlitwa wymaga
ufności, bliskości, niemalże
symbolicznego zetknięcia ciał: nie
z Bogiem-nieprzyjacielem czy
przeciwnikiem, lecz z Panem,
który błogosławi, a pozostaje
zawsze tajemniczy (…). Dlatego
natchniony autor wykorzystuje
symbol walki, który oznacza siłę
ducha, wytrwałość, upór w
osiągnięciu tego, czego się pragnie.
A jeśli obiektem pragnienia jest
relacja z Bogiem, Jego



błogosławieństwo i Jego miłość,
wtedy walka nie może zakończyć
się przynajmniej poświęceniem
samych siebie Bogu, w uznaniu
własnej słabości, która zwycięża
właśnie wtedy, gdy oddaje się w
miłosierne ręce Boga [13].

Dokładnie w momencie, w którym
św. Josemaría zobaczył Dzieło, 2
października 1928 r., usłyszał dźwięk
dzwonów kościoła Najświętszej
Maryi Panny od Aniołów, bijących na
cześć patronki świątyni. Nigdy nie
przestały rozbrzmiewać w moich
uszach[14] – wspominał wiele razy
nasz Ojciec. Niemal pod koniec
swojego życia, w jednym z listów,
które nazwał „biciem dzwonu”,
wzywał nas do czuwania w miłości
Bożej: Chciałbym, aby to bicie
dzwonu pozostawiło na zawsze w
waszych sercach taką samą
radość i taki sam stan czuwania
ducha, jakie pozostawił w mojej
duszy– już niemal wiek temu –



dźwięk tamtych dzwonów
Najświętszej Maryi Panny od
Aniołów [15].

W sierpniu musiałem wrócić do
Pamplony na dokończenie badań
lekarskich, przerwanych wcześniej z
powodu podróży do Afryki. 23 dnia
tego miesiąca „wyrwałem się”
natomiast do Torreciudad. Tam
znajduje się jedyny uratowany od
zniszczenia dzwon z kościoła
Najświętszej Maryi Panny od
Aniołów. Chciałem przebywać w
sanktuarium najdłużej, jak to było
możliwe, więc popołudniową
modlitwę odprawiłem w kaplicy
Najświętszego Chrystusa. Mając przy
sobie was wszystkich, poprosiłem
Pana – jak radził nasz Ojciec –
abyśmy patrząc na Jego oddanie
potrafili zwiększać nasze własne.
Bądźcie głęboko, bardzo głęboko
przekonani: to jest możliwe!



Najświętsza Maryja Panna była
obecna we wszystkich kluczowych
momentach historii Opus Dei;
dlatego to oczywiste, że nasze
dziękczynienie będzie docierać do
Boga za Jej pośrednictwem.
Zwracajmy się do Jej wstawiennictwa
zawsze, ale szczególnie podczas
świąt Jej poświęconych. W tym
miesiącu przypada ich kilka: 7
października – Matki Bożej
Różańcowej; 12 października – Matki
Bożej z Pilar, do której nasz
Założyciel miał tak wielkie
nabożeństwo od dzieciństwa i do
której zwracał się codziennie się
podczas przygotowań do kapłaństwa,
prosząc Ją – Domina, ut sit! Pani,
niech się stanie! – o realizację tego,
co przeczuwał w swojej duszy. Nie
zapominajmy także, że 11
października 1943 roku – wówczas
święto maryjne, ponieważ w tym
dniu obchodzono uroczystość Bożego
Macierzyństwa Maryi – Dzieło



otrzymało pierwszą pisemną
aprobatę Stolicy Świętej.

Wspominając błogosławionego Jana
Pawła II – w tym obchodzimy jego
liturgiczne wspomnienie 22
października – powiedzmy Maryi
pełni ufności: totus tuus – pragnę być
cały Twój, tak jak ten święty Papież,
tak jak nasz ukochany Ojciec.
Możemy wykorzystać to
wspomnienie, aby prosić o
wstawiennictwo Jana Pawła II w
intencji Kościoła i Opus Dei, aby
modlić się za Papieża. Polecajcie
Janowi Pawłowi II także moje
intencje.

Z miłością was błogosławię,

Rzym, 1 października 2011.

wasz Ojciec

+ Javier

---------------------------------------------------------



[1]. Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, nr 306 (2-X-1931), w: A.
Vázquez de Prada, "Założyciel Opus
Dei", tom I, str. 327.

[2]. Benedykt XVI, Przemówienie na
audiencji generalnej, 11-V-2011.

[3]. Ibid.

[4]. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania rodzinnego, 31-XII-1973.

[5]. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania rodzinnego, 18-V-1970.

[6]. Św. Josemaría, List 29-IX-1957, nr
16.

[7]. Ibid.

[8]. Benedykt XVI, Przemówienie na
audiencji generalnej, 11-V-2011.

[9]. Por. Rdz 32, 22-32.



[10]. Katechizm Koscioła Katolickiego,
nr 2573.

[11]. Benedykt XVI, Przemówienie na
audiencji generalnej, 25-V-2011.

[12]. Św. Josemaría, Zapiski
wewnętrzne, nr 306 (2-X-1931), w: A.
Vázquez de Prada, "Założyciel Opus
Dei", tom I, str. 327.

[13]. Benedykt XVI, Przemówienie na
audiencji generalnej, 25-V-2011.

[14]. Św. Josemaría, Instrukcja,
19-111-1934, nota 9.

[15]. Św. Josemaría, List 14-11-1974,
nr 1.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-
pazdziernik-2011/ (12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2011/

	List od Prałata (Październik 2011)

