
opusdei.org

List od Prałata
(Październik 2009)

"Kiedy praca zawodowa jest
uważana za cel sam w sobie, a
nie środek do osiągnięcia
ostatecznego celu życia
ludzkiego, zatraca się jej
najwyższa wartość" - pisze
Prałat w liście z tego miesiąca.

04-10-2009

Najdrożsi! Niech Jezus zachowa moje
córki i moich synów!

Jutro, 2 października, podziękujemy
znowu Bogu w kolejną rocznicę



założenia Opus Dei. Cztery dni
później, 6 października, minie
siedem lat od kanonizacji naszego
Założyciela. Myślę, że w pobliżu tych
dat dobrze nam zrobi, jeśli
zatrzymamy się chwilę nad 
nadprzyrodzoną intuicją naszego
Założyciela, jak określił to Jan Paweł
II[1]: nad uświęcającą wartością
zwyczajnej pracy w świecie i
koniecznością wykorzystania
codziennych wydarzeń, aby
odpowiadać na ciągłe spotkanie Boga
z każdym z nas. Jest zrozumiałe, że
nasz Ojciec „oszalał z miłości”,
rozważając głębię słów Bożych
wypowiedzianych za pośrednictwem
proroka: meus es tu[2]. Mamy
pewność, że praca, będąca
rzeczywistością uniwersalną i
konieczną, obecną w ludzkiej
egzystencji na ziemi, jest środkiem
do zaspokojenia potrzeb osobistych i
rodzinnych, jest więzią łączącą z
innymi ludźmi, jest okazją do
osobistego doskonalenia się. Dla



chrześcijanina te perspektywy
poszerzają się i powiększają.
Praca bowiem jawi się jako
uczestnictwo w stwórczym dziele
Boga, który stworzywszy
człowieka, pobłogosławił mu,
mówiąc: Bądźcie płodni i
rozmnażajcie się, abyście zaludnili
ziemię i uczynili ją sobie poddaną;
abyście panowali nad rybami
morskimi, nad ptactwem
powietrznym i nad wszystkimi
zwierzętami pełzającymi po ziemi
(Rdz 1, 28). Poza tym praca – jako
podjęta przez Chrystusa – jawi się
nam jako rzeczywistość
odkupiona i odkupiająca: nie jest
tylko przestrzenią, w której
człowiek żyje, lecz jest środkiem i
drogą do świętości;
rzeczywistością, którą można
uświęcić i która uświęca[3]. Jan
Paweł II jasno przedstawił tę naukę
podczas kanonizacji naszego
Założyciela, komentując opis
stworzenia człowieka: Jahwe Bóg



wziął zatem człowieka i umieścił go w
ogrodzie Eden, aby uprawiał go i
doglądał[4]. „Księga Rodzaju – mówił
Ojciec Święty – (...) przypomina nam,
że Stwórca powierzył ziemię
człowiekowi, aby ją „uprawiał” i
„doglądał”. Wierzący, działając w
różnych dziedzinach tego świata,
przyczyniają się, aby ów uniwersalny
boski plan został zrealizowany. Praca
i jakakolwiek inna działalność,
realizowane przy pomocy łaski, stają
się środkami codziennego
uświęcenia”[5].

Już podczas ceremonii
beatyfikacyjnej 17 maja 1992 roku
stwierdził, że św. Josemaría
„niestrudzenie głosił powszechne
powołanie do świętości i apostolstwa.
Chrystus powołuje wszystkich do
uświęcenia w życiu codziennym;
dlatego praca jest także środkiem
osobistego uświęcenia i apostolstwa,
kiedy żyje się w jedności z
Chrystusem. Syn Boży bowiem,



poprzez Wcielenie złączył się w
pewien sposób z całą rzeczywistością
ludzka i z całym stworzeniem”[6].
Nie jest powtarzaniem się zobaczyć
jeszcze raz ten kapitalny punkt
ducha Opus Dei, ponieważ zawsze
możemy zagłębić się bardziej w jego
niewyczerpane bogactwo duchowe i
stosować go wierniej w praktyce, w
oparciu o pomoc Bożą i
wstawiennictwo naszego Ojca. Nasz
Ojciec często mówił, że dopóki będą
ludzie wykonujący swój zawód, będą
osoby, które poruszone tym duchem,
pokażą swoim przyjaciołom i
znajomym, że można osiągnąć dos‐
konałość chrześcijańską, świętość,
poprzez uświęcanie pracy
zawodowej, współpracując z Bogiem
w doskonaleniu stworzenia i z
Chrystusem w wykorzystaniu dzieła
Odkupienia.

Posłuchajmy św. Josemarii: Jesteśmy
ludźmi z ulicy, zwyczajnymi
chrześcijanami włączonymi w



krwiobieg społeczeństwa, a Pan
chce, abyśmy właśnie w swojej
pracy zawodowej uświęcali się i
byli apostołami, czyli abyśmy
uświęcali swoją pracę i pomagali
innym uświęcać się poprzez pracę.
Bądźcie przekonani, że Bóg czeka
na was w waszym środowisku,
czeka na was z troskliwością Ojca
i Przyjaciela. Uświadomcie sobie,
że poprzez odpowiedzialnie
wykonywaną pracę zawodową nie
tylko zdobywacie środki na własne
utrzymanie, ale wnosicie też
bezpośredni wkład w rozwój
społeczeństwa, niesiecie ulgę
innym, pomagając im dźwigać ich
ciężary i podtrzymując wiele dzieł
opiekuńczych – na szczeblu
lokalnym i powszechnym –
działających na rzecz jednostek i
narodów mniej uprzy‐
wilejowanych[7]. Powinniśmy
myśleć więcej o osobach, które
mamy obok nas: czy tak jest? Czy
osoby te pobudzają naszą gorliwość



apostolską? Praca zawodowa i
relacje międzyludzkie z nią związane
stanowią uprzywilejowane pole dla
naszego kapłaństwa powszechnego,
otrzymanego na Chrzcie. Pamiętajmy
o tym podczas roku kapłańskiego.

Słowa naszego Ojca mają silny
wydźwięk szczególnie teraz, kiedy w
wielu krajach panuje głęboki kryzys
ekonomiczny i pracy. Jednocześnie
przypominają nam o tym, że praca
we wszystkich swych przejawach jest
narzędziem. Stąd nasz Ojciec uczył
nas także, że Dobra ziemskie nie są
złe. Stają się złe, kiedy człowiek
czyni z nich bożki i przed tymi
bożkami się korzy; uszlachetniają
się, kiedy przemieniamy je w
narzędzia czynienia dobra w
chrześcijańskim działaniu dla
sprawiedliwości i miłości. Nie
możemy zabiegać o dobra
materialne jak ktoś, kto poszukuje
skarbu. Nasz skarb jest tu (...) – to
Chrystus i w Nim mają skupiać się



wszystkie nasze miłości, bo gdzie
jest twój skarb, tam będzie i serce
twoje (Mt 6,21)[8]. Kiedy praca
zawodowa jest uważana za cel sam
w sobie, a nie środek do osiągnięcia
ostatecznego celu życia ludzkiego –
komunii z Bogiem i w Bogu z innymi
ludźmi – „wynaturza się” jej natura i
zatraca się jej najwyższa wartość.
Staje się sferą zamkniętą na
transcendencję, w której szybko
stworzenie zaczyna zajmować
miejsce Boga. Praca wykonywana w
ten sposób nie może też być
środkiem współpracy z Chrystusem
w dziele Odkupienia, zaczętym
podczas lat pracy w Nazarecie i
dokonanym na Krzyżu przez oddanie
życia za zbawienie ludzi.

To idee, które niedawno Benedykt
XVI przedstawił w Encyklice Caritas
in veritate, zawierającej naukę
społeczną Kościoła w obecnym
kontekście globalizacji społecznej.
Mówiąc o aktualnych



okolicznościach, tj. że pierwszym
kapitałem, który należy ocalić i do
cenić jest człowiek, osoba, w swojej
integralności[9], Papież podkreśla –
co wyraził już Sobór Watykański II –
że człowiek jest twórcą całego
życia gospodarczo-społecznego,
jego ośrodkiem i celem[10].
Stawiając w centrum bieżącej debaty
osobę ludzką, stworzoną na obraz i
podobieństwo Boże i wyniesioną
przez Chrystusa do godności dziecka
Bożego, Ojciec Święty opowiada się
zdecydowanie przeciw
determinizmowi obecnemu w wielu
koncepcjach życia politycznego,
ekonomicznego i społecznego.

Jednocześnie Papież podkreśla, że
korzystanie z wolności rozumianej w
sposób prawy, to znaczy
zakotwiczonej w prawdzie, daje
społeczeństwu energię zdolną je
przemieniać. W odniesieniu do
rozwoju narodów, pisze: W
rzeczywistości same instytucje nie



wystarczą, ponieważ integralny
rozwój ludzki jest przede
wszystkim powołaniem, a więc
wiąże się z wolnym i solidarnym
przyjęciem odpowiedzialności ze
strony wszystkich. Ponadto tego
rodzaju rozwój domaga się
transcendentnej wizji rodziny,
potrzebuje Boga: bez Niego rozwój
albo zostaje zanegowany, albo
powierzony jedynie w ręce
człowieka, który zarozumiale
mniema o samo-zbawieniu i
ostatecznie promuje
odczłowieczony rozwój[11].

W epoce kryzysu, w jakiej żyjemy
teraz, kiedy jego skutki dotykają tylu
ludzi, może pojawić się podwójne
niebezpieczeństwo: z jednej strony
naiwna ufność, że rozwiązania tech‐
niczne rozwiążą wszystkie problemy,
a z drugiej popadnięcie w pesymizm
lub rezygnację, jakby wszystko to
było nie do uniknięcia, jakby było



konsekwencją praw ekonomii,
których nie można ominąć.

Obie powyższe postawy są fałszywe i
niebezpieczne. Człowiek wiary
powinien wykorzystać tę sytuację,
aby wzrastać w praktykowaniu
cnoty, pilnie starając się żyć w
oderwaniu, oczyszczając intencje,
wyrzekając się zbędnych dóbr i
dbając o inne szczegóły. Z drugiej
strony wie, że zawsze jesteśmy w
rękach Boga, naszego Ojca. Jeśli
Opatrzność pozwala na takie
trudności, to po to, abyśmy ze zła
wyciągnęli dobro: Bóg pisze prosto
nawet po krzywych liniach.
Przechodzimy przez chwile
odpowiednie, aby nasza wiara była
bardziej dojrzała, aby wzmocnić
nadzieję i miłość. I aby wypełnić
nasze obowiązki – jakiekolwiek by
one nie były – z profesjonalną
dyscypliną, z czystymi intencjami,
ofiarując wszystko, aby w spo‐
łeczeństwie powstało autentyczne



poczucie odpowiedzialności i
solidarności. Czy modlimy się, aby
rozwiązał się poważny problem
bezrobocia?

Ponadto trudne okoliczności
sprzyjają ujawnieniu się ukrytych w
osobach możliwości. Jedno z
najważniejszych zaleceń ostatniej
encykliki to wezwanie do
wprowadzenia miłości w relacje
ścisłej sprawiedliwości, bez
oddzielania tych dwóch cnót. Papież
stwierdza, że wielkim wezwaniem
tego czasu jest pokazanie, zarówno
w zakresie myśli, jak i zachowań,
że nie tylko nie można
zaniedbywać lub osłabiać
tradycyjnych zasad etyki społe‐
cznej, jak przejrzystość, uczciwość
i odpowiedzialność, ale również, że
w stosunkach rynkowych zasada
bezinteresowności oraz logika
daru jako wyraz braterstwa mogą i
powinny znaleźć miejsce w obrębie
normalnej działalności



ekonomicznej. Są to wymogi
człowieka w obecnej chwili, ale
także wymogi samej racji
ekonomicznej. Chodzi o wymogi
zarazem miłości, jak i prawdy[12].

Przychodzi mi na myśl jedna rzecz,
której uczył św. Josemaría w swoich
pismach i na spotkaniach z ludźmi.
W jednej swojej homilii, której
słuchały bardzo różne osoby, powie‐
dział: Bądźcie pewni, że sama
sprawiedliwość nigdy nie
rozwiąże wielkich problemów
ludzkości. Jeśli sprawiedliwość
wymierza się w sposób oschły, nie
dziwcie się, że ludzie czują się
zranieni. Godność człowieka
wymaga o wiele więcej, człowiek
jest przecież dzieckiem Bożym. To
miłość winna przenikać i
towarzyszyć sprawiedliwości,
gdyż osładza i przebóstwia
wszystko: Bóg jest miłością (1 J
4,16). Zawsze winniśmy kierować
się miłością do Boga, która



sprawia, że miłość bliźniego staje
się łatwiejsza i która oczyszcza
oraz uszlachetnia wszelką
ziemską miłość[13]. Innym razem,
kiedy ktoś zadał pytanie, jaka jest
pierwsza cnota, którą powinien
praktykować biznesmen,
odpowiedział natychmiast w
następujący sposób: miłość,
ponieważ sprawiedliwość nie
wystarczy (...). Traktuj zawsze
ludzi sprawiedliwie i pozwól sobie
iść trochę za głosem serca (...).
Swoją pracą rób dla innych co
tylko możesz. I wraz ze
sprawiedliwością praktykuj
miłość. Sama sprawiedliwość jest
sucha, pozostawia dużo nie
zapełnionej przestrzeni[14].

Sprawiedliwość przeniknięta
miłością wraz z przygotowaniem
zawodowym, to broń chrześcijańska,
aby skutecznie współpracować w
rozwiązywaniu problemów
społecznych. Św. Josemaría radził: 



Musicie w sposób nadprzyrodzony 
robić to, co robicie w sposób
naturalny, a potem zanieść miłość,
braterstwo, zrozumienie,
chrześcijańskiego ducha, do
wszystkich narodów ziemi[15].
Przestrzegał przed doktrynami, które
z powodu swojego
materialistycznego charakteru,
oferują fałszywe rozwiązania wobec
problemów społecznych: aby
rozwiązać wszystkie konflikty
wystarczy nam chrześcijańska
sprawiedliwość i miłość[16].
Powyższe stwierdzenia nie zwalniają
chrześcijan – zwłaszcza tych, którzy
pełnią odpowiedzialne funkcje w
życiu publicznym lub społecznym – z
wysiłku, aby dobrze poznać prawa
ekonomii. Miłość nie wyklucza
wiedzy, co więcej, domaga się jej,
krzewi ją i ożywia od wewnątrz.
Wiedza nie jest nigdy tylko dziełem
inteligencji. Można ją oczywiście
sprowadzić do kalkulacji lub
doświadczenia, ale jeżeli ma być



wiedzą zdolną ukierunkować
człowieka w świetle pierwszych
zasad i jego ostatecznych celów,
powinna być „przyprawiona solą”
miłości. Działanie bez wiedzy jest
ślepe, a wiedza bez miłości jałowa.
Istotnie, „ten bowiem, kto kieruje
się prawdziwą miłością, usilnie
wytęża swój umysł, by odkryć
przyczyny nędzy i znaleźć sposoby
jej zwalczania i zdecydowanego
przezwyciężenia” (Paweł VI,
Encyklika Populorum progressio,
nr 75)[17]. Postarajmy się głębiej
zrozumieć to nauczanie
Magisterium, szerzyć je i sprawić,
aby głęboko zapadło w nasze
sumienia i nasze codzienne
działania.

Jak zawsze, przypominam, abyście
pozostali w jedności z moimi
intencjami. Naturalnie na pierwszym
miejscu jest zawsze modlitwa za
Papieża i jego współpracowników. Co
więcej w tym miesiącu odbędzie się



w Rzymie sesja specjalna Synodu
Biskupów, poświęcona kontynentowi
afrykańskiemu. Już od teraz módlmy
się do Ducha Świętego i prośmy o
wstawiennictwo św. Josemarię, aby
Bóg oświecił biskupów, którzy
spotkają się z Papieżem i dał temu
zgromadzeniu dużo owoców
duchowych.

Są też inne rocznice związane z
historią Dzieła, o których nie
wspomniałem. Czuję natomiast
przynaglenie, aby u wszystkich
wzrosło pragnienie poznania
różnych etapów życia św. Josemarii:
jego delikatność w opiece nad tym, co
Bóg złożył w jego ręce była dla niego
motywacją, aby być lojalnym sługą
Boga, Kościoła – z jego cząstką:
Dziełem – swoich dzieci i wszystkich
ludzi, także tych, którzy go nie
rozumieli. Jest bardzo ważne,
abyśmy szli jego śladami.

Z całą miłością, błogosławi was 



wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 1 października 2009 roku.

--------------------------------------------------------------------------

[1]. Por. Jan Paweł II, Homilia
podczas beatyfikacji Założyciela
Opus Dei, 17 V 1992r.

[2]. Iz 43,1.

[3]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 47.

[4]. Rdz 2,15.

[5]. Jan Paweł II, Homilia podczas
kanonizacji Założyciela Opus Dei, 6 X
2002r.

[6]. Jan Paweł II, Homilia podczas
beatyfikacji Założyciela Opus Dei, 17
V 1992r.



[7]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 120.

[8]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 35.

[9]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate , 29 VI 2009, nr 25.

[10]. Ibidem. Zob. Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, nr
63.

[11]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 29 VI 2009, nr 11.

[12]. Ibidem, nr 36.

[13]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 172.

[14]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 27 XI 1972.

[15]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 2 VI 1974.



[16]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 14 IV 1974.

[17]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 29 VI 2009, nr 30.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-
pazdziernik-2009/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2009/

	List od Prałata (Październik 2009)

