opusdei.org

List od Pralata
(Pazdziernik 2009)

"Kiedy praca zawodowa jest
uwazana za cel sam w sobie, a
nie Srodek do osiggniecia
ostatecznego celu zycia
ludzkiego, zatraca sie jej
najwyzsza wartosc" - pisze
Pralat w liscie z tego miesiaca.

04-10-2009

Najdrozsi! Niech Jezus zachowa moje
corki i moich synow!

Jutro, 2 pazdziernika, podziekujemy
znowu Bogu w kolejna rocznice



zalozenia Opus Dei. Cztery dni
pozniej, 6 pazdziernika, minie
siedem lat od kanonizacji naszego
Zalozyciela. Mysle, ze w poblizu tych
dat dobrze nam zrobi, jesli
zatrzymamy sie chwile nad
nadprzyrodzonq intuicjq naszego
Zalozyciela, jak okreslil to Jan Pawel
I1[1]: nad uswiecajaca wartoscia
Zwyczajnej pracy w swiecie i
koniecznoscig wykorzystania
codziennych wydarzen, aby
odpowiadac na ciggle spotkanie Boga
z kazdym z nas. Jest zrozumiate, ze
nasz Ojciec ,0szalal z mitosci”,
rozwazajac glebie stéw Bozych
wypowiedzianych za posrednictwem
proroka: meus es tu[2]. Mamy
pewnos¢, ze praca, bedaca
rzeczywistoscig uniwersalna i
konieczng, obecng w ludzkiej
egzystencji na ziemi, jest Srodkiem
do zaspokojenia potrzeb osobistych i
rodzinnych, jest wiezia lagczaca z
innymi ludzmi, jest okazja do
osobistego doskonalenia sie. Dla



chrzescijanina te perspektywy
poszerzajq sie i powiekszajq.
Praca bowiem jawi sie¢ jako
uczestnictwo w stworczym dziele
Boga, ktory stworzywszy
czlowieka, poblogostawil mu,
mowiqc: BadZcie plodni i
rozmnazajcie sie, abyscie zaludnili
ziemie i uczynili ja sobie poddana;
abyscie panowali nad rybami
morskimi, nad ptactwem
powietrznym i nad wszystkimi
zwierzetami pelzajacymi po ziemi
(Rdz 1, 28). Poza tym praca - jako
podjeta przez Chrystusa - jawi sie
nam jako rzeczywistosc¢
odkupiona i odkupiajqca: nie jest
tylko przestrzeniq, w ktorej
czlowiek zyje, lecz jest srodkiem i
droga do swietosci;
rzeczywistosciq, ktorq mozna
uswiecic i ktora uswieca(3]. Jan
Pawel II jasno przedstawil te nauke
podczas kanonizacji naszego
Zalozyciela, komentujac opis
stworzenia czlowieka: Jahwe Bog



wzigt zatem cztowieka i umiescit go w
ogrodzie Eden, aby uprawiat go i
doglgdat4]. ,,Ksiega Rodzaju — mowil
Ojciec Swiety — (...) przypomina nam,
ze Stworca powierzyt ziemie
czlowiekowli, aby ja ,uprawial” i
»dogladal”. Wierzacy, dzialajac w
roznych dziedzinach tego Swiata,
przyczyniaja sie, aby 6w uniwersalny
boski plan zostal zrealizowany. Praca
i jakakolwiek inna dziatalnosc,
realizowane przy pomocy }aski, staja
sie Srodkami codziennego
uswiecenia”[5].

Juz podczas ceremonii
beatyfikacyjnej 17 maja 1992 roku
stwierdzil, ze Sw. Josemaria
yhiestrudzenie glosit powszechne
powolanie do swietosci i apostolstwa.
Chrystus powotuje wszystkich do
uswiecenia w zyciu codziennym,;
dlatego praca jest takze srodkiem
osobistego uswiecenia i apostolstwa,
kiedy zyje sie w jednosci z
Chrystusem. Syn Bozy bowiem,



poprzez Wcielenie zlaczyt sie w
pewien sposob z calg rzeczywistoscia
ludzka i z calym stworzeniem”[6].
Nie jest powtarzaniem sie zobaczy¢
jeszcze raz ten kapitalny punkt
ducha Opus Dei, poniewaz zawsze
mozemy zaglebic sie bardziej w jego
niewyczerpane bogactwo duchowe i
stosowac go wierniej w praktyce, w
oparciu o pomoc Boza i
wstawiennictwo naszego Ojca. Nasz
Ojciec czesto mowil, ze dopoki beda
ludzie wykonujacy swoj zawod, beda
osoby, ktore poruszone tym duchem,
pokaza swoim przyjaciotom i
znajomym, ze mozna osiggnac dos-
konalos¢ chrzescijanska, Swietosc,
poprzez uswiecanie pracy
zawodowej, wspolpracujac z Bogiem
w doskonaleniu stworzenia i z
Chrystusem w wykorzystaniu dziela
Odkupienia.

Postuchajmy sw. Josemarii: Jestesmy
ludzmi z ulicy, zwyczajnymi
chrzescijanami wilqczonymi w



krwiobieg spoteczenstwa, a Pan
chce, abysmy wlasnie w swojej
pracy zawodowej uswiecali sie i
byli apostotami, czyli abysmy
uswiecali swojq prace i pomagali
innym uswiecac sie poprzez prace.
BqdZcie przekonani, ze Bog czeka
na was w waszym srodowisku,
czeka na was z troskliwosciq Ojca
i Przyjaciela. Uswiadomcie sobie,
Ze poprzez odpowiedzialnie
wykonywangq prace zawodowq nie
tylko zdobywacie srodki na wlasne
utrzymanie, ale wnosicie tez
bezposredni wktad w rozwaj
spoleczenstwa, niesiecie ulge
innym, pomagajqc im dZwigac ich
ciezary i podtrzymujqc wiele dziet
opiekuniczych - na szczeblu
lokalnym i powszechnym -
dzialajqgcych na rzecz jednostek i
narodow mniej uprzy-
wilejowanych|[7]. PowinnisSmy
mysle¢ wiecej o osobach, ktdre
mamy obok nas: czy tak jest? Czy
osoby te pobudzaja nasza gorliwosc



apostolska? Praca zawodowa 1
relacje miedzyludzkie z nig zwigzane
stanowia uprzywilejowane pole dla
naszego kaplanstwa powszechnego,
otrzymanego na Chrzcie. Pamietajmy
o tym podczas roku kaptanskiego.

Slowa naszego Ojca majg silny
wydzwiek szczegdlnie teraz, kiedy w
wielu krajach panuje gleboki kryzys
ekonomiczny i pracy. Jednocze$nie
przypominajg nam o tym, ze praca
we wszystkich swych przejawach jest
narzedziem. Stad nasz Ojciec uczyt
nas takze, ze Dobra ziemskie nie sq
zle. Stajq sie zle, kiedy cztowiek
czyni z nich bozki i przed tymi
bozkami sie korzy; uszlachetniajq
sie, kiedy przemieniamy je w
narzedzia czynienia dobra w
chrzescijanskim dziataniu dla
sprawiedliwosci i mitosci. Nie
mozemy zabiegac o dobra
materialne jak ktos, kto poszukuje
skarbu. Nasz skarb jest tu (...) - to
Chrystus i w Nim majq skupiac sie



wszystkie nasze mitosci, bo gdzie
jest twoj skarb, tam bedzie i serce
twoje (Mt 6,21)[8]. Kiedy praca
zawodowa jest uwazana za cel sam
w sobie, a nie srodek do osiggniecia
ostatecznego celu zycia ludzkiego -
komunii z Bogiem i w Bogu z innymi
ludZzmi - ,wynaturza sie” jej natura i
zatraca sie jej najwyzsza wartosc.
Staje sie sfera zamknieta na
transcendencje, w ktorej szybko
stworzenie zaczyna zajmowac
miejsce Boga. Praca wykonywana w
ten sposob nie moze tez byc
srodkiem wspoipracy z Chrystusem
w dziele Odkupienia, zaczetym
podczas lat pracy w Nazarecie 1
dokonanym na Krzyzu przez oddanie
zycia za zbawienie ludzi.

To idee, ktore niedawno Benedykt
XVI przedstawil w Encyklice Caritas
in veritate, zawierajacej nauke
spoleczna Kosciota w obecnym
kontekscie globalizacji spoteczne;.
Mowigc o aktualnych



okolicznosciach, tj. ze pierwszym
kapitalem, ktory nalezy ocali¢ i do
cenic jest czlowiek, osoba, w swojej
integralnosci[9], Papiez podkresla —
co wyrazil juz Sobor Watykanski IT -
ze czlowiek jest tworca calego
zycia gospodarczo-spolecznego,
jego osrodkiem i celem[10].
Stawiajac w centrum biezacej debaty
osobe ludzkg, stworzong na obraz i
podobienstwo Boze i wyniesiong
przez Chrystusa do godnosci dziecka
Bozego, Ojciec Swiety opowiada sie
zdecydowanie przeciw
determinizmowi obecnemu w wielu
koncepcjach zycia politycznego,
ekonomicznego i spotecznego.

Jednoczesnie Papiez podkresla, Ze
korzystanie z wolnos$ci rozumianej w
SposOb prawy, to znaczy
zakotwiczonej w prawdzie, daje
spoleczenstwu energie zdolna je
przemieniac. W odniesieniu do
rozwoju narodow, pisze: W
rzeczywistosci same instytucje nie



wystarcza, poniewaz integralny
rozwoj ludzki jest przede
wszystkim powolaniem, a wiec
wigze sie z wolnym i solidarnym
przyjeciem odpowiedzialnosci ze
strony wszystkich. Ponadto tego
rodzaju rozwoj domaga sie
transcendentnej wizji rodziny,
potrzebuje Boga: bez Niego rozwoj
albo zostaje zanegowany, albo
powierzony jedynie w rece
czlowieka, ktory zarozumiale
mniema o samo-zbawieniu i
ostatecznie promuje
odczlowieczony rozwoj[11].

W epoce kryzysu, w jakiej zyjemy
teraz, kiedy jego skutki dotykaja tylu
ludzi, moze pojawic sie podwojne
niebezpieczenstwo: z jednej strony
naiwna ufnosc, ze rozwigzania tech-
niczne rozwiaza wszystkie problemy,
a z drugiej popadniecie w pesymizm
lub rezygnacje, jakby wszystko to
bylo nie do unikniecia, jakby bylo



konsekwencja praw ekonomii,
ktorych nie mozna ominac.

Obie powyzsze postawy sg falszywe i
niebezpieczne. Czlowiek wiary
powinien wykorzystac te sytuacje,
aby wzrasta¢ w praktykowaniu
cnoty, pilnie starajgc sie zy¢ w
oderwaniu, oczyszczajac intencje,
wyrzekajac sie zbednych dobr i
dbajac o inne szczegoly. Z drugiej
strony wie, ze zawsze jesteSmy w
rekach Boga, naszego Ojca. Jesli
Opatrznos$c pozwala na takie
trudnosci, to po to, abysSmy ze zia
wyciggneli dobro: Bog pisze prosto
nawet po krzywych liniach.
Przechodzimy przez chwile
odpowiednie, aby nasza wiara byla
bardziej dojrzata, aby wzmocnic
nadzieje i mitosc. I aby wypenié
nasze obowigzki - jakiekolwiek by
one nie byly - z profesjonalna
dyscypling, z czystymi intencjami,
ofiarujac wszystko, aby w spo-
leczenstwie powstalo autentyczne



poczucie odpowiedzialnosci i
solidarnosci. Czy modlimy sie, aby
rozwiazal sie powazny problem
bezrobocia?

Ponadto trudne okolicznosci
sprzyjaja ujawnieniu sie ukrytych w
osobach mozliwosci. Jedno z
najwazniejszych zalecen ostatniej
encykliki to wezwanie do
wprowadzenia mitosci w relacje
Scistej sprawiedliwosci, bez
oddzielania tych dwdéch cnot. Papiez
stwierdza, ze wielkim wezwaniem
tego czasu jest pokazanie, zar6wno
w zakresie mysli, jak i zachowan,
ze nie tylko nie mozna
zaniedbywac lub oslabiac
tradycyjnych zasad etyki spole-
cznej, jak przejrzystosc, uczciwosé
i odpowiedzialnos¢, ale rowniez, ze
w stosunkach rynkowych zasada
bezinteresownosci oraz logika
daru jako wyraz braterstwa moga i
powinny znaleZ¢ miejsce w obrebie
normalnej dzialalnosci



ekonomicznej. Sa to wymogi
czlowieka w obecnej chwili, ale
takze wymogi samej racji
ekonomicznej. Chodzi o wymogi
zarazem milosci, jak 1 prawdy[12].

Przychodzi mi na mysl jedna rzecz,
ktorej uczyl Sw. Josemaria w swoich
pismach i na spotkaniach z ludZmi.
W jednej swojej homilii, ktorej
stuchaly bardzo rozne osoby, powie-
dzial: BgdZcie pewni, Ze sama
sprawiedliwos¢ nigdy nie
rozwiqze wielkich problemow
ludzkosci. Jesli sprawiedliwos¢
wymierza sie¢ w sposob oschly, nie
dziwcie sie, ze ludzie czujq sie
zranieni. Godnosc cztowieka
wymaga o wiele wiecej, cztowiek
jest przeciez dzieckiem Bozym. To
mitos¢ winna przenikac i
towarzyszyc sprawiedliwosci,
gdyz ostadza i przebostwia
wszystko: Bog jest miloscia (1]
4,16). Zawsze winnismy kierowacé
sie mitosciq do Boga, ktora



sprawia, Ze mitosc bliZniego staje
sie latwiejsza i ktora oczyszcza
oraz uszlachetnia wszelkq
ziemskq mitosc¢[13]. Innym razem,
kiedy kto$ zadal pytanie, jaka jest
pierwsza cnota, ktdra powinien
praktykowac biznesmen,
odpowiedzial natychmiast w
nastepujacy sposob: mitosé,
poniewaz sprawiedliwosc nie
wystarczy (...). Traktuj zawsze
ludzi sprawiedliwie i pozwdl sobie
iS¢ troche za glosem sercal (...).
Swojq pracq rob dla innych co
tylko mozesz. I wraz ze
sprawiedliwosciq praktykuj
mitosé. Sama sprawiedliwosc jest
sucha, pozostawia duzo nie
zapelnionej przestrzeni[14].

Sprawiedliwos¢ przeniknieta
miloScig wraz z przygotowaniem
zawodowym, to bron chrzescijanska,
aby skutecznie wspolpracowac w
rozwiazywaniu problemow
spolecznych. Sw. Josemaria radzil:



Musicie w sposob nadprzyrodzony
robic to, co robicie w sposob
naturalny, a potem zanies¢ mitosc,
braterstwo, zrozumienie,
chrzescijanskiego ducha, do
wszystkich narodow ziemi[15].
Przestrzegal przed doktrynami, ktore
z powodu swojego
materialistycznego charakteru,
oferuja falszywe rozwigzania wobec
problemoéw spolecznych: aby
rozwiqzac wszystkie konflikty
wystarczy nam chrzescijanska
sprawiedliwosc i mitosc[16].
Powyzsze stwierdzenia nie zwalniaja
chrzescijan — zwlaszcza tych, ktorzy
peinia odpowiedzialne funkcje w
zyciu publicznym lub spotecznym -z
wysitku, aby dobrze poznac prawa
ekonomii. Milosé nie wyklucza
wiedzy, co wiecej, domaga sie jej,
krzewi ja 1 ozywia od wewnatrz.
Wiedza nie jest nigdy tylko dzielem
inteligencji. Mozna ja oczywiscie
sprowadzic¢ do kalkulacji lub
doswiadczenia, ale jezeli ma by¢



wiedza zdolna ukierunkowac
czlowieka w swietle pierwszych
zasad i jego ostatecznych celow,
powinna byé¢ ,,przyprawiona sola”
milosci. Dzialanie bez wiedzy jest
Slepe, a wiedza bez milosci jalowa.
Istotnie, ,,ten bowiem, kto kieruje
sie prawdziwa miloscia, usilnie
wyteza swoj umysl, by odkry¢
przyczyny nedzy i znalez¢ sposoby
jej zwalczania i zdecydowanego
przezwyciezenia” (Pawel VI,
Encyklika Populorum progressio,
nr 75)[17]. Postarajmy sie glebiej
zrozumiec to nauczanie
Magisterium, szerzyc je i sprawic,
aby gleboko zapadlo w nasze
sumienia i nasze codzienne
dzialania.

Jak zawsze, przypominam, abyscie
pozostali w jednosci z moimi
intencjami. Naturalnie na pierwszym
miejscu jest zawsze modlitwa za
Papieza i jego wspdipracownikow. Co
wiecej w tym miesigcu odbedzie sie



w Rzymie sesja specjalna Synodu
Biskupow, poswiecona kontynentowi
afrykanskiemu. Juz od teraz modlmy
sie do Ducha Swietego i pro$my o
wstawiennictwo Sw. Josemarie, aby
Bog oswiecit biskupdow, ktorzy
spotkaja sie z Papiezem i dal temu
zgromadzeniu duzo owocow
duchowych.

Sa tez inne rocznice zwigzane z
historig Dziela, o ktorych nie
wspomniatem. Czuje natomiast
przynaglenie, aby u wszystkich
wzrosto pragnienie poznania
roznych etapow zycia Sw. Josemarii:
jego delikatnos¢ w opiece nad tym, co
Bog zlozyl w jego rece byla dla niego
motywacjg, aby by¢ lojalnym stuga
Boga, Kosciola - z jego czgstkq:
Dzielem - swoich dzieci i wszystkich
ludzi, takze tych, ktérzy go nie
rozumieli. Jest bardzo wazne,
abysmy szli jego sladami.

Z cala miloScia, blogostawi was



wasz Ojciec
+ Javier

Rzym, 1 pazdziernika 2009 roku.

[1]. Por. Jan Pawel II, Homilia
podczas beatyfikacji Zalozyciela
Opus Dei, 17 V 1992r.

[2]. 1z 43,1.

[3]. Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, nr 47.

[4]. Rdz 2,15.

[5]. Jan Pawetl I, Homilia podczas
kanonizacji Zalozyciela Opus Dei, 6 X
2002r.

[6]. Jan Pawel II, Homilia podczas
beatyfikacji Zalozyciela Opus Dei, 17
V 1992r.



[7]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 120.

[8]. Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, nr 35.

[9]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate , 29 VI 2009, nr 25.

[10]. Ibidem. Zob. Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, nr
63.

[11]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 29 VI 2009, nr 11.

[12]. Ibidem, nr 36.

[13]. Sw. Josemaria, Przyjaciele Boga,
nr 172.

[14]. Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 27 XI 1972.

[15]. Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 2 VI 1974.



[16]. Sw. Josemaria, Notatki ze
spotkania rodzinnego, 14 IV 1974.

[17]. Benedykt XVI, Encyklika Caritas
in veritate, 29 VI 2009, nr 30.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-
pazdziernik-2009/ (11-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-pazdziernik-2009/

	List od Prałata (Październik 2009)

