
opusdei.org

List od Prałata
(Marzec 2010)

W tym liście, napisanym w
Wielkim Poście, bp Echevarría
sugeruje, aby "każdego dnia
nawracać się do Boga, w jakimś
konkretnym aspekcie naszego
życia".

11-03-2010

Najdrożsi: niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!

W tym roku, w swoim orędziu na
Wielki Post, Ojciec Święty dotyka
szerokiego tematu sprawiedliwości.



W odniesieniu do klasycznej definicji
tej cnoty – dać każdemu to, co mu się
należy – Benedykt XVI wyjaśnia, że
«to, czego człowiek najbardziej
potrzebuje, nie może być
zagwarantowane przez prawo. By
mógł on cieszyć się pełnią życia,
potrzebuje czegoś głębszego, co
może mu być dane tylko darmo;
moglibyśmy powiedzieć, że
człowiek żyje miłością, którą może
mu dać jedynie Bóg, bo stworzył go
na swój obraz i podobieństwo» [1].

Dać każdemu to, co mu się należy – w
dziedzinie ludzkich relacji jest to
przesłanka konieczna dla rozwoju
społeczeństwa sprawiedliwego i w
pełni ludzkiego; w tym sensie każdy
powinien starać się jak najlepiej
wypełniać swoje obowiązki wobec
innych – czy to w wymiarze
indywidualnym czy też w ramach
społeczności, do której przynależy:
rodziny, przedsiębiorstwa,
społeczeństwa. Lecz nie powinniśmy



poprzestawać tylko na tym. Św.
Josemaría radził: praktykuj
sprawiedliwość, rozszerzając ją
dzięki łasce miłości [2].

Szlachetność, prawość w
wypełnianiu obowiązków wobec
innych, stanowi podstawę
uporządkowanego i prawego
współżycia społecznego, choć nie jest
to wystarczające. Pan zajmował się
uzdrawianiem chorych, żywieniem
głodnych, itd., lecz pamiętał też,
przede wszystkim, o zaradzaniu
potrzebom duchowym: ignorancji w
sprawach Bożych, chorobie
grzechu… Bowiem, jak pisze św.
Augustyn, jeśli «sprawiedliwość jest
cnotą, która każdemu przyznaje to,
co mu się należy (...) nie jest
sprawiedliwością ludzką ta, która
oddziela człowieka od prawdziwego
Boga» [3]. Dlatego nasz Ojciec
podkreślał: Bądźcie pewni, że sama
sprawiedliwość nigdy nie
rozwiąże wielkich problemów



ludzkości. Jeśli sprawiedliwość
wymierza się w sposób oschły, nie
dziwcie się, że ludzie czują się
zranieni. Godność człowieka
wymaga o wiele więcej, człowiek
jest przecież dzieckiem Bożym. To
miłość winna przenikać i
towarzyszyć sprawiedliwości,
gdyż osładza i przebóstwia
wszystko: Bóg jest miłością (1 J 4,
16). Zawsze winniśmy kierować się
miłością do Boga, która sprawia,
że miłość bliżniego staje się
łatwiejsza i która oczyszcza oraz
uszlachetnia wszelką ziemską
miłość.[4]

Rozważania te, na początku
Wielkiego Postu, pomagają nam
także wprowadzać w czyn
zaproszenie do nawrócenia, jakie
liturgia kieruje do nas na przestrzeni
najbliższych tygodni w ramach
przygotowania do Wielkanocy. Aby
skutecznie przyczyniać się do
zaprowadzania bardziej



sprawiedliwego porządku w
społeczeństwie, na pierwszym
miejscu należy wprowadzić
porządek we wnętrzu samych siebie.

Nasz Pan przestrzegał, wyrzucając
faryzeuszom dzielenie pokarmów na
„czyste” i „nieczyste”, że nic nie
wchodzi z zewnątrz w człowieka, co
mogłoby uczynić go nieczystym; lecz
to, co wychodzi z człowieka, to czyni
człowieka nieczystym [5]. Istotnie,
serce człowieka, zranione przez
grzech pierworodny i przez grzechy
osobiste, stanowi źródło
największego zła; i odwrotnie – z
serca ludzkiego uzdrowionego i
podniesionego przez łaskę,
wypływają największe dobra.

Grzech pierworodny był przyczyną
przerwania pierwotnej komunii, jaka
łączyła ściśle ludzi z Bogiem i między
sobą. Grzechy osobiste pogłębiają
jeszcze bardziej to pęknięcie, aż do
tego stopnia, że staje się ono



głębokim podziałem. Możemy to
dostrzec w wielu aspektach życia
osobistego i wspólnotowego. Choć z
natury otwarty na innych, człowiek
«czuje, że dziwna siła ciążenia
popycha go do zamknięcia się w
sobie, do wybicia się «ponad»
innych i «przeciw» innym: jest to
egoizm, konsekwencja grzechu
pierworodnego. Adam i Ewa,
zwiedzeni kłamstwem Szatana, gdy
wbrew Bożemu przykazaniu
sięgnęli po tajemniczy owoc,
zastąpili logikę ufności w Miłość
logiką opartą na podejrzliwości i
rywalizacji; logikę tego, kto
przyjmuje, ufnie oczekuje na coś
od Drugiego – logiką tego, kto
niecierpliwie zagarnia i postępuje
według własnego uznania (por. Rdz
3, 1-6), co w rezultacie napełniło
ich niepokojem i niepewnością. W
jaki sposób człowiek może uwolnić
się od tej egoistycznej skłonności i
otworzyć na miłość?» [6].



Pytanie to wyraża najgłębsze dążenie
każdej osoby, ponieważ będąc
stworzonymi przez miłość i dla
miłości, wszyscy mężczyźni i
wszystkie kobiety – nawet jeśli
czasem wydają się bardzo to
ukrywać – dążą do napełnienia
swojego serca miłością czystą i
wielką, która oznacza oddanie Bogu i
innym przez Boga, tak, aby nie
pozostało miejsca na
nieuporządkowaną miłość własną. A
powyższe jest możliwe jedynie dzięki
pomocy łaski Bożej, która uzdrawia,
wzmacnia i podnosi naszą duszę;
łaski, która przychodzi do nas obficie
przede wszystkim poprzez
sakramenty pokuty i Eucharystii.

Podczas Wielkiego Postu wzmagajmy
zatem pragnienie duchowej odnowy,
lepiej dbając o przygotowanie do
spowiedzi odbywanej z odpowiednią
częstotliwością, a także starannie
przygotowując się każdego dnia do
przyjęcia Pana w Eucharystii. Oprócz



tego róbmy co możliwe, aby osoby, z
którymi mamy zwykle kontakt,
przyjęły podobną postawę. Czy
skonkretyzowaliśmy, w jaki sposób
będziemy przeżywać wielkopostne
praktyki zalecane przez Kościół na
ten czas? Poszukiwanie obcowania z
Naszym Panem i Najświętszą Maryją
Panną, większa hojność w
przeżywaniu ducha pokuty,
określanie konkretnych celów w
pomaganiu innym, także i przede
wszystkim poprzez apostolstwo –
wyznaczają drogę, by osiągnąć dobre
przygotowanie duszy do przyjęcia
owoców Wielkanocy.

W czasie tej drogi wielkiego
znaczenia nabiera wysiłek, aby
każdego dnia nawracać się do Boga,
w jakimś konkretnym aspekcie
naszego życia. Te kolejne zmiany –
być może w rzeczach małych, lecz
równie zdecydowanie, jakby
chodziło o kwestie dużej wagi –
okazują się momentami o wielkim



znaczeniu dla naszego uświęcania.
Pan żarliwie pragnie, aby ta zmiana
się w nas dokonywała, ale potrzebuje
współdziałania z naszej strony.
Przypomnijmy słowa św. Augustyna:
«Bóg, który cię stworzył bez ciebie,
nie zbawi cię bez ciebie» [7].

W rytmie natchnień Ducha Świętego,
małe, codzienne postępy posiadają
moc otwarcia na oścież naszego „ja”,
aby łaska Boża oczyściła je i rozpaliła
w nim miłość Boga i bliźniego.
Dlatego, jak napisał św. Josemaría,
«nie możemy uważać tego
Wielkiego Postu za kolejny czas,
powtarzający się cyklicznie okres
liturgiczny. Ta chwila jest
niepowtarzalna – jest to Boża
pomoc, którą trzeba przyjąć. Jezus
przechodzi obok nas i oczekuje od
nas – dzisiaj, teraz – głębokiej
przemiany» [8].

Zauważmy, że słowo
„sprawiedliwość” posiada w Piśmie



Świętym znaczenie bardzo głębokie,
szczególnie wtedy, gdy określa Boga.
W tym sensie wskazuje przede
wszystkim na Bożą świętość, którą
Pan pragnie przekazać nam
darmowo, poprzez wiarę w Jezusa
Chrystusa, jak uczy św. Paweł w
Liście do Rzymian. Bo nie ma tu
różnicy: wszyscy bowiem zgrzeszyli i
pozbawieni są chwały Bożej, a
dostępują usprawiedliwienia darmo, z
Jego łaski, przez odkupienie, które jest
w Chrystusie Jezusie. Jego to
ustanowił Bóg narzędziem
przebłagania dzięki wierze mocą Jego
krwi [9].

Jedynie zjednoczeni z Jezusem
poprzez wiarę i sakramenty
zyskujemy tę świętość, którą On dla
nas zdobył, umierając na Krzyżu za
nasze grzechy i zmartwychwstając
dla naszego usprawiedliwienia: «to
pokazuje Bożą sprawiedliwość,
głęboko różniącą się od
sprawiedliwości ludzkiej. Bóg w



swoim Synu zapłacił cenę naszego
wykupu, cenę naprawdę ogromną.
W obliczu sprawiedliwości Krzyża
człowiek może się buntować, gdyż
uwidacznia ona jasno, że człowiek
nie jest istotą samowystarczalną,
ale potrzebuje Drugiego, aby być w
pełni sobą. Nawrócić się do
Chrystusa, wierzyć w Ewangelię
oznacza w gruncie rzeczy właśnie
to: wyzbyć się złudzenia
samowystarczalności, aby
uświadomić sobie i zaakceptować
własny brak — brak innych i Boga,
potrzebę Jego przebaczenia i Jego
przyjaźni» [10].

Jak dobrze rozumie się w tym
kontekście nieustanne nauczanie
naszego Ojca – po pierwsze, własnym
przykładem – by każdego dnia we
własnym istnieniu przeżywać na
nowo „rolę syna marnotrawnego”!
Nauka, do jakiej mamy wracać
zawsze, ale szczególnie podczas
najbliższych tygodni. «Życie ludzkie



jest w pewnym sensie ciągłym po‐
wracaniem do domu naszego Ojca.
Powracaniem poprzez skruchę,
poprzez owo nawrócenie serca,
które zakłada pragnienie
przemiany, mocną decyzję
poprawy życia i które w związku z
tym przejawia się w uczynkach
ofiary i oddania. Powracaniem do
domu Ojca przez sakrament
pojednania, w którym poprzez
wyznanie grzechów przyoblekamy
się w Chrystusa i stajemy się w ten
sposób Jego braćmi, członkami
Bożej rodziny. Bóg na nas czeka,
tak jak ojciec z przypowieści, z
wyciągniętymi ramionami, nawet
jeśli na to nie zasługujemy. Nasz
dług nie ma znaczenia. Tak jak w
przypadku syna marnotrawnego,
wystarczy, żebyśmy otworzyli
serce, żebyśmy zatęsknili za
domem naszego Ojca, żebyśmy się
zadziwili i rozradowali wobec
daru, który ofiarowuje nam Bóg,
pozwalając nazywać się i



prawdziwie być Jego dziećmi,
pomimo tak wielkiego braku
odpowiedzi z naszej strony» [11].

Będzie nam łatwiej przebyć bez
zmęczenia tę drogę, jeśli
pozostaniemy bardzo blisko
Najświętszej Maryi Panny, naszej
Matki, oraz świętego Józefa, Jej
przeczystego Oblubieńca. Zwracajmy
się do nich z wielką ufnością, w tym
roku maryjnym, który właśnie w
Dziele rozpoczęliśmy, bardzo
pragnąc odnowić nasze oddanie w
Dziele w uroczystość świętego
Patriarchy. Poruszyły mnie na nowo
słowa św. Josemaríi, nad którymi
powinniśmy głęboko się zastanowić.
Odnosząc się do rozpoczęcia pracy
apostolskiej Opus Dei z kobietami,
mówił do swoich córek: «Myślałem,
że w Opus Dei będą tylko mężczyźni.
To nie dlatego, że nie chciałem kobiet
(…), ale przed 14 lutego 1930 nie
wiedziałem nic o waszej obecności w
Opus Dei, chociaż w moim sercu biło



pragnienie wypełnienia we
wszystkim woli Bożej» [12]. Córki i
synowie moi, czy staramy się
utrzymywać taką samą dyspozycję –
pragnienie spełniania woli Bożej – w
każdej chwili? Czy rozumiemy, że
jedynie takie nastawienie nadaje
sens postępowaniu chrześcijańskiej
kobiety czy chrześcijańskiego
mężczyzny?

W zeszłym miesiącu odbyłem krótką
podróż do Walencji – na zaproszenie
arcybiskupa diecezji w ramach Roku
kapłańskiego – oraz do Palma de
Mallorca, na Balearach, gdzie praca
Prałatury mocno się rozwija. W
obydwu tych miejscach jeszcze raz
mogłem niemalże „dotknąć”
potrzeby Boga, jaka istnieje w tylu
duszach, oraz widziałem, jak
przyjmują z wdzięcznością ducha
Opus Dei, który pomaga im w poszu‐
kiwaniu i spotykaniu Trójcy
Przenajświętszej w codziennych
zajęciach. Jak zawsze, kiedy



gdziekolwiek wyjeżdżam,
wspierałem się na modlitwie każdej i
każdego z was. Nie przestawajcie mi
towarzyszyć!

Dnia 23 marca przypada kolejna
rocznica przejścia do Nieba
ukochanego ks. Álvaro. Wspominając
stałość, z jaką zawsze kierował nas
ku Maryi, podpowiadam, abyście
prywatnie zwracali się o jego
wstawiennictwo, by łaski tego roku
maryjnego zapadły głęboko w wasze
dusze.

Pod koniec miesiąca, dnia 28 marca,
wspominać będziemy kolejną
rocznicę święceń kapłańskich
naszego Ojca. Prośmy go w intencji
Papieża i jego współpracowników,
pozostałych biskupów, kapłanów
całego świata, o powołania
kapłańskie i zakonne oraz świętość
całego ludu Bożego, nabytego przez
Chrystusa za cenę Jego krwi [13].

Z miłością was błogosławię,



Rzym, 1 marca 2010. 

---------------------------------------------------

[1]. Benedykt XVI, orędzie na Wielki
Post roku 2010, 30-X-2009.

[2]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 77.

[3]. Św. Augustyn, O mieście Bożym,
XIX, 21.

[4]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 172.

[5]. Mk 7, 15.

[6]. Benedykt XVI, orędzie na Wielki
Post roku 2010, 30-X-2009.

[7]. Św. Augustyn, Kazanie, 169, 13
(PL 38, 923).

[8]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 59.

[9]. Rz 3, 22-25.

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553
https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


[10]. Benedykt XVI, orędzie na Wielki
Post roku 2010, 30-X-2009.

[11]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 64.

[12]. Św. Josemaría, notatki ze
spotkania rodzinnego, 11-VII-1974.

[13]. Por. 1 Kor 6, 20; 7, 23.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-marzec-2010/

(10-01-2026)

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-marzec-2010/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-marzec-2010/

	List od Prałata (Marzec 2010)

