
opusdei.org

List od Prałata (luty
2013)

"Obok wielkich cudów, które
objawiają Boską naturę Jezusa,
jesteśmy również świadkami
rzeczywistości Jego ludzkiej
natury: przeżywał głód i
pragnienie, męczył się fizycznie
podczas długich wędrówek z
jednego miejsca na drugie,
napełniał się radością".

11-02-2013

Najdrożsi! Niech Jezus strzeże moje
Córki i moich Synów!



Rozważając niezmierną miłość Boga
do ludzi, która objawia się przede
wszystkim w tajemnicy Wcielenia, 
jesteśmy do głębi wstrząśnięci: w
ten sposób nasz Ojciec rozpoczyna
swoją homilię „Ku świętości” [1] i
myślę, że my również pragniemy
przyjąć tę wewnętrzną dyspozycję,
odmawiając Credo. Z jakąż
wdzięcznością wyznajemy wiarę,
stwierdzając, że wiekuiste Słowo
Boga przyjęło ciało w łonie Maryi
Dziewicy, poprzez działanie Ducha
Świętego, i stał się człowiekiem! Na
dźwięk tych słów głęboko się
pochylamy – a dwa razy w roku
przyklękamy – dlatego że zasłona,
która skrywała Boga, żeby tak
powiedzieć, otwiera się i dotyka
nas Jego niezgłębiona i
niedostępna tajemnica: Bóg
przeobraża się w Emmanuela,
„Boga z nami”. Kiedy słuchamy
Mszy skomponowanych przez
wielkich mistrzów muzyki
sakralnej – mówił Ojciec Święty



podczas niedawnej audiencji – (...)
zauważamy natychmiast, jak
zatrzymują się w specjalny sposób
na tej frazie, nieomal chcąc
wyrazić uniwersalnym językiem
muzyki to, czego nie mogą
wypowiedzieć słowa: wielką
tajemnicę Boga, który dokonuje
wcielenia, który staje się
człowiekiem [2].

W poprzednich tygodniach
postępowaliśmy za Jezusem na
ziemi, wspomagani przez liturgię:
najpierw w warsztacie w Nazarecie,
a potem na drogach Judei i Galilei.
Sugeruję wam, żebyśmy teraz,
rozważając tę wielką tajemnicę Boga,
który stał się człowiekiem,
zatrzymali się na różnych
momentach ziemskiego życia Pana.
Dlatego że Jezus nie tylko miał
prawdziwe ludzkie narodziny w
Betlejem, ale również żył pośród nas
przez ponad trzydzieści lat,
prowadząc w pełni ludzkie życie. Św.



Josemaría zachęcał nas do
dziękowania Bogu za to, że przyjął
nasze ciało, przyjął je ze wszystkimi
konsekwencjami i podkreślał: Bóg
nie przebrał się za człowieka: On
się wcielił [3]. Sobór Watykański II
przypomina nam, że Syn Boży
«ludzkimi rękoma pracował, ludzkim
myślał umysłem, ludzką działał wolą,
ludzkim sercem kochał, urodzony z
Maryi Dziewicy, stał się prawdziwie
jednym z nas, we wszystkim do nas
podobny oprócz grzechu» [4].

Gdy myślimy o życiu Pana, jest
bardzo istotne odzyskanie
zadziwienia w obliczu tajemnicy,
pozwolenie objęcia się wielkością
tego wydarzenia: Bóg jako człowiek
przemierzył nasze drogi,
wkraczając w czas człowieka, aby
nam przekazać swoje życie
wewnętrzne (por. 1 J 1, 1–4) [5].
Zagłębiajmy się zatem, z pomocą
łaski, w konsekwencje tego stawania
się przez Boga prawdziwym



człowiekiem: Jezus daje nam
przykład, jak postępować w każdej
chwili – zgodnie z godnością, jaką dla
nas zdobył – jako prawdziwe dzieci
Boże. Podczas roku liturgicznego
będziemy sobie ponownie
przypominać, w nowym znaczeniu,
Jego główne nauki. Spróbujemy
przyswoić je sobie osobiście, starając
się odtworzyć je w naszym
codziennym życiu: to jest pewna
droga – nie ma innej – dla osiągnięcia
świętości, do której Pan powołuje
wszystkich chrześcijan. On sam
podkreślił w Ewangelii: Ja jestem
drogą i prawdą, i życiem. Nikt nie
przychodzi do Ojca inaczej jak tylko
przeze Mnie [6].

Święty Josemaría już od wczesnej
młodości ukazywał ścieżkę
naśladowania Chrystusa w życiu
codziennym tym, którzy zbliżali się
do jego pracy duszpasterskiej – oraz
tym, których on sam poszukiwał, by
prowadzić ich do Pana, dlatego że nie



może być przerw w apostolstwie. Bóg
udzielił mu specjalnego światła, by
odkrył zbawczą treść życia Chrystusa
w Nazarecie, które – jak stwierdza 
Katechizm Kościoła Katolickiego –
«pozwala każdemu człowiekowi
jednoczyć się z Chrystusem na
najbardziej zwyczajnych drogach
życia» [7]. Stwierdził to wyraźnie
Benedykt XVI, uznając, że w
zachowaniu i w pismach naszego
Założyciela rozbłyskuje ze szczególną
siłą promień Boskiego światła
zawartego w Ewangelii, właśnie
dlatego, że Założyciel nauczał, iż
świętość można i należy osiągać w
normalnych okolicznościach
chrześcijańskiego życia [8],
składających się z godzin pracy,
zajmowania się rodziną, relacji
zawodowych i społecznych...

Istotnie Bóg umieścił w sercu
Świętego Josemaríi gorące
pragnienie sprawienia, by osoby
każdego stanu, każdej kondycji czy



zawodu zrozumiały tę naukę: że
codzienne życie może być święte i
pełne Boga; że Bóg wzywa nas do
uświęcania zwykłych zajęć,
ponieważ tam również osiąga się
doskonałość chrześcijańską [9].
Oświecił go, żeby założył Opus Dei, 
drogę do świętości przez pracę
zawodową i wypełnianie codziennych
obowiązków chrześcijanina [10]. Jego
duch jest pewnym przewodnikiem
dla tych, którzy pragną odnaleźć
Chrystusa, iść w ślad za Nim i
miłować Go pośród ziemskich zajęć,
na wszystkich rozstajach ziemskich
dróg.

Tajemnica Wcielenia mówi nam o
oddaniu Boga całej ludzkości. Słowo
Boże, stając się ciałem, zechciało
stać się darem dla ludzi, dało nam
samego siebie; przyjęło nasze
człowieczeństwo, aby obdarzyć nas
swoim bóstwem. To właśnie jest
wielkim darem. Także w naszym
dawaniu — wyjaśnia Ojciec Święty



— nie jest ważne, czy nasz prezent
jest mniej czy bardziej drogi. Ten,
kto nie potrafi dać trochę siebie,
zawsze daje zbyt mało. Wręcz
przeciwnie, niekiedy usiłuje się
zastąpić serce i trud daru samego
siebie pieniądzem, rzeczami
materialnymi. Tajemnica
Wcielenia wskazuje, że Bóg tak nie
uczynił: nie dał byle czego, ale dał
siebie samego w swoim
Jednorodzonym Synu [11]. I tego
samego oczekuje od każdej kobiety,
od każdego mężczyzny.

W połowie tego miesiąca rozpoczyna
się Wielki Post, czas szczególnie
odpowiedni dla refleksji nad naszym
postępowaniem i spojrzenia, czy
jesteśmy hojni wobec Boga i wobec
innych ze względu na Boga. W
drugim czytaniu ze Środy
Popielcowej Apostoł Narodów mówi
nam w imieniu Pana: „w czasie
pomyślnym wysłuchałem ciebie, w
dniu zbawienia przyszedłem ci z



pomocą. Oto teraz czas upragniony,
oto teraz dzień zbawienia” [12]. Nieco
dalej, w tym samym liście, zachęca
nas do służenia Bogu w każdej
chwili: przez wielką cierpliwość,
wśród utrapień, przeciwności i
ucisków; (...) w trudach, nocnych
czuwaniach i w postach; przez
czystość i umiejętność, przez
wielkoduszność i łagodność, przez
objawy Ducha Świętego i miłość
nieobłudną [13].

Te słowa Apostoła — pisał Święty
Josemaría — powinny napełniać
was radością, ponieważ są jakby
kanonizacją waszego powołania
zwykłych chrześcijan, żyjących
pośród świata i dzielących z
innymi ludźmi, takimi jak wy,
pragnienia, prace i radości. To
wszystko jest drogą Bożą. Pan
prosi was, abyście w każdej chwili
postępowali jak Jego dzieci i
słudzy. Ale te zwyczajne
okoliczności życia będą drogą



Bożą, jeżeli naprawdę się
nawrócimy, jeśli się oddamy. Św.
Paweł używa twardego języka.
Obiecuje chrześcijaninowi życie
trudne, niebezpieczne, w ciągłym
napięciu. Jakże zniekształcone
zostało chrześcijaństwo, kiedy
chciano uczynić z niego wygodną
drogę! Zniekształceniem prawdy
jest jednak również sądzenie, iż to
głębokie i poważne życie, znające
dobrze wszystkie trudności
ludzkiej egzystencji, jest życiem
smutnym, przytłaczającym albo
pełnym strachu. Chrześcijanin jest
realistą, a jego realizm jest
realizmem nadprzyrodzonym i
ludzkim, dostrzegającym
wszystkie odcienie życia: ból i
radość, cierpienie własne i cudze,
pewność i zwątpienie, hojność i
skłonność do egoizmu.
Chrześcijanin zna wszystko i
stawia czoło wszystkiemu, pełen
ludzkiej rzetelności i mocy
otrzymanej od Boga [14]. Zanim



przejdę dalej, wydaje mi się
konieczne, byśmy się zatrzymali i
zastanowili: czy przygotowuję się, by
przeżyć te tygodnie w duchu pokuty?
Czy pragnę zagłębić się w ofiarę
całopalną Jezusa Chrystusa? Czy
odrzucam wszelki strach przed
umartwieniem?

Podejście w taki chrześcijański
sposób — jak właśnie wspomniałem,
cytując naszego Ojca — do
zmiennych kolei losu, w których
często objawia się cierpienie i
ograniczenia stworzenia, to jedyny
sposób zrozumienia do głębi
rzeczywistości ludzkiej kondycji. By
odnaleźć sens zmartwień, a nawet
przykrości, jakie mogą wywołać
trudy życia — ból, brak pracy,
choroba, śmierć... – potrzeba szczerej
wiary w nieskończoną miłość Boga.
Dopiero w świetle wcielonego Słowa
wszystko nabiera sensu. Wraz z
Wcieleniem Syna Bożego zachodzi
nowe stworzenie, dające pełną



odpowiedź na pytanie „Kim jest
człowiek?”. Jedynie w Jezusie
objawia się w pełni Boży plan
wobec istoty ludzkiej [15]. Wyraził
to jasno ostatni Sobór powszechny:
«Tajemnica człowieka wyjaśnia się
naprawdę dopiero w tajemnicy
Słowa Wcielonego. Albowiem Adam,
pierwszy człowiek, był figurą
przyszłego, mianowicie Chrystusa
Pana. Chrystus, nowy Adam, już w
samym objawieniu tajemnicy Ojca i
Jego miłości objawia w pełni
człowieka samemu człowiekowi i
okazuje mu najwyższe jego
powołanie» [16].

Córki i Synowie moi, podkreślam raz
jeszcze: dołóżmy starań, aby uzyskać
wielką korzyść z lektury Ewangelii.
W tym celu rozważajmy do głębi
sceny z życia Naszego Pana. Święty
Josemaría zawsze prosił nas,
żebyśmy nie czytali tych fragmentów,
jakby były nam obce, lecz żebyśmy
wkraczali w te sceny jako jeszcze



jedna postać, z naszymi słabościami
i naszymi pragnieniami poprawy,
napełniając się zadziwieniem w
obliczu Najświętszego
Człowieczeństwa Jezusa Chrystusa i
opierając się na Jego Boskiej mocy.

Iść za Chrystusem — tu właśnie
tkwi sekret. Towarzyszyć Mu z
bliska, tak byśmy na podobieństwo
pierwszych Dwunastu żyli wraz z
Nim; byśmy z Nim się stali jedno.
Jeżeli nie będziemy stawiać
przeszkód łasce, wkrótce będziemy
mogli powiedzieć, że
przyoblekliśmy się w Pana Jezusa
Chrystusa. Wówczas w naszym
postępowaniu, jak w zwierciadle,
będzie się odbijał Pan Jezus. Jeżeli
zwierciadło będzie dobre, będzie
odzwierciedlać najukochańsze
oblicze naszego Zbawiciela bez
zniekształceń, nie będzie Jego
karykaturą, i inni będą mieć
możliwość podziwiania i
naśladowania Go [17].



W pierwszych tygodniach okresu
zwykłego oraz w Wielkim Poście,
Kościół przedstawia nam sceny, w
których wyróżniają się zarówno
Bóstwo, jak i Człowieczeństwo Pana.
Obok wielkich cudów, które
objawiają Jego Boską naturę,
jesteśmy również świadkami
rzeczywistości Jego ludzkiej natury:
przeżywał głód i pragnienie, męczył
się fizycznie podczas długich
wędrówek z jednego miejsca na
drugie, napełniał się radością,
odnajdując serca, które otwierały się
na łaskę i odczuwał ból, kiedy inne
się opierały. Na przykład,
komentując jedną z tych chwil,
Święty Josemaría wołał: Był głodny.
Stwórca świata, Pan wszystkiego
cierpi głód! Panie, dziękuję Ci za
to, że, z boskiego natchnienia,
święty pisarz zachował w tym
fragmencie ten szczegół, który mi
każe kochać Cię jeszcze bardziej,
który napawa mnie pragnieniem
rozpamiętywania. Twego



Najświętszego Człowieczeństwa!
Perfectus Deus, perfectus homo,
prawdziwy Bóg i prawdziwy
człowiek, z krwi i kości, jak ty, jak
ja[18].

Jeżeli wytrwamy na tej drodze, od
Nazaretu aż do Krzyża, bramy życia
Bożego otworzą się przed nami na
całą swoją szerokość. Gdyż obcując z
Chrystusem-Człowiekiem, uczymy się
obcować z Chrystusem-Bogiem, a w
Nim i przez Niego, z Ojcem i z
Duchem Świętym: z Bogiem
Trójjedynym. Nasz Założyciel
zapewniał, że na ścieżce świętości
nadchodzi chwila, w której serce
potrzebuje poznawać i uwielbiać
każdą z trzech Osób Boskich. Jest
to w jakiś sposób odkrycie, którego
dokonuje dusza w życiu
nadprzyrodzonym, na
podobieństwo małego dziecka
otwierającego stopniowo oczy na
otaczający je świat. Dusza
prowadzi serdeczny dialog z



Ojcem i Synem i Duchem Świętym,
poddaje się chętnie działaniu
Pocieszyciela i Ożywiciela, który
przychodzi do nas bez żadnych
naszych zasług, obdarzając nas
darami i cnotami
nadprzyrodzonymi![19].

Święty Josemaría dodaje: Czy chodzi
tu o ascezę? O mistykę? Kwestia ta
mnie nie martwi. Czy asceza, czy
mistyka, to nie ma znaczenia.
Chodzi tu o dar Boży. Jeżeli
starasz się o modlitwę myślną,
Pan nie odmówi ci pomocy. Wiara i
uczynki z wiary: uczynki,
ponieważ Pan Bóg — stwierdziłeś
to od samego początku, a ja w
swoim czasie to podkreślałem —
jest coraz bardziej wymagający.
Jest to już i kontemplacja, i
zjednoczenie; takim ma być życie
wielu chrześcijan, kiedy każdy
idzie swoją drogą duchową — a
jest ich nieskończona ilość —
pośród spraw tego świata choć,



być może, nie jest tego całkowicie
świadom[20].

W połowie tego miesiąca, w terminie
nieomal zbieżnym z początkiem
Wielkiego Postu, przypada rocznica
owych dwóch interwencji Boga na
drodze Dzieła, 14 lutego 1930 i 1943
roku. Siedemdziesiąt lat tej bliskości
Nieba do Opus Dei! W tym dniu
dziękczynienia pragniemy, żeby
nasza modlitwa dotarła do Boga
przez ręce Najświętszej Maryi Panny,
naszej Matki, którą czcimy
szczególnie pod tytułem Mater
Pulchræ Dilectionis, Matki Pięknej
Miłości, którym Kościół Ją czci i który
tak bardzo podobał się naszemu
Ojcu.

W kilka dni później, 19 lutego,
najdroższy don Álvaro obchodził
swoje imieniny. Opierając się na tym,
że Kościół uznał, iż praktykował on w
sposób heroiczny wszystkie cnoty,
uciekajmy się za jego



wstawiennictwem, prosząc Boga,
byśmy również my umieli wiernie
podążać ścieżką naszego
chrześcijańskiego powołania,
poszukując, odnajdując i miłując
Jezusa Chrystusa w okolicznościach,
które tworzą każdy z naszych dni.
Dzięki Bogu historia Dzieła ma
również inne rocznice, które – jestem
tego pewien – będziecie przeżywać
tak samo aktualnie, jak wówczas,
kiedy rzeczywiście się wydarzyły. Nie
pozwólmy, jak ostrzegał nas nasz
Ojciec, żeby zamieniły się w zwykłe
wspomnienia, jakby chodziło o
dawne wydarzenia, które odeszły już
do historii.

Z wielką miłością błogosławi Was i
prosi o modlitwę,

wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 1 lutego 2013 r.



----------------------------------------------------------

[1] Por. Św. Josemaría, Przyjaciele
Boga, 294.

[2] Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji ogólnej, 2 I 2013.

[3] Św. Josemaría, Zapiski z
rozważania, 25 XII 1972.

[4] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[5] Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji ogólnej, 9 I 2013.

[6] J 14, 6.

[7] Katechizm Kościoła Katolickiego,
533.

[8] Por. Benedykt XVI, Adhortacja
apostolska Verbum Domini, 30 IX
2010, 48.

[9] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 148.



[10] Modlitwa do Św. Josemaríi.

[11] Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji ogólnej, 9 I 2013.

[12] Mszał Rzymski, Środa
Popielcowa, drugie czytanie (2 Kor 6,
2).

[13] 2 Kor 6, 4–6.

[14] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 60.

[15] Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji ogólnej, 9 I 2013.

[16] Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22.

[17] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
299.

[18] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
50.

[19] Ibid., 306.



[20] Ibid., 308.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-luty-2013/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-luty-2013/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-luty-2013/

	List od Prałata (luty 2013)

