
opusdei.org

List od Prałata (Luty
2010)

"W tym miesiącu upływa
osiemdziesiąt lat od momentu,
w którym św. Josemaría ujrzał,
że Opus Dei jest także dla
kobiet" - pisze bp Javier
Echevarria.

08-02-2010

Najdrożsi: niech Jezus błogosławi
moje córki i moich synów!

W tym miesiącu upływa
osiemdziesiąt lat od momentu, w
którym św. Josemaría ujrzał, że Opus



Dei jest także dla kobiet. Wiemy, że 2
października 1928 roku, kiedy nasz
Ojciec otrzymał założycielskie
światło, myślał jeszcze, że w Dziele
będą sami mężczyźni. Dlatego
możemy wyobrazić sobie jego
zaskoczenie i radość, kiedy niewiele
miesięcy później, 14 lutego 1930
roku, Pan pozwolił mu zrozumieć, że
także kobiety – swoim przykładem i
słowem – mogą nieść wszędzie
orędzie uświęcania się w pracy
zawodowej i we wszelkich
okolicznościach zwyczajnego życia.
Lata później, wdzięczny Opatrzności,
powie św. Josemaría, że istotnie
Dzieło, gdyby nie ta wyraźna wola
Pana i gdyby nie wasze siostry,
pozostałoby kulawe [1]. Powtarzał
tak wiele razy, dając nam zrozumieć,
córki, jak wielka jest
odpowiedzialność każdej z was. Tutaj
pozwolę sobie na małą dygresję:
proszę was, abyście polecały w
modlitwie pewną intencję, która
sprawi wam dużą radość.



Począwszy od 14 lutego 1930 roku
św. Josemaría przystąpił do pracy, by
otworzyć drogę świętości wśród
świata, czyli Opus Dei, kobietom
wszelkich zawodów, ras i pozycji
społecznych. Podziękujmy teraz
Trójcy Przenajświętszej, ponieważ
obecnie widać, że wysiłki te
przyniosły głębokie i rozległe efekty
na całym świecie, mimo wielkich
trudności, jakie trzeba było pokonać,
szczególnie na początku. Jeśli orędzie
św. Josemaríi na temat uświęcania
rzeczywistości ludzkich napotykało
tak wiele przeszkód w latach 30 i 40
ubiegłego wieku, pomyślcie, jak
większe jeszcze były te przeszkody,
gdy z orędziem uświęcania
wszystkich godnych zawodów
zwracał się do kobiet.

Obecnie – co naturalne – uznaje się te
same możliwości kobiet co mężczyzn
w wielu dziedzinach, lecz
osiemdziesiąt lat temu było inaczej.
W tamtych czasach nieczęsto



spotykało się kobiety podejmujące
studia wyższe czy pracujące poza
domem – z wyjątkiem prac ręcznych,
które wykonywały od zawsze – a
rzadziej jeszcze kobiety zajmujące
wyższe stanowiska cywilne,
społeczne czy uniwersyteckie. Wiele
dekad później Sobór Watykański II
głosił: «Nadchodzi godzina, nadeszła
godzina, w której powołanie kobiety
w pełni się realizuje, godzina, w
której kobieta uzyskuje w świecie
wpływ, ważność i mozliwości jak
nigdy dotąd. Dlatego w obecnej
chwili, gdy ludzkość przeżywa tak
wielkie przemiany, kobiety
przepełnione duchem Ewangelii
mogą tak wiele pomóc, aby
przeciwdziałać upadkowi
ludzkości.»[2].

Od tamtego czasu przeszliśmy długą
drogę, dzięki wysiłkowi
niezliczonych osób, które przyczyniły
się do uznania, także w prawie
cywilnym, godności kobiety i jej



równości mężczyźnie w prawach i
obowiązkach. Sprawiedliwość
wymaga, aby do tych osób w szcze‐
gólności zaliczyć św. Josemaríę, który
od pierwszych chwil zachęcał swoje
córki oraz inne kobiety będące w
kontakcie z Dziełem do zdobywania
ambitnych celów w najróżniejszych
dziedzinach ludzkiej działalności.
Przychodzi mi na myśl wiele
konkretnych faktów: pamiętam na
przykład, jak gorąco zachęcał
kobiety, które posiadały ku temu
warunki intelektualne, by
wyznaczały sobie wysokie cele w
pracy zawodowej – w dziedzinie
kultury, nauki, etc. Nie mniej gorąco
starał się o uznanie ogromnych
przysług, jakie oddają społeczeństwu
inne kobiece zajęcia. To właśnie jego
bezpośrednim naleganiom
zawdzięczamy fakt, iż na całym
świecie powstały instytucje
edukacyjne oferujące przygotowanie
zawodowe w zakresie prac
domowych wielu młodym kobietom,



tak, aby tego rodzaju zajęcie zyskało
uznanie, na jakie zasługuje, zarówno
w prawie cywilnym jak i w
świadomości społecznej.

Dziękuję Bogu za to, że wierni
Prałatury, ściśle współpracując z
wieloma innymi osobami dobrej
woli, przyczynili się i dalej się
przyczyniają do rozpowszechniania
w świecie tej chrześcijańskiej wizji
kondycji kobiety. Jednakże tyle jest
jeszcze do zrobienia! Choć w wielu
środowiskach uznawana jest szeroko
godność i rola kobiet, gdzie indziej
jest to jeszcze daleka przyszłość. W
każdym razie, córki i synowie Boga
powinniśmy zdecydowanie
realizować to zadanie, ukazując
zarazem, że – jak napisał nasz
Założyciel – rozwój, dojrzałość,
emancypacja kobiety nie powinny
oznaczaćpretensji do
upodobnienia– do jednakowości z
mężczyzną, do naśladowania
męskiego sposobu działania; to nie



byłoby zdobyczą, a przeciwnie –
stratą dla kobiety. I to nie dlatego,
żeby była kimś większym czy
mniejszym niż mężczyzna, tylko
dlatego, że jest inna. Na
podstawowej płaszczyźnie
społecznej – pamiętamy, że kobieta
musi otrzymać dla siebie uznanie
prawne, zarówno w prawie
cywilnym, jak i kościelnym –
można mówić o równości praw. 
Kobieta posiada bowiem do‐
kładnie tak jak mężczyzna,
godność osoby ludzkiej i dziecka
Bożego. Ale wychodząc z tej
równości fundamentalnej, każde z
nich winno osiągnąć to, co jest mu
właściwe. I na tej płaszczyźnie
emancypacja oznacza tyle, co
realna możliwość pełnego rozwoju
własnych wartości; tych, które
posiada jako jednostka, i tych,
które posiada jako kobieta.
Równość wobec prawa, takie same
możliwości w świetle ustaw, nie
niweczy, ale właśnie przewiduje i



popiera tę różnorodność, która
stanowi bogactwo dla
wszystkich[3].

Tak samo jak w roku 2008, w którym
obchodziliśmy osiemdziesiątą
rocznicę założenia Dzieła, uznałem,
że najlepszym sposobem
ukierunkowania naszego
dziękczynienia będzie przeżywanie
tych miesięcy blisko Maryi. Dlatego z
wielką radością ogłaszam nowy Rok
Maryjny w Opus Dei: od dnia 14
lutego bieżącego roku do tej samej
daty w roku 2011. Podczas
najbliższych miesięcy starajmy się
bardziej i lepiej czcić naszą Matkę, w
szczególności dbając o dobre
odmawianie i kontemplowanie
Różańca Świętego, promując to
nabożeństwo w naszych rodzinach i
wśród naszych przyjaciół. Dziękujmy
też specjalnie Panu Bogu za pracę
kobiet zajmujących się materialną
obsługą Ośrodków Dzieła,
przyczyniającą się zdecydowanie do



utrzymania i poprawiania atmosfery
rodzinnego domu, jaką Pan tchnął w
Dzieło, gdy ukazał je naszemu Ojcu w
1928 roku.

Pierwsze miesiące nowego Roku
Maryjnego zbiegają się z ostatnimi 
Roku kapłańskiego ogłoszonego przez
Benedykta XVI dla całego Kościoła. W
tym czasie nalegałem, abyśmy
modląc się za kapłanów, prosili
także, aby wszyscy wierni byli
bardziej świadomi naszej duszy
kapłańskiej, odczuwając to na co
dzień; i abyśmy zdecydowanie, także
każdego dnia, przekazywali radość
tego daru – wspólnego wszystkim
ochrzczonym – osobom wokół nas.

14 lutego przypada kolejna rocznica
założenia Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża w
1943 roku. Owego dnia, kiedy św.
Josemaría odprawiał Najświętszą
Ofiarę w kaplicy jednego z Ośrodków
sekcji żeńskiej, Pan zechciał ukazać



mu rozwiązanie, dzięki któremu do
Opus Dei mogą być inkardynowani
księża. Nasz Ojciec, człowiek
głębokiej wiary w Opatrzność Bożą,
widział jasno, że w tej zbieżności dat
Pan chciał ponownie potwierdzić
głęboką jedność – ducha, powołania i
zasad – właściwą Opus Dei, wśród
kobiet i mężczyzn, świeckich i
kapłanów. Mówił: wydaje się, jakby
Pan chciał nam powiedzieć: tylko
mi nie zrywajcie jedności Dzieła!
Kochajcie ją, brońcie jej,
wzmagajcie ją! [4] Dusza kapłańska
nie jest niczym innym, jak
powszechnym kapłaństwem
realizującym się w ochrzczonych, aż
do przenikania wszystkich chwil ich
egzystencji. Nasz Ojciec dziękował
Panu Bogu, że rzeczywistość ta
zyskała kształt w każdej i w każdym
z wiernych Dzieła. Wiele razy–
powiedział na przykład w 1960 roku
– mówiłem wam, że wszyscy, ka‐
płani i świeccy, posiadamy duszę
kapłańską. Więcej nawet:



powiedziałbym wszystkim moim
dzieciom, że są kapłanami – w tym
królewskim kapłaństwie, o którym
mówi św. Piotr (por. 1 P2, 9) – nie
tylko dzięki przyjęciu Chrztu, lecz
także dlatego, że vos estis lux
mundi, jesteście światłem świata,
a światło nie może być ukryte: non
potest civitas abscondi supra
montem posita (Mt 5, 14), nie może
się ukryć miasto położone na
górze. Chrystus jest wywyższony
na Krzyżu, aby przyciągnąć
wszystko do siebie, a dzieci moje
starają się postawić Go na
szczycie wszelkiej godnej
działalności ludzkiej, aby
prowadzić do Niego dusze[5].

Przypominając nam tę pewność,
zachęcał do korzystania z możliwości
zawartych w powołaniu
chrześcijańskim. Lecz nie ograniczał
się do teoretycznego głoszenia tej
prawdy, lecz uczył realizować ją w
praktyce. Zalecał żyć Mszą świętą



przez dwadzieścia cztery godziny na
dobę, przedstawiając Panu, podczas
Ofiarowania, zajęcia danego dnia,
sukcesy i porażki, cierpienia i
radości. Radził, żeby pracować
ćwicząc się w cnotach, jakich
wymaga wszelka praca zawodowa –
pracowitości, wyrzeczenia, służby
innym, etc. – w duchu
chrześcijańskim. W ten sposób –
podsumowywał – Msza święta staje
się prawdziwie centrum i
korzeniem życia duchowego
chrześcijanina [6] i przedłużamy
Najświętszą Ofiarę na cały dzień.

Lubił tutaj zagłębiać się w szczegóły.
Podczas pewnego spotkania z
młodzieżą, na pytanie, w jaki sposób
wprowadzać w życie duszę
kapłańską, odpowiedział: jak
myślisz – jaki powinien być
kapłan? Ofiarny, żarliwy,
uśmiechnięty, przyciągający, nie
odrzucający ludzi, którzy proszą
go o posługę, umiejący przebaczać,



umiejący zrozumieć, potrafiący
doradzić, itd. Wiedziałeś już o
tym, i o wielu innych rzeczach, i
jestem pewien, synu mój kochany,
że starasz się to praktykować:
dlatego masz duszę kapłańską [7]

Przy innej okazji powiedział: 
uczestniczycie w królewskim
kapłaństwie Chrystusa, gdyż
otrzymaliście sakramenty Chrztu i
Bierzmowania oraz uczestniczycie
także w charyzmatach, których
udziela Duch Święty, w tym sensie,
że dokonujecie wiele dobrych
rzeczy. Czasami jedno wasze
słowo otwiera oczy niewidomemu;
wasz sposób postępowania
sprawia, że paralityk– ktoś, kto nie
robił nic dla życia
chrześcijańskiego, podnosi się i
pracuje razem z wami; a czasami
to umarli, cuchnący, przyjmują
sakrament pokuty poruszeni
waszymi prośbami, waszą nauką,
waszą modlitwą. Oczyszczają się,



obmywają i stają się zdolni do
wszelkich dobrych rzeczy:
zmartwychwstali [8].

W świetle tych rozważań, możemy
zadać sobie pytanie, czy Msza święta
rzeczywiście stanowi punkt zbieżny
naszych pragnień i intencji, źródło
zasilające pragnienia świętości i
apostolstwa? Czy widzimy dusze w
osobach, z którymi spotykamy się w
ciągu dnia? Czy reagujemy aktami
miłości i zadośćuczynienia wobec
obrażania Pana Boga? Czujmy się
także solidarni z tymi, którzy cierpią
materialnie i duchowo z powodu
wojen, prześladowań, kataklizmów,
itd., i starajmy się wspierać ich
modlitwą i w miarę możliwości
pomocą materialną. Niech rzeczy
takie jak trzęsienie ziemi na Haiti nie
pozostaną jedynie zapomnianą
wiadomością.

Owoce apostolskie zależą od
zjednoczenia z Panem Naszym, jak



podkreślał Papież, mówiąc o
nadzwyczajnej skuteczności
duszpasterskiej świętego Proboszcza
z Ars. Udało mu się dotykać serc
ludzkich– wyjaśniał Ojciec Święty na
jednej z audiencji – nie dzięki swoim
talentom ludzkim, ani też nie
dzięki opieraniu się wyłącznie na
wysiłku woli, choćby było to
bardzo chwalebne; zdobywał
dusze, nawet te najbardziej
oporne, przekazując im to, czym
żył wewnętrznie, to znaczy swoją
przyjaźń z Chrystusem. Był
„zakochany” w Chrystusie, i
prawdziwy sekret jego sukcesu
duszpasterskiego to miłość, jaką
odczuwał do misterium
eucharystycznego, głoszonego,
odprawianego i przeżywanego, i
która przemieniła się w miłość do
ludu Chrystusowego, do
chrześcijan i do wszystkich ludzi
poszukujących Boga [9].



19 lutego wspominać będziemy
szczególnie umiłowanego księdza
Álvaro – w tym dniu przypada jego
rocznica imienin. Prośmy przez jego
wstawiennictwo, byśmy przeżyli ten
nowy Rok Maryjny w takim samym
duchu synostwa, z jakim pierwszy
następca św. Josemaríi ogłaszał i
przeżywał inne lata maryjne, z okazji
różnych rocznic Dzieła. Następnego
dnia, 20 lutego, udzielę święceń
diakonatu dwóm z waszych braci
Przyłączonych. Módlmy się za nich i
za wszystkich księży.

Kilka dni temu Ojciec Święty przyjął
mnie na audiencji prywatnej.
Zaniosłem mu miłość i modlitwy
każdej i każdego z was, zapewniając
go, że nieustannie modlimy się za
jego osobę i jego intencje. Czyńmy
tak dalej, ściśle zjednoczeni z
Następcą św. Piotra oraz ze
wszystkimi biskupami, kapłanami i
wiernymi Kościoła. Benedykt XVI
zechciał pobłogosławić pracę



apostolską wiernych Dzieła oraz
każdą i każdego z nas.

Potrzeba, abym wam przypomniał,
że bardzo ufam waszej modlitwie za
moje intencje. Módlcie się dalej z
hojnością.

Z całą miłością błogosławi was

wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 1 lutego 2010.

--------------------------------------------------

[1]. Św. Josemaría, zapisane podczas
spotkania rodzinnego, luty 1955.

[2]. Sobór Watykański II, Orędzie do
kobiet, 8-XII-1965, nr 3-4.

[3]. Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, nr 87.



[4]. Św. Josemaría, zapiski z homilii,
14-II-1958.

[5]. Św. Josemaría, zapiski z
medytacji, 15-IV-1960.

[6]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 87.

[7]. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania rodzinnego, 31-III-1974.

[8]. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania rodzinnego, październik
1972.

[9]. Benedykt XVI, przemówienie na
audiencji generalnej, 5-VIII-2009.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-luty-2010/
(10-01-2026)

https://www.opusdei.pl
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-luty-2010/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-luty-2010/

	List od Prałata (Luty 2010)

