
opusdei.org

List od Prałata
(listopad 2012)

"Będę się starał co miesiąc
odnieść się do jakiegoś aspektu
naszej wiary katolickiej,
abyśmy mogli wyciągnąć z
niego praktyczne
konsekwencje".

10-11-2012

Najdrożsi, niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!

Kościół, w ślad za głosem następcy
Piotra, chce aby wszyscy wierni
utwierdzili się w swojej



przynależności do Jezusa Chrystusa.
Pragnie, abyśmy głębiej rozważali
prawdy objawione nam przez Boga,
abyśmy odnowili codzienną chęć
radosnego kroczenia drogą, którą
nam wyznaczył, a jednocześnie
uczynili większy wysiłek, by inne
osoby poznały Go dzięki naszemu
apostolstwu. Już od teraz dziękujmy
Najświętszej Trójcy za tę obfitość
łask, które – jestem tego pewien -
wyleje na dusze w najbliższych
miesiącach. Nie ma więc nic bardziej
logicznego, niż to, by umieć
odpowiedzieć na tę dobroć Nieba.

Będę się starał co miesiąc odnieść się
do jakiegoś aspektu naszej wiary
katolickiej, aby każdy i każda mogła
go rozważyć w obecności Boga i
postarać się wyciągnąć z niego
praktyczne konsekwencje. Zróbmy
tak, jak zaleca Ojciec święty, i
zatrzymajmy się na artykułach wiary
zawartych w Credo, podążając
śladem pytania, które stawia: gdzie



znajdujemy istotną formułę wiary?
Gdzie znajdujemy te prawdy, które
zostały nam wiernie przekazane i
stanowią źródło światła dla
naszego codziennego życia?[1]
Ojciec święty sam nam podaje
odpowiedź na to pytanie: w Credo, w
Wyznaniu wiary lub Symbolu
wiary łączymy się z pierwotnym
wydarzeniem Osoby i historii
Jezusa z Nazaretu i stają się
rzeczywistością następujące słowa
Apostoła do chrześcijan w
Koryncie: ‘przekazałem wam to, co
sam przyjąłem (...)’ (1 Kor 15, 3-4).
[2]

Przy okazji innego roku wiary,
ogłoszonego przez Pawła VI w 1967,
święty Josemaría również nas
zapraszał do pogłębienia treści
Credo. Odnawiajmy często
postanowienie trzymania się tej rady.
Po ponownym przypomnieniu nam,
że w Opus Dei staramy się zawsze i
we wszystkim sentíre cum



Ecclésia, współodczuwać z
Kościołem Chrystusowym, naszą
Matką[3] dodał: dlatego chcę,
abyśmy sobie wspólnie
przypomnieli, w sposób
nieunikniony krótko i w
streszczeniu, podstawowe prawdy
świętego Credo Kościoła, depozytu,
jakie Bóg powierzył mu w
objawieniu.[4] Starajmy się zawsze,
ale szczególnie w tym roku,
prowadzić intensywne apostolstwo
doktryny. Codziennie staje się
bardziej oczywista jego konieczność,
ponieważ wielu uważa się za
chrześcijan, a nawet katolików, a nie
są w stanie przedstawić powodów
swojej wiary tym, którym jeszcze nie
była głoszona, ani tym, którzy słabo
znają prawdy przekazane przez
Apostołów i wiernie przechowywane
przez Kościół.

Benedykt XVI wyraził swoją wolę aby
ten rok posłużył wszystkim do 
zgłębienia centralnych prawd



odnoszących się do Boga,
człowieka, Kościoła, całej
rzeczywistości społecznej i
kosmicznej poprzez rozważanie i
refleksję nad twierdzeniami
zawartymi w Credo. I pragnąłbym,
aby było to jasne – dodał – że ta
zawartość, te prawdy wiary (fides
quae) mają bezpośrednie
odniesienie do naszej
codzienności; wołają o nawrócenie
życia, które ożywi nowy sposób
wierzenia w Boga (fides qua).
Poznać Boga, odnaleźć Go, odkryć
lepiej rysy Jego twarzy przemienia
nasze życie, ponieważ On wchodzi
w najgłębszą dynamikę bytu
ludzkiego.[5]

Istnieją dwa nieodłączne aspekty:
przylgnąć intelektem do prawd
wiary i czynić wysiłek woli, aby
stawały się w pełni obecne w
naszych, nawet najmniejszych,
działaniach, a szczególnie w naszych
obowiązkach. Tak to wyraził nasz



Założyciel: potrzeba, aby
najwyższym i wyzwalającym
aktem wolności, być posłusznym
zarówno poruszeniu i światłu
łaski, jak i zewnętrznemu
stwierdzeniu tego, w co powinno
się wierzyć. Nie można uważać za
ważniejsze posłuszeństwo
intymnemu działaniu Ducha
świętego w duszy, i kwestionować
posłuszeństwo wobec
autoryzowanego i zewnętrznego
stwierdzenia doktryny wiary.[6]

Konsekwencja jest jasna: mamy
kochać i wysilać się, aby bardziej i
lepiej poznać doktrynę Chrystusa, i w
ten sposób przekazać ją innym
osobom. Będzie to możliwe jeśli, z
łaską Bożą, zatrzymamy się, aby
uważnie rozważać artykuły wiary.
Nie chodzi tylko o ich teoretyczną
znajomość, ale mamy odkryć
głęboki związek między prawdami
wyznawanymi w Credo a naszą
codzienną egzystencją, aby te



prawdy – tak jak zawsze to było –
stały się światłem dla naszych stóp,
wodą zraszającą kurz naszej drogi,
życiem, które przebije się przez
napotykane pustynie
współczesnego życia. Życie
moralne chrześcijanina jest
zakorzenione w Credo, i tam
odnajduje swoje fundamenty i
usprawiedliwienie.[7] Odmawiajmy
pobożnie lub rozważajmy to
wyznanie wiary, prosząc Ducha
świętego aby te prawdy stały się nam
bliższe i bardziej umiłowane.

W naszych apostolskich rozmowach
oraz pogadankach doktrynalnych
prowadzonych dla osób, które się
zbliżają do Prałatury stale odnośmy
się do studiowania i przeglądania 
Katechizmu Kościoła Katolickiego lub
do jego Kompendium. Podobnie
kapłani – z wytrwałością wracajmy
do tych dokumentów w naszych
rozważaniach i wykładach. W ten
sposób wszyscy będziemy umieć



konfrontować naszą codzienność z
punktami odniesienia zawartymi w 
Katechizmie. Przypominam sobie
częstotliwość z jaką św. Josemaría
czytał katechizm św. Piusa V (wtedy
nie było jeszcze aktualnego
katechizmu), oraz katechizmu św.
Piusa X, którego lekturę zalecał
osobom, z którymi rozmawiał.

Wierzę w jednego Boga, Ojca
wszechmogącego, Stworzyciela nieba
i ziemi, wszystkich rzeczy widzialnych
i niewidzialnych.[8] Pierwszy artykuł
Credo wyraża wiarę Kościoła w
istnienie Boga osobowego,
stworzyciela wszystkich rzeczy, oraz
tego, które je utrzymuje w istnieniu,
który rządzi całym wszechświatem, a
w sposób szczególny rządzi ludźmi
poprzez swoją opatrzność.
Rzeczywiście – gdy patrzymy
czystymi oczyma, wszystko głośno
nam mówi o tym Bogu i
Stworzycielu naszym. Pan, który
wynagrodził wiarę Piotra, czyniąc



z niego Głowę swego Kościoła
świętego (por. Mt16, 13-19),
wynagradza i nas, wierzących
chrześcijan, nowym światłem.
Doprawdy, to co można wiedzieć o
Bogu, staje się dla nich – dla
wierzących - jawne, ponieważ Bóg
im to objawił: od stworzenia
świata, to, co w Bogu niewidzialne
- Jego wiekuista moc oraz boskość
– staje się widzialne dzięki dziełom
Bożym (por. Rm1, 20)[9].Sugeruję
Wam, jak już napisałem, abyście
odmawiali Credo z odnowioną wiarą,
abyście je głosili z radością, i abyście
odnajdywali schronienie w tych, tak
niezbędnych dla chrześcijan,
prawdach.

Wszyscy wiemy, że na skutek
grzechu pierworodnego, natura
ludzka została głęboko zraniona. To
zranienie utrudniło poznanie Boga
samym naturalnym światłem
rozumu ludzkiego w sposób jasny,
pewny i bez domieszki błędu.[10] Z



tego właśnie powodu, Bóg, w swojej
nieskończonej dobroci i miłosierdziu,
objawiał się stopniowo – na
przestrzeni Starego Testamentu -, aż
do momentu, w którym dopełnił
objawienia poprzez Jezusa
Chrystusa. Posyłając do nas swojego
Syna w ciele, pokazał nam nie tylko
te prawdy, które zaciemnił grzech,
lecz także intymność swego boskiego
życia. Na łonie jedynej natury Boga,
od całej wieczności, współistnieją
trzy odrębne Osoby: Ojciec, Syn i
Duch święty, nierozerwalnie
złączone we wspaniałej i
niewypowiedzianej wspólnocie
miłości. „Tajemnica Trójcy Świętej
jest centralną tajemnicą wiary i życia
chrześcijańskiego. Jest tajemnicą
Boga w sobie samym, a więc źródłem
pozostałych tajemnic oraz światłem,
które je oświeca.”[11] “Trójca jest
tajemnicą wiary w sensie ścisłym,
jedną z ‘ukrytych tajemnic Boga,
które nie mogą być poznane, jeśli nie



są objawione przez Boga’” (Sobór
Watykański I: DS 3015).[12]

Najpiękniejszy dar, jaki
otrzymaliśmy od Pana, to właśnie to
objawienie jego intymnego życia, i
umożliwienie nam wzięcia w nim
udziału poprzez łaskę. Jest to
całkowicie darmowy dar, owoc
wyłącznie Jego dobroci. Z tego
powodu logiczna jest ta rada naszego
Założyciela: powinniśmy zawsze
odmawiać Credo w duchu
adoracji, pełnej miłości i pochwały
kontemplacji.[13]

Zanoszę prośbę do św. Josemaríi,
abyśmy umieli wysilać się, by
wymawiać słowo credo, wierzę, z tą
samą pasją, z jaką on to robił, przy
wielu okazjach w ciągu dnia. Radził
nam również: Naucz się wielbić
Ojca i Syna, i Ducha Świętego.
Naucz się żywić szczególne nabo‐
żeństwo do Trójcy Świętej: wierzę
w Boga Ojca, wierzę w Boga Syna,



wierzę w Boga Ducha Świętego;
ufam Bogu Ojcu, ufam Bogu
Synowi i ufam Bogu Duchowi
Świętemu; kocham Boga Ojca,
kocham Boga Syna i kocham Boga
Ducha Świętego. Wierzę, ufam i
kocham Trójcę
Przenajświętszą[14]. I
kontynuował: To nabożeństwo jest
niezbędne jako nadarzyrodzone
ćwiczenie duszy, które wyraża się
w porywach serca, choć nie
zawsze przyobleka się w słowa.
[15] Czy umiemy wykorzystać te
rady? Czy pragniemy „wierzyć”, tak
jak Bóg tego od nas oczekuje? Czy ta
pewność wiary w Boga
wszechmogącego i wiecznego daje
nam poczucie bezpieczeństwa?

Pierwszy artykuł Credo stanowi
solidną skałę, na której opiera się
chrześcijańska wiara i postępowanie.
Tak jak to powiedział Benedykt XVI
w wigilię inauguracji Roku Wiary: 
musimy nauczyć się najprostszej i



najbardziej podstawowej lekcji
Soboru, to znaczy, że
chrześcijaństwo w swej istocie
polega na wierze w Boga, który jest
miłością trynitarną oraz na
spotkaniu indywidualnym i
wspólnotowym z Chrystusem,
który ukierunkowuje i prowadzi
przez życie: cała reszta z tego
wypływa. (…) Sobór nam
przypomina, że Kościół we
wszystkich swych częściach
składowych ma zadanie, nakaz
przekazywania słowa miłości Boga,
który zbawia, aby było wysłuchane
i przyjęte to Boże wezwanie, które
zawiera w sobie nasze wieczne
szczęście.[16]

Jest więc konieczne, aby coraz
bardziej zgłębiać tę pierwszą
formułę Credo. Wierzę w Boga!: ta
pierwsza afirmacja ukazuje się nam
jako najbardziej podstawowa. Całe
wyznanie wiary mówi nam o Bogu, a
jeśli odnosi się również do człowieka



i świata, to czyni to w Kontekście ich
relacji z Bogiem. Pozostałe artykuły
tego wyznania wiary zależą od
pierwszego. Zachęcają nas do
lepszego poznawania Boga takim,
jakim stopniowo objawił się ludziom.
Z tego względu, ponieważ zawiera
coś tak bardzo podstawowego, nigdy
nie możemy się zmęczyć przekazując
go innym. Tak jak wam
przypominałem na początku tego
listu, nie zabraknie nam Bożej
pomocy w wypełnianiu tego zadania.

W miesiącu listopadzie, liturgia
zachęca nas abyśmy szczególnie
rozważali prawdy ostateczne. Wraz
ze św. Josemaríą, powtarzam wam: 
nie możemy nigdy stracić sprzed
oczu celu, do którego zostaliśmy
stworzeni. Jaką korzyść będzie
miał człowiek, jeśli zdobędzie cały
świat, ale straci swoje życie? Albo
co może dać człowiek w zamian za
swoje życie? (Mt 16,26). Nasz
ostateczny cel jest jedyny i



nadprzyrodzony, i zawiera w
sobie, udoskonala oraz podnosi
nasz naturalny cel, ponieważ
łaska zakłada, uzdrawia, podnosi
i potęguje naturę.[17]

Przekonajmy się, że gdy będziemy
żyć treścią Credo, gdy je włączymy w
całą naszą egzystencję, to lepiej
zrozumiemy i będziemy bardziej
kochać naszą wspaniałą zależność od
Boga, oraz odczuwać tę
nieporównywalną radość
świadomego bycia jego dziećmi. 
Katechizm Kościoła Katolickiego
przypomina nam, że wiara ma
ogromne konsekwencje dla naszego
życia. Na pierwszym miejscu
pozwala nam poznać wielkość i
majestat Boga, adorując Go; trwać w
stałym dziękczynieniu za Jego dary;
poznawać prawdziwą godność
wszystkich ludzi, którzy są stworzeni
na obraz i podobieństwo Boże i
dlatego są godni czci i szacunku;
dobrze użytkować rzeczy, które Pan



stworzył dla nas; okazywać Mu
zaufanie we wszystkich
okolicznościach, a szczególnie w
przeciwnościach.[18]

Zanim zakończę ten list, chciałbym
Wam zaproponować, abyśmy
wyraźnie spotęgowali naszą
modlitwę w intencji owoców
Zgromadzenia Synodu Biskupów na
temat nowej ewangelizacji, które
zakończyło się kilka dni temu.
Miejmy pragnienie, aby na całym
świecie – od bieguna po biegun – był
odczuwalny powiew Ducha Świętego
poruszający serca wiernych ka‐
tolików do aktywnej współpracy w
tej nowej wiośnie wiary, którą Ojciec
Święty usilnie promuje.

W sposób szczególny polecajcie
waszych braci, którzy otrzymają
święcenia diakonatu dnia 3
bieżącego miesiąca w Bazylice św.
Eugeniusza. I pomnóżmy nasze akty
dziękczynienia Trójcy



Przenajświętszej myśląc o
zbliżającym się 28 listopada. Tego
dnia minie trzydzieści lat od
erygowania Opus Dei jako Prałaturę
Personalną. Ileż od tego czasu
wyrosło duchowych owoców!
Wspominał to już wtedy nasz
umiłowany don Álvaro, pisząc, że
wraz ze spełnieniem się intencji
specjalnej naszego Ojca, rozleją się na
Dzieło wszelkie pozostałe dobra: 
ómnia bona páriter cum illa![19]

Niech nasza wdzięczność dojdzie do
Nieba poprzez ręce Najświętszej
Maryi Panny, oraz poprzez
wstawiennictwo pierwszego
następcy św. Josemaríi, który tyle się
modlił, cierpiał i pracował, aby to
zadanie, powierzone mu przez
naszego Założyciela, stało się
rzeczywistością. Sposób, w jaki każdy
i każda z nas może skonkretyzować
swoją wdzięczność, jest w zasięgu
naszej ręki, a jest nią solidna
wierność Bogu i codzienne



rozpoczynanie naszej walki by
obcować z Nim w większą
intymnością.

Z miłością błogosławi Was

wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 1 listopada 2012 r.

--------------------------------------------------------------------------

[1]. Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 17-
X-2012

[2]. Tamże.

[3]. Św. Josemaría, List 19-III-1967, nr
5

[4]. Tamże.

[5]. Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 17-
X-2012



[6]. Św. Josemaría, List 19-III-1967, nr
42

[7]. Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 17-
X-2012

[8]. Mszał Rzymski, Credo (Symbol
Nicejsko-Konstantynopolitański)

[9]. Św. Josemaría, List 19-III-1967, nr
55

[10]. por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 36-38

[11]. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 234

[12]. Tamże, nr 237

[13]. Św. Josemaría, List 19-III-1967,
nr 55

[14]. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 296

[15]. Tamże.



[16]. Benedykt XVI, Przemówienie
podczas audiencji generalnej, 10-
X-2012

[17]. Św. Josemaría, List 19-III-1967,
nr 59

[18]. por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 222-227

[19]. Sb 7, 11. Por. List, 28-XI-1982, nr
4 (Cartas de familia, tom II, nr 313)

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-listopad-2012/

(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-listopad-2012/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-listopad-2012/

	List od Prałata (listopad 2012)

