
opusdei.org

List od Prałata
(Listopad 2009)

"W tych miesiącach mamy
nową okazję, aby głębiej
uświadomić sobie czym jest
powszechne powołanie do
świętości i do apostolstwa, i aby
bardziej zdecydowanie na nie
odpowiedzieć" - pisze w liście
bp Echevarria.

10-11-2009

Najdrożsi, niech Jezus zachowa moje
córki i moich synów!



Na początku listopada
przypadającego w Roku Kapłańskim,
myślę z radością o dwóch
liturgicznych świętach
podkreślających kapłański charakter
Ludu Bożego: są to uroczystości
Wszystkich Świętych oraz Chrystusa
Króla. Pierwsza z nich, którą
obchodzimy dzisiaj, ukazuje
kapłaństwo Chrystusa w Jego
członkach, w chrześcijanach. Druga
natomiast, przypadająca 22
listopada, wyraża prawdę, że nasza
Głowa, Jezus Chrystus, jest 
wiekuistym Kapłanem i Królem
Wszechświata [1], który przekaże
królowanie Bogu i Ojcu, gdy pokona
wszelką Zwierzchność, Władzę i Moc 
[2].

Obie uroczystości stanowią okazję do
zastanowienia się nad godnością
powołania chrześcijańskiego. Św.
Piotr w swoim pierwszym liście,
mówi do nas, ochrzczonych: Wy zaś
jesteście wybranym plemieniem,



królewskim kapłaństwem, świętym
narodem, ludem Bogu na własność
przeznaczonym, abyście ogłaszali
dzieła potęgi Tego, który was wezwał
z ciemności do przedziwnego swojego
światła, wy, którzyście byli nie-ludem,
teraz zaś jesteście ludem Bożym,
którzyście nie dostąpili miłosierdzia,
teraz zaś jako ci, którzy miłosierdzia
doznali [3]. Książę Apostołów
stwierdza, że Bóg czyniąc nas swoimi
dziećmi dzięki łasce Ducha Świętego,
włączył nas do nowego Ludu Bożego
– Kościoła. Dzieje się to nie przez
urodzenie, ale przez włączenie w
Chrystusa. Dzięki temu
niesłychanemu, darmowemu i
niezasłużonemu wybraństwu – jako
uczestnicy w kapłaństwie Chrystusa
– jesteśmy zaproszeni, by głosić Bożą
wspaniałość naszym przykładem,
słowem i czynami.

Podziwiajmy dobroć Boga Ojca i
dziękujmy Mu. Nie tylko wysłał
Swojego Syna na świat, aby nas



zbawić, ale zechciał, aby Odkupienie
dotarło do wszystkich ludzi, aż do
końca czasów, za pośrednictwem
Kościoła, który jest Ciałem Chrystusa
i Jego zbawczą obecnością w czasie i
przestrzeni. Św. Augustyn mówi, że
„tak jak nazywamy chrześcijanami
wszystkich ochrzczonych na mocy
tego samego krzyżma, tak też
wszystkich nazywamy kapłanami,
ponieważ są członkami tego samego
Kapłana” [4]. Nasz Ojciec często
rozważał jak wielki to dar i zachęcał,
abyśmy wszyscy mieli te uczucia,
które miał Chrystus [5]. Powinniśmy
zatem pomyśleć: w jakim stopniu
staram się przyswoić całe to
bogactwo?

Powszechne powołanie do świętości i
apostolstwa ma swój korzeń w
Chrzcie świętym. Kapłaństwo
powszechne ma pierwszeństwo
przed kapłaństwem urzędowym;
drugie służy pierwszemu. Bez
odnowienia przez Chrzest nie byłoby



księży, ponieważ sakrament ten
otwiera drzwi wszystkim pozostałym
sakramentom. Bez kapłaństwa
urzędowego natomiast nie
moglibyśmy iść naprzód drogą
świętości, ponieważ to ono zapewnia
głoszenie ludziom nauki Chrystusa,
włącza ich w życie Chrystusa
poprzez sakramenty – szczególnie
Eucharystię – i kieruje ku niebu.
„Kapłaństwo zaś powszechne
wiernych i kapłaństwo urzędowe,
czyli hierarchiczne, choć różnią się
istotą a nie stopniem tylko, są sobie
jednak wzajemnie
przyporządkowane; jedno i drugie
bowiem we właściwy sobie sposób
uczestniczy w jednym kapłaństwie
Chrystusowym” [6].

Święty Proboszcz z Ars żywo wyrażał
potrzebę kapłaństwa urzędowego.
Benedykt XVI przytacza niektóre jego
stwierdzenia w liście napisanym z
okazji Roku Kapłańskiego: „Bez
księdza śmierć i męka Naszego Pana



nie służyłaby do niczego. To ksiądz
kontynuuje na ziemi dzieło
zbawienia... Na co zdałby się dom
pełen złota, gdyby nie było w nim
nikogo, kto otworzyłby nam doń
drzwi? Ksiądz ma klucze do skarbów
niebieskich: to on otwiera bramę: on
jest ekonomem dobrego Boga;
zarządcą Jego dóbr... Zostawcie
parafię na dwadzieścia lat bez
księdza, zagnieżdżą się w niej
bestie... Ksiądz nie jest kapłanem dla
siebie, jest nim dla was” [7]. Czy
codziennie z wiarą modlimy się, aby
nie brakowało świętych kapłanów?
Czy uważamy za nasz chrześcijański
obowiązek błagać Pana żniwa o
wysłanie robotników na Jego pole, w
liczbie wystarczającej do
zaspokojenia tylu potrzeb na całym
świecie?

Wróćmy jednak do dzisiejszej
liturgii, która podkreśla kapłański
charakter Ludu Bożego. Apokalipsa
ukazuje nam w zadziwiającej wizji 



wielki tłum, którego nie mógł nikt
policzyć, z każdego narodu i
wszystkich pokoleń, ludów i języków,
stojący przed tronem i przed
Barankiem. Odziani są w białe szaty,
a w ręku ich palmy. I głosem
donośnym tak wołają: „Zbawienie
Bogu naszemu, Zasiadającemu na
tronie i Barankowi” [8]. Ów wielki
tłum wraz z Aniołami oddający
pokłon Najświętszej Trójcy, to święci,
niektórzy znani, ale w większości
nieznani. Widać tu końcowy etap
Ludu Bożego, który obejmuje
świętych Starego Testamentu,
poczynając od sprawiedliwego
Abla i wiernego patriarchy
Abrahama, oraz świętych Nowego
testamentu, licznych męczenników
z początków chrześcijaństwa, a
także błogosławionych i świętych z
późniejszych wieków, aż po
świadków Chrystusa w naszych
czasach. Łączy ich wszystkich
pragnienie realizowania w swoim
życiu Ewangelii, pod natchnieniem



odwiecznego ożywiciela Ludu
Bożego, jakim jest Duch Święty [9].

Zarówno kapłaństwo urzędowe jak i
kapłaństwo powszechne są dla
uświęcenia ludzi. Księża działając na
mocy Chrystusa Głowy Kościoła,
realizują swoje kapłaństwo
urzędowe głosząc Słowo Boże,
udzielając sakramentów i prowadząc
wiernych do życia wiecznego jako
pasterze, jako widzialne narzędzia
Najwyższego i Wiecznego Kapłana.
Jednak wierni świeccy także mają
udział w realnym kapłaństwie i na
swój sposób spełniają potrójny urząd
Chrystusa Kapłana. Św. Josemaría
tłumaczy, że wszyscy chrześcijanie
bez wyjątku zostaliśmy
ustanowieni kapłanami swojego
własnego życia, dla składania
duchowych ofiar, przyjemnych
Bogu przez Jezusa Chrystusa (1P
2,5), aby każdy z naszych czynów
wykonywać w duchu
posłuszeństwa woli Bożej,



kontynuując w ten sposób misję
Boga-Człowieka [10].

Nie potrzeba żadnego specjalnego
polecenia ze strony władz Kościoła,
aby czuć się przynaglonym do
wzięcia udziału w zbawczej misji. 
Apostoł – to chrześcijanin, który
czuje się wszczepiony w Chrystusa,
utożsamiony z Chrystusem
poprzez Chrzest; uzdolniony do
walki dla Chrystusa poprzez
Bierzmowanie; powołany do
służenia Bogu przez swoje
działanie w świecie na mocy
powszechnego kapłaństwa
wiernych, które daje mu swego
rodzaju uczestnictwo w
kapłaństwie Chrystusa. Chociaż
bowiem w swej istocie różni się
ono od tego uczestnictwa, jakie
stanowi kapłaństwo urzędowe, to
jednak uzdalnia do brania udziału
w kulcie Kościoła i do pomagania
ludziom na ich drodze do Boga,
poprzez świadectwo słowa i



przykładu, poprzez modlitwę i
pokutę [11].

Często zatrzymujmy się nad
pytaniem, co to znaczy być
chrześcijaninem. Mamy nieść
Chrystusa ludzkości i prowadzić
ludzkość do Chrystusa.

W ciągu Roku Kapłańskiego
powinniśmy się modlić nie tylko o
świętość księży, ale też o świętość
całego ludu chrześcijańskiego. Dzięki
rodzinom, które swoim przykładem
chrześcijańskiego życia wychowują
dzieci w miłości do Boga, dzięki
mężczyznom i kobietom, którzy na
serio chcą spotkać Jezusa Chrystusa
w swoim codziennym życiu, wiele
młodych osób poczuje się
powołanymi przez Boga do
kapłaństwa urzędowego. W tych
miesiącach mamy nową okazję, aby
głębiej uświadomić sobie czym jest
powszechne powołanie do świętości i
do apostolstwa, i aby bardziej



zdecydowanie na nie odpowiedzieć,
bez połowiczności, nie dając się
zdominować różnym stanom ducha.
Jak wpływają na nas zmęczenie,
przeciwności, niepowodzenia? Czy
szybko tracimy pokój i nie uciekamy
się do Boga? Czy pamiętamy, że
Krzyż jest fundamentem i koroną
Kościoła?

Św. Josemaría otrzymał specjalne
światło od Boga, aby nauczać, jak
można pomóc w szerzeniu Królestwa
Bożego poprzez ziemskie czynności.
Akurat w dzień swojego odejścia z
tego świata przypomniał grupie
kobiet z Opus Dei, że one także, tak
jak wszyscy chrześcijanie, mają 
duszę kapłańską. Wiele lat wcześniej
napisał: zawsze i we wszystkim
mamy mieć – zarówno księża jak i
świeccy – duszę naprawdę
kapłańską i mentalność w pełni
świecką. Pozwoli nam to
zrozumieć i korzystać w osobistym
życiu z wolności, jaką cieszymy się



w Kościele i w rzeczach
doczesnych, ze świadomością, że
jesteśmy jednocześnie
obywatelami państwa Bożego
(por. Ef 2,19) i państwa ludzkiego 
[12].

Podkreślam, że dusza kapłańska
wiedzie ochrzczonych do dzielenia
uczuć Chrystusa, daje głód
zjednoczenia się z Nim codziennie na
Mszy świętej i w ciągu całego dnia.
Duch kapłański wzmaga świętą
ambicję służenia, ze szczerym i
konkretnym zaangażowaniem, na
rzecz dobra duchowego i
materialnego innych; skłania do
głębokiej troski o dusze, daje gorliwe
pragnienie współodkupiania z
Chrystusem, w jedności z Matką
Bożą, w synowskiej bliskości z
Papieżem; porusza do
zadośćuczynienia za grzechy własne
i grzechy wszystkich ludzi... Do
miłości Boga i bliźniego w służbie
Kościołowi i duszom, bez mówienia



nigdy dosyć. Św. Josemaría streszczał
to następująco: Proszę Boga dla
was wszystkich o duszę
kapłańską. Musicie się starać, aby
dzięki niej wszystkie wasze
codzienne zajęcia, całe wasze
życie stało się ciągłym
oddawaniem Bogu chwały: ciągłą
modlitwą i zadośćuczynieniem,
prośbą i ofiarą za ludzi. Wszystko
to zaś w bliskim i wytrwałym
zjednoczeniu z Jezusem
Chrystusem w Świętej Ofierze
Ołtarza [13].

We Mszy świętej nasze czyny zyskują
wieczną wartość. To czas, kiedy
chrześcijanin nabiera pełnej
świadomości swojego zobowiązania,
aby pomóc Jezusowi w uświęcaniu
wszystkich dziedzin ludzkich,
poprzez ofiarowanie swojego życia i
całej swej działalności. „Altare Dei est
cor nostrum”[14], powiedział św.
Grzegorz Wielki, ołtarzem Boga jest
nasze serce. Powinniśmy służyć Mu



nie tylko na ołtarzu, ale na całym
świecie, który jest dla nas
ołtarzem. Wszystkie czyny ludzi
wykonywane są jakby na ołtarzu.
Każdy z was jako dusza
kontemplacyjna, całością swojego
dnia ofiaruje swoją mszę,
trwającą dwadzieścia cztery
godziny, aż zacznie się kolejna
msza, która potrwa kolejne
dwadzieścia cztery godziny. I tak
aż do końca życia [15].

Wszyscy wierni powinni starać się
przekazywać prawdy Boże, bo jest to
przejaw ich udziału w prorockiej
misji Chrystusa. Jest wiele
możliwości uczestniczenia w misji
ewangelizacyjnej Kościoła. W
każdym razie u podstaw wszelkiej
pracy apostolskiej znajduje się
rozkaz Chrystusa skierowany do
wszystkich chrześcijan: Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody (...).
Uczcie je zachowywać wszystko, co
wam przykazałem [16].



Do uświęcania wszystkich dziedzin
życia skłania też udział w
królewskiej misji Chrystusa. Dzieje
się to poprzez porządkowanie spraw
świeckich po myśli Bożej [17] i
działanie w świecie niczym zaczyn 
[18], aby postawić Chrystusa na
szczycie wszystkich dziedzin życia.
„Otrzymane przez nas na Chrzcie
kapłaństwo powszechne – tłumaczył
biskup Álvaro, idąc za nauczaniem
św. Josemarii – jest królewskie (zob.
1P 2,9), ponieważ ofiarując Bogu to,
czym jesteśmy i co posiadamy oraz
wszystkie szlachetne działania
realizowane według myśli Bożej,
jesteśmy królestwem Chrystusa i
królujemy wraz z Nim” [19].

Św. Josemaría uczył też, że częścią
konkretnej misji, jaką Bóg mu
powierzył, jest to, aby uobecnianie
kapłaństwa Chrystusa według ducha
Opus Dei miało zarówno w
przypadku księży jak i świeckich
ważną cechę mentalności świeckiej,



właściwej dla ich świeckiej kondycji i
ich sytuacji w świecie. W ten sposób
księża i świeccy współpracują w
wypełnianiu jednej jedynej misji
Kościoła, każdy według otrzymanych
darów, szanując sytuację każdego.
Świeccy pełnią swoją misję w
strukturach świata, ożywiając je
duchem Chrystusa, księża natomiast
poprzez głoszenie Słowa Bożego i
udzielanie sakramentów. Dzięki
temu – mówi św. Josemaría – księża
nie przeszkadzają świeckim ani
świeccy księżom. Oby nie było
księży, którzy wtrącają się w
rzeczy świeckich, ani świeckich,
którzy wtrącają się w sferę
właściwą księżom [20].

28 listopada przypada kolejna
rocznica erygowania Opus Dei jako
prałatury personalnej. Dziękujmy
Bogu i starajmy się przekazać
głębokie znaczenie teologiczne i
duchowe organicznej współpracy
księży i świeckich w Opus Dei,



mającej na celu udział w misji
Kościoła. Dokonuje się to przede
wszystkim poprzez świadectwo
spójnego życia chrześcijańskiego w –
jak nazywa to Apostoł – stanie, w
jakim został powołany [21]: jako 
stuprocentowi księża lub świeccy. W
ten sposób będziemy skutecznie
służyć Kościołowi, co zawsze było
naszym celem. Tym bardziej
potrzeba tego teraz, kiedy myli się
laikat z laicyzacją, która usiłuje
usunąć Boga ze struktur ziemskich.
Trzeba szerzyć zdrowego ducha
świeckiego, o czym przy różnych
okazjach mówi Ojciec Święty [22].

Za kilka dni, 7 listopada, wyświęcę
na diakonów 32 wiernych Opus Dei.
Prośmy Boga, aby byli Jego dobrymi i
świętymi kapłanami. Módlmy się
wciąż za Osobę i intencje Papieża, za
Jego współpracowników, za księży i
diakonów, za kandydatów do
kapłaństwa na całym świecie.
Wspominamy także dzień, kiedy



Najświętsza Maryja Panna okazała
swoją czułość naszemu Ojcu,
pozwalając mu znaleźć „różę” w
Rialp. Zwróćmy się do Niej, aby
uprosiła nam u Boga wonną „różę”
wierności. Liczymy także na pomoc
wszystkich tych, którzy byli przed
nami. Podczas tego miesiąca
umocnijmy naszymi modlitwami za
zmarłych jedność Kościoła
triumfującego, cierpiącego i
walczącego.

Z miłością błogosławi was

wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 1 listopada 2009 r.

--------------------------------------------------------

[1]. Mszał Rzymski, Uroczystość
Jezusa Chrystusa Króla
Wszechświata, Prefacja. [2]. Zob. 1
Kor 15,24.



[3]. 1 P 2,9-10.

[4]. Św. Augustyn, Państwo Boże XX,
10.

[5]. Zob. Flp 2,5.

[6]. Sobór Watykański II, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, nr 10.

[7]. Św. Jan Maria Vianney cytowany
przez Benedykta XVI w Liście do
Kapłanów, 16 VI 2009.

[8]. Ap 7,9-10.

[9]. Benedykt XVI, Homilia w
Uroczystość Wszystkich Świętych, 1
XI 2006.

[10]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 96.

[11]. Ibid. nr 120.

[12]. Św. Josemaría, List 2 II 1945, nr
1.



[13]. Św. Josemaría, List 28 III 1955,
nr 4.

[14]. Św. Grzegorz Wielki, Moralia
25,7,15.

[15]. Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 19 III 1968.

[16]. Mt 28,19-20.

[17]. Zob. Sobór Watykański II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, nr 31.

[18]. Zob. Sobór Watykański II,
dekret Apostolicam actuositatem, nr
2.

[19]. Bp Álvaro del Portillo, List
pastoral, 9 I 1993, nr 11.

[20]. Św. Josemaría, List 19 III 1954,
nr 21.

[21]. 1 Kor 7,20.



[22]. Zob. Benedykt XVI,
Przemówienie 18 V 2006 i 11 VI 2007.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-listopad-2009/

(18-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-listopad-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-listopad-2009/

	List od Prałata (Listopad 2009)

