
opusdei.org

List od Prałata
(Lipiec 2010)

"Dusza potrzebuje pozostawać
w kontakcie z Bogiem przez
dwadzieścia cztery godziny na
dobę". Zapraszamy do lektury
listu Prałata Opus Dei z tego
miesiąca.

09-07-2010

Najdrożsi: niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!

Minęło trzydzieści pięć lat od dnia 26
czerwca 1975 roku, w którym Bóg
wezwał naszego Ojca do radowania



się na zawsze Jego obecnością w
Niebie. Podobnie jak przy okazji
poprzednich rocznic, niezliczone
osoby uczestniczyły w Mszach ku
czci św. Josemaríi odprawianych na
całym świecie w dniu jego
liturgicznego święta. Ze wszystkich
stron wznosiło się do Pana
intensywne dziękczynienie za
udzielenie światu i Kościołowi pas‐
terza takiego jak nasz święty
Założyciel, będący wzorem
postępowania chrześcijańskiego i
cennym orędownikiem we wszelkich
naszych potrzebach duchowych i
materialnych.

Niedawna uroczystość stanowi
ponadto okazję do głębokiego
rozważenia orędzia, jakie św.
Josemaría, z woli Bożej,
rozpowszechniał wśród mężczyzn i
kobiet: że z pomocą łaski możemy i
powinniśmy osiągnąć świętość – to
znaczy doskonałość w miłości, pełne
zjednoczenie z Bogiem – poprzez



wierną i dobrze wykonaną pracę
zawodową oraz w pozostałych
zwyczajnych okolicznościach
życiowych.

Zatrzymajmy się nad tym, co stanowi
jądro tej nauki: nad potrzebą starań,
aby przemieniać pracę – jakąkolwiek
pracę, fizyczną czy umysłową – w
prawdziwą modlitwę. Ewangelia
jasno mówi o tej konieczności:
“zawsze powinni się modlić i nie
ustawać” [1], a św. Paweł,
przywołując to nauczanie, dodaje: 
sine intermissione orate[2] –
nieustannie się módlcie. Zalecenie to
ma siłę nakazu. Lecz nie byłoby
możliwe wprowadzenie go w życie,
gdybyśmy interpretowali je mylnie
jako konieczność nieustannego
odmawiania modlitw ustnych czy
myślnych, co jest w naszej sytuacji
ziemskiej niemożliwe. Realizacja
naszych zajęć – rodzinnych,
zawodowych, społecznych,
sportowych, itd. – często wymaga cał‐



kowitego zaangażowania naszej
pamięci, umysłu oraz
zdecydowanego wysiłku woli; do‐
dajmy do tego jeszcze potrzebę
poświęcenia koniecznego czasu na
sen. Tutaj przypomina mi się wielka
radość św. Josemaríi, kiedy po wielu
latach głoszenia, że nawet sen mo‐
żemy przemienić w modlitwę,
napotkał tekst św. Hieronima
wyrażający taką samą myśl [3].

Lecz powinniśmy rozważyć to
wezwanie Jezusa w całej jego głębi.
Zaprasza On nas do ożywiania całej
egzystencji ludzkiej, we wszystkich
jej wymiarach, pragnieniem prze‐
mieniania jej w modlitwę ciągłą jak
bicie serca [4], choć często nie
wyrażoną słowami. Tego nauczał św.
Josemaría swoje córki i synów oraz
wszystkie osoby pragnące uświęcać
się zgodnie z duchem Dzieła.
Powtarzał: orężem Opus Dei nie jest
praca: jest nim modlitwa. Dlatego



przemieniamy pracę w modlitwę i
mamy duszę kontemplacyjną [5].

Przemieniać pracę w modlitwę. To
codzienne staranie, by postępować
jak kobiety i mężczyźni
kontemplacyjni, w najróżniejszych
okolicznościach życiowych, ukazuje
nam ambitną metę, czyli świętość,
która – bądźmy przekonani – staje się
dostępna dzięki wsparciu łaski.
«Należy żyć duchowością, która
pomoże wierzącym uświęcać się
poprzez swoją pracę» [6] powiedział
Papież w odniesieniu do postaci św.
Józefa. Jedynie stawiając zwyczajną
pracę w wewnętrznej relacji z
pragnieniem świętości możliwe jest
dla ogromnej większości chrześcijan
poważne dążenie do pełni życia
chrześcijańskiego.

Przypominam sobie, z jakim
dziękczynieniem w duszy nasz Ojciec
czytał listy od swoich córek i synów.
Wzruszył się bardzo, kiedy pewien



rolnik, jeden z wiernych Dzieła,
napisał do niego, że wstaje bardzo
wcześnie rano i prosi Pana Boga,
żeby nasz Ojciec odpoczywał we śnie.
Potem pisał, że podczas orania pola
traktorem odmawia „Pomnij, o
Najświętsza Matko…” oraz inne
modlitwy. Nasz Założyciel ogromnie
się cieszył, widząc rzeczywistość
życia kontemplacyjnego w pracy na
roli.

W liście apostolskim, jaki Sługa Boży
Jan Paweł II napisał wzywając do
świętości na początku nowego
tysiąclecia, znajdujemy następujące
słowa: «nie należy mylnie pojmo‐
wać tego ideału doskonałości jako
swego rodzaju wizji życia
nadzwyczajnego, dostępnego
jedynie wybranym «geniuszom»
świętości. Drogi świętości są
wielorakie i dostosowane do
każdego powołania. (…) Dzisiaj
trzeba na nowo z przekonaniem
zalecać wszystkim dążenie do tej



«wysokiej miary» zwyczajnego
życia chrześcijańskiego. Całe życie
kościelnej wspólny i
chrześcijańskich rodzin winno
zmierzać w tym kierunku» [7].

Nasz Ojciec mówił o tym wiele razy,
głosząc, że kontemplacja nie jest
czymś dla uprzywilejowanych.
Pewne osoby– wyjaśniał obrazowo,
aby słuchacze dobrze to zapamiętali
– mające jedynie podstawowe
pojęcie o religii, myślą, że osoby
kontemplacyjne przebywają cały
czas jakby w „ekstazie”. Ale to
wielka naiwność. Zakonnicy, w
swoich klasztorach, cały dzień
poświęcają tysięcznym pracom:
sprzątaniu domu i zajęciom, z
których się utrzymują. Często
piszą do mnie zakonnicy i
zakonnice życia
kontemplacyjnego, z zapałem i
serdecznością dla Dzieła, mówiąc,
że dużo się za nas modlą.
Rozumieją to, czego nie rozumie



wielu ludzi: nasze świeckie życie
kontemplacyjnych pośród świata,
wśród doczesnych zajęć. Naszą
„celą” jest ulica: takie jest nasze
„zamknięcie”. Czy sól ma być
zamykana? Mamy się starać, by
nic nie było mdłe. Dlatego
miejscem naszego skupienia
powinny być wszystkie rzeczy
świata [8]. Tak jak organizm
potrzebuje powietrza do oddychania
i krążenia krwi dla podtrzymania
życia, tak dusza potrzebuje
pozostawać w kontakcie z Bogiem
przez dwadzieścia cztery godziny na
dobę. Dlatego autentyczna
pobożność skłania do tego, by
wszystko odnosić do Pana: pracę i
odpoczynek, radości i smutki,
sukcesy i porażki, sen i czuwanie. Jak
pisał ks. Álvaro w 1984 roku:
«między doczesnymi zajęciami a
życiem duchowym, między pracą a
modlitwą nie powinno mieć miejsce
coś w rodzaju „zawieszenia broni”,
bardziej lub mniej udane; powinno



istnieć pełne zjednoczenie,
zespolenie nie pozostawiające nic na
zewnątrz. Praca ożywia modlitwę, a
modlitwa przesyca sobą pracę» [9].

Dla osiągnięcia tego celu, oprócz
pomocy łaski, wymagany jest stały
osobisty wysiłek, który konkretyzuje
się często poprzez rzeczy drobne:
odmówienie aktu strzelistego lub
krótkiej modlitwy ustnej podczas
przerwy w pracy lub
przemieszczania się; pełne miłości
spojrzenie na krucyfiks lub obrazek
Matki Bożej dyskretnie przez nas
umieszczony w miejscu naszej pracy,
itp. To wszystko pomaga, by dusza
była cały czas w głębi zwrócona ku
Panu Jezusowi, co powinniśmy
codziennie wzmacniać podczas Mszy
św. oraz w czasie poświęconym
specjalnie na modlitwę. I w ten
sposób, choć w wielu chwilach
będziemy skoncentrowani na
różnych zajęciach, mając umysł
zajęty w pełni realizowaniem



poszczególnych prac, dusza
pozostanie skupiona na Panu i
utrzyma z Nim dialog, który nie
składa się ze słów, a nawet nie ze
świadomych myśli, lecz z uczuć
serca, pragnienia wykonywania
wszystkiego, nawet rzeczy
najmniejszych, z Miłości, przez
ofiarowywanie tego, co robimy.

Jeśli postępujemy w ten sposób,
praca zawodowa staje się areną do
ćwiczenia najróżniejszych cnót
ludzkich i nadprzyrodzonych:
pracowitości, porządku,
wykorzystania czasu, siły kończenia
zadań, pamiętania o małych
rzeczach… oraz wielu innych
szczegółów dbałości o innych,
będących przejawem szczerej i
delikatnej miłości.

Bądźcie pewni, że wcale nie jest
trudno przemienić pracę w
modlitewny dialog. Kiedy tylko
ofiarujemy ją Bogu i



przystępujemy do niej, Bóg już nas
słyszy i wspomaga. Stajemy się
duszami kontemplacyjnymi
pośród naszych codziennych
zajęć! Ogarnia nas coraz większa
pewność, że On na nas patrzy i
może żąda teraz od nas jakiegoś
nowego przezwyciężenia się,
drobnego wyrzeczenia, miłego
uśmiechu dla kogoś, kto zjawia się
nie w porę, rozpoczęcia najpierw
mniej przyjemnego lecz
pilniejszego zadania, troski o za‐
chowanie porządku i wytrwałego
spełnienia do końca drobnego
nawet obowiązku, który można
było zaniedbać, albo
nieodkładania na jutro tego, co
powinniśmy zrobić dzisiaj. A
wszystko to po to, aby sprawić
radość naszemu Ojcu Bogu! I może
na twoim biurku lub w innym
dyskretnym miejscu umieścisz
krucyfiks, który dla ciebie stanowi
ów budzik ducha kontemplacji,
bowiem Ukrzyżowany stał się dla



ciebie niejako księgą, z której
sercem i myślą uczysz się, co
znaczy służyć [10].

Z tą samą siłą, z jaką zachęcał do
przemieniania pracy w modlitwę,
nasz Ojciec podkreślał konieczność
niezaniedbywania czasu
poświęconego wyłącznie Panu Bogu:
częstych Mszy i komunii św.,
modlitwy myślnej, odmawiania
Różańca i innych praktyk pobożności
o długiej tradycji w Kościele; z tym
większą starannością i uwagą, im
więcej trudności pojawia się w
związku z napiętymi godzinami
pracy, zmęczeniem czy okresami
oschłości, które prędzej czy później
pojawią się w życiu każdego. «Te
chwile – przypominał ks. Álvaro – nie
powinny być pojmowane jako
przerwanie czasu poświęconego
pracy; nie są jakby nawiasem w
ciągu dnia. Kiedy modlimy się, nie
porzucamy zajęć „świeckich”, by
zanurzyć się w zajęciach „świętych”.



Przeciwnie, modlitwa stanowi
najbardziej intensywny moment
postawy, która towarzyszy
chrześcijaninowi we wszystkich jego
zajęciach, i która tworzy więź
bardziej głęboką, gdyż bardziej
wewnętrzną, między pracą
wykonaną wcześniej i tą, do której
przystąpi niezwłocznie później. I
równolegle, to właśnie z pracy będzie
umiał uzyskać materiał do ożywania
modlitwy myślnej i ustnej, wciąż
nowe impulsy do adoracji,
wdzięczności i ufnego zawierzenia
Bogu» [11].

Za kilka dni wybieram się do
Ekwadoru, Peru i Brazylii, by tam
pobyć z moimi córkami i synami i
wzmacniać ich w pracy apostolskiej.
Proszę was, jak zawsze, abyście to‐
warzyszyli mi w tej podróży waszą
modlitwą, ofiarowaniem waszej
pracy lub waszego odpoczynku, jeśli
teraz cieszycie się przebywaniem na
wakacjach. Dbajcie o obcowanie z



Bogiem także w tych dniach,
pamiętając o czym uczył nas nasz
Ojciec: zawsze rozumiałem
odpoczynek jako oderwanie się od
codziennych zajęć, nigdy zaś jako
dni próżnowania.

Odpoczynek oznacza: gromadzenie
sił, pomysłów, planów… Innymi
słowami: zmiana zajęcia, aby
powrócić potem – z nowym zapałem
– do zwykłych zadań [12].

W tym miesiącu przypada także 75
rocznica dnia, w którym ukochany
ks. Álvaro odpowiedział Panu: „oto
jestem!”. Jego wstawiennictwu
powierzam waszą i moją wierność,
aby każdego dnia była jak z jednej
bryły, oraz abyście podtrzymywali
mnie w moich intencjach.

Z miłością was błogosławię,

wasz Ojciec

+ Javier



Pampeluna, 1 lipca 2010 r.

---------------------

[1]. Łk 18, 1.

[2]. 1 Ts 5, 17.

[3]. Por. Św. Hieronim, Traktat o
psalmach, Komentarz do Psalmu I
(CCL 78, 5-6).

[4]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 8.

[5]. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania rodzinnego, 23-IV-1959.

[6]. Benedykt XVI, Homilia, 19-
III-2006.

[7]. Jan Paweł II, List apostolski Novo
Millennio ineunte, 6-I-2001, nr 31.

[8]. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania rodzinnego, 30-X-1964.



[9]. ks. Álvaro del Portillo, Il lavoro si
trasformi in orazione, artykuł
opublikowany w magazynie "Il
Sabato", 7-XII-1984 ("Rendere
amabile la verità", Libreria Editrice
Vaticana, Roma 1995, str. 649).

[10]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 67.

[11]. ks. Álvaro del Portillo, op. cit.,
str. 650-651.

[12]. Św. Josemaría, Bruzda, nr 514.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-lipiec-2010/
(11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-lipiec-2010/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-lipiec-2010/

	List od Prałata (Lipiec 2010)

