
opusdei.org

List od Prałata
(Lipiec 2009)

W liście, jaki kieruje w tym
miesiącu bp Javier Echevarría
do wiernych Opus Dei, zachęca
on do wdzięczności Bogu za
wszystkich kapłanów, ponieważ
"Kapłaństwo to miłość Serca
Jezusowego".

07-07-2009

Najdrożsi: niech Jezus zachowa moje
córki i moich synów!

Tuż po wspomnieniu św. Josemaríi,
kieruję się sercem i umysłem ku



naszemu Ojcu, pragnąc uciekać się
do jego wstawiennictwa stale i
jeszcze bardziej intensywnie.
Refleksja nad jego powołaniem
kapłańskim, nad jego niezwykle
hojną odpowiedzią na to, co Pan
ukazał mu 2 października 1928 roku,
pozwala nam ponownie odkryć
niezmierzoną skuteczność świętego
kapłana. Ileż razy powtarzał nam, że
kapłani nie osiągają zbawienia sami:
zawsze idzie za nimi ogrom dusz!
Stąd potrzeba, abyśmy my,
chrześcijanie, modlili się
niezmordowanie za świętość safarzy
Chrystusa, aby oddając się w pełni
otrzymanemu zadaniu i będąc
wiernymi powołaniu otwierali drogę
do Nieba niezliczonej rzeszy ludzi.

Te refleksje nasuwają mi się stale w
tych pierwszych tygodniach Roku
kapłańskiego , zainaugurowanego
przez Papieża 19 czerwca, w
uroczystość Najświętszego Serca
Pana Jezusa. Ojciec Święty mówił w



swojej homilii: choć faktem jest, że
zaproszenie Jezusa do „wytrwania
w Jego miłości” (por. J 15, 9)
skierowane jest do każdego
ochrzczonego (…), zaproszenie to
wybrzmiewa z większą siłą dla nas
kapłanów; w szczególności w ten
wieczór, uroczyste rozpoczęcie
Roku kapłańskiego, jaki ogłosiłem
z okazji 150 rocznicy śmierci
świętego Proboszcza z Ars [1] .

Św. Jan Maria Vianney jest patronem
i wzorem dla kapłanów, ze względu
na ogromną miłość do Boga i żarliwą
troskę o zbawienie dusz. Byłem
świadkiem, jak serdecznie wspo‐
minał go nasz Ojciec, gdy pewnego
razu udał się uczcić świętego do Ars,
aby polecić mu świętość kapłanów
oraz relacje Opus Dei z biskupami
diecezjalnymi. Polecajmy mu te same
intencje w najbliższych miesiącach.

Katechizm Kościoła Katolickiego
przytacza zdanie świętego księdza z



Ars, zacytowane przez Benedykta
XVI w ostatnich dniach: «Kapłaństwo
to miłość Serca Jezusowego» [2] .
Papież wzywa: Jakże nie wspomnieć
ze wzruszeniem, że dar naszej
posługi kapłańskiej wytrysnął
bezpośrednio z tego Serca? Jak
można zapominać, że my,
prezbiterzy, zostaliśmy wyświę‐
ceni, aby służyć pokornie i z
autorytetem powszechnemu
kapłaństwu wiernych? Nasza misja
jest niezbędna dla Kościoła i
świata, i wymaga pełnej wierności
Chrystusowi i nieustannego z Nim
zjednoczenia . [3]

Powołanie do kapłaństwa jest bardzo
szczególnym darem Boga dla
ludzkości, mającym sprawić, że
owoce Odkupienia dotrą do dusz w
każdym czasie i miejscu. Nasz Ojciec,
co logiczne, niezmiernie go cenił.
Słowa kapłan Josemaría zyskiwały w
jego ustach i pismach szczególny
wydźwięk. Kapłaństwo jest czymś



największym na świecie – mówił. 
Wystarczy nam pomyśleć o tym,
czym jest cud sprawiania, że Jezus
przychodzi każdego dnia na
ziemię. Nasza Niebieska Matka –
jak bardzo powinniśmy Ją kochać:
Ponad Nią, tylko Bóg – sprawiła, że
Pan przyszedł tylko raz: fiat mihi
secundum verbum tuum! ( Lk 1,
38) [4] .

Jednocześnie, co oczywiste – również
ze względu na specyficzną misję
Opus Dei – nasz Założyciel
niepomiernie doceniał powołanie
chrześcijańskie wiernych świeckich:
nie na próżno Pan wybrał go, by
otworzyć na świecie drogę Dzieła, 
drogę do świętości poprzez pracę za
wodową i wypełnianie zwyczajnych
obowiązków chrześcijaninia [5] . Już
w latach trzydziestych zeszłego
wieku, kiedy prawie nie mówiło się o
powszechnym powołaniu do
świętości i apostolstwa – było ono
bardzo mało znane – św. Josemaría



ukazywał osobom mającym kontakt
z jego posługą kapłańską godność
powołania chrześcijańskiego i
pomagał im odkryć duchowe
bogactwa zawarte w chrzcie
świętym: między innymi fakt, że
wszyscy chrześcijanie, mężczyźni i
kobiety, uczestniczą w jedynym
kapłaństwie Chrystusa; że wszyscy
posiadają duszę kapłańską , a zatem
powinni dążyć z całych sił – tak samo
jak kapłani – do świętości i wzmagać
w swoich sercach pasję o zbawienie
dusz.

To był jego nieustanny refren ,
powtarzany wciąż na nowo przez
zakochaną duszę, aż do końca życia.
W samym dniu jego przejścia do
Nieba, na spotkaniu ze swoimi
córkami ponownie powtórzył: wy
macie duszę kapłańską, zawsze
wam to mówię, kiedy przychodzę
tutaj. Wasi bracia świeccy także
mają duszę kapłańską. Możecie i
powinnyście pomagać tą duszą ka‐



płańską; i z łaską Bożą i posługą
kapłańską nas, księży z Dzieła,
zrobimy skuteczną pracę [6] .

W swoich pismach i na spotkaniach z
wiernymi w najróżniejszych
miejscach, św. Josemaría głosił tę
naukę na podstawie konkretnych
przykładów, które zachęcały do prak
tykowania powszechnego
kapłaństwa. Na przykład,
odpowiadając na pytanie, które mu
na ten temat zadano, w roku 1970
mówił tak: uczestniczymy wszyscy
w kapłaństwie Chrystusa. I nie
uczę was nic nowego, ponieważ o
tym samym pisze św. Piotr (por. 1
P 2, 9). Wszyscy posiadacie realne
kapłaństwo. Ja ponadto, będąc
księdzem, posiadam kapłaństwo
ministerialne. I to realne
kapłaństwo sprawia, że jesteśmy
ludem świętym, narodem
wybranym, ludem Bożym. Czy
zdajesz sobie z tego sprawę?



Jeśli jesteś z ludu Bożego, z ludu
świętego, który On wybrał, będziesz
musiał być obrońcą praw Bożych i
praw stworzenia ludzkiego.
Powinieneś być dobry dla
wszystkich; kiedy będziesz pracować
w czymś, co jest dla ciebie niezbyt
miłe, powinieneś robić to przez
miłość do Jezusa Chrystusa,
ponieważ taka jest Jego wola.
Powinieneś to robić także z myślą o
całej ludzkości. Oto kilka
konsekwencji wynikających z tego
prawdziwego kapłaństwa, o którym
mówił św. Piotr

[7] .

Sobór Watykański II, w nawiązaniu
do relacji między kapłaństwem
ministerialnym a kapłaństwem
powszechnym wiernych, stwierdza:
«Kapłaństwo zaś powszechne
wiernych i kapłaństwo urzędowe,
czyli hierarchiczne, choć różnią się
istotą a nie stopniem tylko, są sobie



jednak wzajemnie
przyporządkowane, jedno i drugie
bowiem we właściwy sobie sposób
uczestniczy w jednym kapłaństwie
Chrystusowym. Kapłan urzędowy
mianowicie, dzięki władzy świętej,
jaką się cieszy, kształci lud kapłański
i kieruje nim, sprawuje w
zastępstwie Chrystusa ( in persona
Christi ) Ofiarę eucharystyczną i
składa ją Bogu w imieniu całego
ludu, wierni zaś na mocy swego
królewskiego kapłaństwa
współdziałają w ofiarowaniu
Eucharystii, pełnią też to kapłaństwo
przez przyjmowanie sakramentów,
modlitwę i dziękczynienie,
świadectwo życia świątobliwego,
zaparcie się siebie i czynną miłość» 
[8] .

Właściwe i specyficzne dla kapłanów
jest służyć wiernym swoją posługą,
umożliwiając im praktykowanie
powszechnego kapłaństwa
otrzymanego na chrzcie. Stąd



potrzeba, abyśmy my, kapłani
Chrystusa, odpowiadali ze
wszystkich naszych sił na dar tak
wielki, jaki otrzymaliśmy. W ten
kontekst wpisuje się Rok kapłański ,
jaki właśnie się rozpoczął.

Aby powołanie do świętości i
apostolstwa zapadło do głębi w życiu
wiernych świeckich, a nie skończyło
się tylko na słowach, konieczna jest
posługa kapłana. Jedynie kapłan
może udzielać Bożego przebaczenia
w sakramencie pokuty i kierować
dusze jak dobry pasterz drogami
życia wiecznego. Jedynie kapłan
otrzymał moc konsekrowania Ciała i
Krwi Chrystusa we Mszy świętej,
działając w Jego zastępstwie, tak, aby
wszyscy mogli wejść w osobisty i bez
pośredni kontakt z Misterium
paschalnym i przyjmować Komunię
świętą, niezbędny pokarm dusz na
drodze nadprzyrodzonej.



To są powody, które powinny
skłaniać nas do modlitwy za wierną
posługę prezbiterów. Mówi się, że
kapłani mają takich wiernych, na
jakich zasługują, a i wierni także
mają takich kapłanów, na jakich
zasłużyli. Dlatego powinniśmy
codziennie modlić się za kapłanów i
za lud, w autentycznej komunii
świętych. Powinniśmy prosić Pana,
przez naszą codzienną walkę o oso‐
bistą świętość, prosząc tak jak mówi
się w Ameryce Łacińskiej: Panie, daj
nam świętych kapłanów . Ta
modlitwa zawsze będzie potrzebna i
aktualna, gdyż jasne jest, że wszyscy
skorzystamy, jeśli będziemy
wypraszać w Niebie świętość
kapłanów. Ta codzienna
odpowiedzialność spoczywa na
każdej i na każdym z nas. Czy
modlimy się o to każdego dnia? Czy
zachęcamy innych do przyłączenia
się do tej modlitwy?



Z jaką miłością podchodził do tego
obowiązku św. Josemaría! Aby
zachęcić swoich słuchaczy, mówił w
sposób przekonujący, a jednocześnie
przynaglający, zawsze wiedziony
wiarą w komunię świętych. Nie
znam złych kapłanów – mawiał. 
Wiem, że niektórzy są słabi,
mierni, może tchórzliwi. Ale nie
źli! [9] . Innym razem powiedział: A
może to dlatego, że im wystarcza‐
jąco nie pomagacie? Modlicie się
za kapłanów? Wiecie, co zrobili
dobrzy synowie Noego? (…) Miejcie
trochę litości, miłosierdzia. Nie
szemrajcie. Przebaczajcie,
wybaczcie, módlcie się [10] .

Córki i synowie moi, wznośmy do
Nieba nasze błagania – pełne ufności
i optymizmu – za Kościół, za świętość
kapłanów i ludu Bożego. Módlmy się,
aby we wszystkich narodach wzrosła
liczba osób, które poszukują
Chrystusa, obcują z Chrystusem,
zakochują się w Chrystusie. To



wołanie Pana: Żniwo wprawdzie
wielkie, ale robotników mało. Proście
Pana żniwa, żeby wyprawił
robotników na swoje żniwo [11] –
zawsze jest aktualne.

Nasz Ojciec ciągle to powtarzał. W
jednej z medytacji wygłoszonej w
1964 roku mówił tak: kiedy myślimy,
dzieci moje, o pragnieniu prawdy,
jakie jest na świecie; o
szlachetności tylu serc, które nie
mają światła; o słabości mojej i
waszej, i tak wielu innych, mamy
powody, by być olśnieni światłem
Pana; kiedy czujemy potrzebę
zasiewania Dobrej Nowiny
Chrystusa, aby można potem
zebrać żniwo życia, żniwo
kwiatów, przypominamy sobie – to
rzecz, jaką rozważaliśmy wiele
razy – o tym, jak Chrystus chodził
głodny po drogach Palestyny (…).

Pewnego razu Jezus przechodził w
szabat pośród zbóż. Uczniowie Jego,



odczuwając głód, zaczęli zrywać
kłosy i jeść ziarna (Mt 12, 1 ) .
Również oni, jak i my teraz,
zastanawiali się nad potrzebą
głoszenia Dobrej Nowiny, podczas gdy
chodzili wśród pola pszenicy
przełamując w dłoniach dojrzałe
kłosy i łapczywie zjadając ziarna.

Messis quidem multa . Żniwo było
wielkie: tłumy ludzi, którzy byli
wtedy, i wszyscy, którzy mieli
przyjść później. Messis quidem
multa, operarii autem pauci ( Mt 9,
37): Żniwo wprawdzie wielkie, ale
robotników mało. Czy nie to wam
mówię tyle razy, na najróżniejsze
sposoby? (…). Trzeba uciec się do
Pana: rogate ergo Dominum
messis ut mittat operarios in
messem suam ( Mt 9, 38): Proście
Pana żniwa, żeby wyprawił
robotników na swoje żniwo [12] .

Córki i synowie moi, caritas Christi
urget nos [13] miłość Jezusa



Chrystusa nas przynagla. Podobnie
jak świętemu Josemaríi, to
stwierdzenie św. Pawła powinno
zapaść nam głęboko w serce. Bóg
Wszechmogący, Dawca wszelkich
łask, uzależniony jest od każdej i
każdego z nas. Odpowiedzmy na tak
wielką łaskę zakochaniem rosnącym
dzień po dniu, z przeświadczeniem,
że jego wezwanie zawsze jest nowe,
najlepsze! I że trzeba odpowiadać ze
szczerością i stałością, z pragnieniem
wcielenia w życie tych słów Pisma: 
ecce ego, quia vocasti me [14] : jestem
tutaj, ponieważ mnie wzywałeś. Być
chrześcijanami, być dziećmi Bożymi,
ze świadomością tych łask i prawd,
oznacza wymóg hojności bez granic.
Tak, powinniśmy zachęcać
wszystkich, aby żyli tym, co zapisał
nasz Ojciec w Drodze : pójdźcie
wraz z nami za Miłością [15] .

Z drugiej strony, Bóg potrzebuje
wielu świętych kapłanów, aby wielu
ojców i matek rodzin, wielu młodych



i starszych, osób wszelkich kondycji,
podjęło na serio powołanie do
świętości i apostolstwa otrzymane na
chrzcie. Na ten temat wyjaśnił Ojciec
Święty: „Proście Pana żniwa”
oznacza także: nie możemy
„produkować” powołań; mają
przyjść od Boga. Nie możemy
rekrutować ludzi, jak to
praktykuje się być może w innych
profesjach, poprzez dobrze
przemyślaną propagandę, można
powiedzieć, poprzez odpowiednie
strategie. Wezwanie, które
wychodzi z Serca Bożego, zawsze
powinno znaleźć ścieżkę
prowadzącą do serca człowieka.

Tak jak we wszystkim, właśnie aby
dotarło do serc ludzi, również
potrzeba naszej współpracy. Istotnie,
prosić o to Pana żniwa oznacza
przede wszystkim modlić się w tej
intencji, wzruszać Jego Serce,
mówiąc Mu: „Uczyń to, proszę.



Obudź ludzi. Zapal w nich
entuzjazm i radość ku Ewangelii.
Spraw, aby zrozumieli, że to jest
skarb cenniejszy niż wszelkie inne,
i że kto go odkryje, powinien to
przekazywać” [16] .

Widziałem tyle razy naszego Ojca
trawionego żarem troski o dusze:
wszystko, co robił, wydawało mu się
zbyt mało, i chciał więcej, by nie
umniejszyć nic chwale Bożej i służbie
duszom. Czy postępujemy podobnie?
Czy kochamy Boga nową miłością
każdego dnia? Czy naszym
postępowaniem uczymy kochać
Boga?

W tym miesiącu pojadę do Niemiec,
Portoryko i Meksyku. Bądźcie ze
mną, gdy będę modlił się przed
Matką Bożą z Guadalupe, w ścisłej
jedności z moimi intencjami,
podobnie, jak wszyscy uczyniliśmy,
gdy nasz święty Założyciel udał się z
podróżą do Meksyku w 1970 roku.



Dnia 7 lipca przypada wspomnienie
dnia, gdy ksiądz Álvaro
wypowiedział owe „tutaj jestem”,
odnawiając je potem każdego dnia.
Prośmy go o wstawiennictwo, by
wyprosił dla nas wierność bez
granic.

Z miłością was błogosławię,

wasz Ojciec

+ Javier

Pamplona, 1 lipca 2009.

------------------------------------------

[1] . Benedykt XVI , Homilia na
rozpoczęcie roku kapłańskiego, 19-
VI-2009.

[2] . Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego , nr 1589.

[3] . Benedykt XVI , Homilia na
rozpoczęcie roku kapłańskiego, 19-
VI-2009.

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553
https://opusdei.org/ssec.php?a=3553


[4] . Św. Josemaría, List 8-VIII-1956,
nr 17.

[5] . Modlitwa do św. Josemaríi.

[6] . Św. Josemaría, zapisane podczas
spotkania, 26-VI-1975.

[7] . Św. Josemaría, zapisane podczas
spotkania, 21-V-1970.

[8] . Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium , nr 10.

[9] . Św. Josemaría, zapisane podczas
spotkania, 19-XI-1972..

[10] . Św. Josemaría, zapisane
podczas spotkania, 29-X-1972.

[11] . Mt 9, 37-38.

[12] . Św. Josemaría, zapisane
podczas medytacji, 26-III-1964.

[13] . 2 Kor 5, 14.

[14] . 1 Sam 3, 6.



[15] . Św. Josemaría, Droga, nr 790.

[16] . Benedykt XVI , przemówienie w
Freising, 14-IX-2006.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-lipiec-2009/
(09-01-2026)

https://opusdei.org/ssec.php?a=3553
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-lipiec-2009/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-lipiec-2009/

	List od Prałata (Lipiec 2009)

