
opusdei.org

List od Prałata
(Lipiec 2007)

List bpa Javiera Echevarríi do
wiernych Opus Dei. W lipcu
Prałat zachęca do rozważenia
wielkości życia codziennego i
przykładu pierwszych
chrześcijan.

09-07-2007

Najdrożsi: niech Jezus błogosławi
moje córki i moich synów!

Jak w poprzednich latach, 26
czerwca w wielu miejscach na całym
świecie obchodzona była liturgiczna



uroczystość św. Josemaríi Escrivy de
Balaguer. Każdego dnia coraz
bardziej, nabożeństwo do naszego
Ojca jest rzeczywistością, która nie
zna granic: ani geograficznych, ani
językowych, ani rasowych, ani
związanych ze statusem społecznym.
Miliony osób proszą go o
wstawiennictwo w potrzebach
duchowych i materialnych, a także
inspirują się jego życiem i naukami,
aby wprowadzać w życie wymogi
Ewangelii.

Jego postać jest niezmiernie
aktualna, i z łaską Bożą zawsze tak
będzie, by wielu mężczyzn i kobiet
odkryło drogi prowadzące do Trójcy
Przenajświętszej, poprzez wszystkie
szlachetne ludzkie rzeczywistości: w
rodzinie, w pracy, relacjach
społecznych, etc.

Pan pragnie, abyśmy starając się
codziennie uświęcać w duchu Opus
Dei, byli zdecydowani wiernie iść



ścieżkami, jakie św. Josemaría
otworzył dzięki swojemu
posłuszeństwu woli Bożej. W taki
sposób, dzięki świadectwu naszej
walki wewnętrznej – w której
czasami zwyciężamy, a czasami nie,
lecz zawsze rozpoczynamy na nowo
z radością – i dzięki naszym słowom
otuchy, wiele innych osób zdecyduje
się wstąpić na tę drogę do świętości
przez pracę zawodową i wypełnianie
codziennych obowiązków
chrześcijanina (Modlitwa o
wstawiennictwo św. Josemaríi), jaką
jest Dzieło.

Dzisiaj przypomnę wam pewne
rozważania naszego Ojca dotyczące
pierwszych chrześcijan, którzy
otrzymali naukę Ewangelii
bezpośrednio z ust Apostołów lub ich
pierwszych współpracowników. Byli
oni dla naszego Ojca wzorem dla
naszej postawy wśród świata.
Dokładnie wczoraj przeżywaliśmy
liturgiczne wspomnienie pierwszych



męczenników rzymskich – mężczyzn
i kobiet Rzymu, którzy dali
najwyższe świadectwo Chrystusa w
Wiecznym Mieście podczas
prześladowań Nerona. Ustanawiając
ich święto w kalendarzu
powszechnym, Kościół zdecydował,
iż będzie ono obchodzone 30
czerwca, tuż po uroczystości
świętych Apostołów Piotra i Pawła,
aby podkreślić jakby najściślejsze
zjednoczenie pierwszych
męczenników z tymi, którzy
przekazali im święte nauki Jezusa
Chrystusa.

Aby objaśnić misję Opus Dei, św.
Josemaría często przypominał tych
naszych pierwszych braci w wierze. 
Jeśli chce się szukać jakiegoś
porównania, najłatwiejszym
sposobem zrozumienia Opus Dei
jest wspomnienie pierwszych
chrześcijan; swe chrześcijańskie
powołanie przeżywali dogłębnie;
doskonałości, do której zostali



wezwani przez prosty i wzniosły
fakt Chrztu Świętego szukali z całą
determinacją. Zewnętrznie nie
odróżniali się od pozostałych
obywateli (Św. Josemaría, 
Rozmowy..., nr 24). Podobnie,
dodawał, wierni Opus Dei to zwykli
ludzie; spełniają zwykłe zajęcia,
żyją w świecie zgodnie z tym, kim
są: obywatelami – chrześcijanami,
którzy z poczuciem obowiązku
pragną odpowiedzieć na wymogi
swej wiary (Ibid).

Do powyższych rozważań skłania
mnie także pragnienie nawiązania
do nauki Ojca Świętego, który już od
jakiegoś czasu podczas środowych
audiencji omawia postacie
starożytnych Ojców i pisarzy
Kościoła. Jego słowa mogą nam
pomóc naśladować postawę tych
ludzi z początków chrześcijaństwa.
Tak naprawdę okoliczności, w jakich
dawali świadectwo swojej wiary, nie
były bardzo różne od naszych.



Uwagę zwraca pierwsza rzecz:
optymistyczna postawa,
przepełniona ufnością i pewnością –
pewnością wiary! – jaką okazywali
wobec pogańskiego świata. W świetle
nauk Pana potrafili rozróżnić to, co
było pozytywnego w zwyczajach
społecznych epoki, a odrzucić to, co
było nie do pogodzenia z nową wizją
życia przekazaną im w nauce
Chrystusa.

Ojciec Święty wskazuje na przykład,
że święty Justyn – chrześcijanin
świecki, nauczyciel filozofii w
Rzymie – na podstawie Pisma
Świętego pokazał przede wszystkim 
Boży projekt stworzenia i zbawienia,
jaki dokonuje się w Jezusie Chrystusie,
Logosie, to znaczy wiecznym Słowie,
wiecznym Rozumie, Rozumie
stwórczym. I podkreśla, jak ów
starożytny Ojciec Kościoła stwierdza,
że każdy człowiek, jako stworzenie
rozumne, uczestniczy w Logosie, nosi
w sobie „ziarno” i może dostrzec



prawdę. W ten sposób, tenże Logos,
który objawił się jako figura
profetyczna żydom Starego Prawa,
objawił się również częściowo, jakby
w „ziarnach prawdy”, w filozofii
greckiej. A zatem, konkluduje św.
Justyn, jako że chrześcijaństwo jest
historycznym i osobowym wyrazem
Logosu w jego pełni, „wszystko, co
piękne, co zostało wyrażone przez
jakąkolwiek osobę, należy do nas,
chrześcijan” (Benedykt XVI,
Przemówienie na audiencji
generalnej, 21-III-2007. Cytat ze św.
Justyna pochodzi z 2 Apologii, XIII, 4).

W wielu krajach, mając świadomość
bycia dziećmi Bożymi, zanurzeni
jesteśmy w społeczeństwo
neopogańskie, i – nie miejmy
wątpliwości – powierzona nam
została cudowna misja, by na nowo
zaprowadzić je do Boga. Działanie
apostolskie każdej i każdego z nas
powinno naśladować tych, którzy
nas poprzedzili. Mocno wsparci w



katolickiej doktrynie, powinniśmy
działać bez kompleksów niższości w
społeczeństwie laickim, którego
jesteśmy pełnoprawną częścią, i –
bez arogancji – przekształcać je od
wewnątrz, działając jak zaczyn w
cieście (Por. Mt 13, 33), dla dobra
doczesnego i wiecznego ludzi.

Bądźmy więc optymistyczni i
obiektywni. Chociaż widzimy braki i
błędy, zawsze wiele jest pozytywnych
postaw i rzeczywistego dobra w
kobietach i mężczyznach, których
spotykamy i w naszym środowisku.
Przystępując do apostolstwa
powinniśmy odkryć to bogactwo i
doceniać je, aby doprowadzić do
Prawdy tych, z którymi przyjaźnimy
się. Jeśli wesprzemy się o wspólnie
interesujące aspekty, łatwiej będzie
zbliżać dusze do Boga. Naszym
najlepszym sprzymierzeńcem w
nowej ewangelizacji społeczeństwa –
oprócz Aniołów Stróżów
spotykanych osób – jest właśnie ten



Boży ślad, który zawsze jest obecny
w każdej istocie ludzkiej – choć
czasem nie jest ona tego świadoma –
nawet w tych, które są bardzo daleko
od Boga.

Bądźmy więc pełni odwagi i starajmy
się zarażać nią innych, którzy być
może doznają zniechęcenia patrząc
na widoczny wszędzie upadek
moralny i duchowy. W osobistych
rozmowach z przyjaciółmi i
kolegami, jak również w
wystąpieniach na mniejszym czy
większym forum publicznym, jakich
przyjdzie nam udzielić, zaopatrzmy
się w „skrzydła” wiary i rozumu,
jak niezmordowanie przypomina
Papież (Benedykt XVI, Przemówienie
na audiencji generalnej, 18-IV-2007),
nie rozdzielając jednego od drugiego.
W ten sposób damy przeciwwagę
środowiskowemu relatywizmowi,
będącemu przejawem braku wiary
oraz braku zaufania do rozumu.



Wspominając również ukochanego
Jana Pawła II, wprowadźmy w czyn
jego radę: «Nie lękajcie się!
Otwórzcie, otwórzcie na oścież drzwi
Chrystusowi! Otwórzcie drzwi Jego
zbawczej władzy, otwórzcie jej
granice państw, systemy
ekonomiczne i polityczne, szerokie
obszary kultury, cywilizacji i
rozwoju. Nie lękajcie się! Chrystus
wie, co kryje się we wnętrzu
człowieka. Jedynie On to wie!» (Jan
Paweł II, Homilia na początku
pontyfikatu, 22-X-1978). Powinniśmy
to wypełniać po pierwsze w nas
samych, pozwalając Panu wejść do
naszych dusz i w nich królować; a
także w tych, z którymi przestajemy,
pomagając im przekonać się, że Jezus
jest najlepszym Przyjacielem.

W tym celu konieczne jest, abyśmy
stale doskonalili nasze
przygotowanie teologiczne, abyśmy,
w miarę potrzeb i okoliczności
każdego z nas, zapoznawali się



dogłębnie z tematami obecnymi w
opinii publicznej, a dotyczącymi
fundamentalnych aspektów
Objawienia.

Analizując nauki Ojców Kościoła,
Papież porusza jeszcze jedną sprawę,
bardzo ważną w obecnej chwili.
Stwierdza, iż wielki błąd
starożytnych religii polegał na tym,
że ignorowały ślady wyryte przez
Mądrość Bożą w głębi dusz ludzkich. 
Dlatego zmierzch religii pogańskiej
był nieunikniony: był logiczną
konsekwencją oddalenia religii od
prawdy o istocie, poprzestania na
sztucznym zestawie ceremonii,
konwencji i zwyczajów (Benedykt
XVI, Przemówienie na audiencji
generalnej, 21-III-2007). Starożytni
Ojcowie i pisarze chrześcijańscy,
przeciwnie, postawili na prawdę o
istocie przeciwko mitowi zwyczaju
(Ibid). Tertulian, jak przypomina
Papież, napisał: «Dominus noster
Christus veritatem se, non



consuetudinem,
cognominavit» (Tertulian, Sobre el
velo de las virgenes I, 1); Chrystus Pan
Nasz powiedział, że jest On prawdą, a
nie zwyczajem. A Benedykt XVI
stwierdza, że w odniesieniu do tego
należy zauważyć, iż termin
consuetudo, którego używa Tertulian
odnosząc się do religii pogańskiej, w
nowożytnych językach można
tłumaczyć wyrażeniem „moda
kulturowa”, „moda chwili” (Benedykt
XVI, Przemówienie na audiencji
generalnej, 21-III-2007).

Także dzisiaj pewna jest porażka
tych, którzy obywają się bez Boga.
Pomimo, iż w niektórych miejscach
pozornie zwycięża relatywizm, ten
sposób myślenia i życia w końcu
rozpadnie się jak domek z kart,
ponieważ nie jest zakorzeniony w
prawdzie Boga Stwórcy i
Opatrzności, który kieruje drogami
historii.



My, chrześcijanie, wiemy, że jesteśmy
bardziej wolni niż ktokolwiek inny,
ponieważ nie pozwalamy, by
opanowały nas tendencje danej
chwili. Kościół pragnie, aby jego
dzieci były obywatelami
katolickimi, odpowiedzialnymi i
konsekwentnymi, tak, aby rozum i
serce u każdego z nas nie szły
oddzielnie, każdy w swoją stronę,
lecz były zgodne i mocne, aby
czynić to, co w każdym momencie
widzimy jasno, że należy uczynić,
nie dając się pociągnąć – z powodu
słabej osobowości i braku
lojalności wobec sumienia – przez
tendencje czy przemijające mody: 
abyśmy nie byli już dziećmi,
którymi miotają fale i porusza
każdy powiew nauki, na skutek
oszustwa ze strony ludzi i
przebiegłości w sprowadzaniu na
manowce fałszu (Ef 4, 14) (Św.
Josemaría, List 6-V-1945, nr 35).



Na początku tego listu napisałem
wam, że nabożeństwo do św.
Josemaríi dalej rozpowszechnia się
na świecie. Kilka dni temu – a to nie
jedyny z bardzo niedawnych
przykładów – w Reggio Calabria
została odsłonięta tablica
upamiętniająca rocznicę
sześćdziesięciu lat od wizyty naszego
Ojca w tym mieście; jego imieniem
została nazwana też jedna z ulic w
Fiuggi. Natomiast dzisiaj, pierwszego
lipca, zostaje poświęcony św.
Josemaríi jeden z kościołów
parafialnych w Walencji; z tego
powodu list ten piszę do was z tego
miasta, do którego zaprosił mnie mój
ukochany przyjaciel i brat w
biskupstwie, bp.García Gasco, bym
uczestniczył w ceremonii
liturgicznej. Przyłączcie się do
mojego dziękczynienia; dalej
pracujmy, każdy w swoim miejscu,
aby ten duch Boży dotarł do nowych
środowisk i nowych osób.



Sprawia mi wielką radość, że mogę
wam zakomunikować, iż od 26
czerwca są już w Moskwie wasi
bracia rozpoczynający stałą pracę
Dzieła w Rosji. Bądźmy przy nich
bardzo blisko przez naszą modlitwę,
w tych pierwszych momentach i
zawsze; i przygotowujmy przyszłą
ekspansję.

Widząc listy od was wszystkich z
okazji moich urodzin, zawstydziłem
się i uradowałem; wdzięczny jestem
za nie każdej, każdemu z was. Jak
mówił nasz Ojciec: Jego się
zapytajcie, jeśli nie wierzycie.

Z miłością was błogosławi,

wasz Ojciec

+ Javier

Walencja, 1 lipca 2007.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-od-praata-lipiec-2007/
(07-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-lipiec-2007/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-lipiec-2007/

	List od Prałata (Lipiec 2007)

