
opusdei.org

List od Prałata
(Grudzień 2008)

Bliskie przyjście Pana jest
okazją do odnowienia
pragnienia, aby "złączyć to, co
boskie i ludzkie w naszej
zwyczajnej egzystencji", jak
pisze w liście Prałat. Zachęca,
aby uczynić to z prostotą,
nadzieją i odpowiedzialnością.

09-12-2008

Najdrożsi: niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!



W Dziele zakończył się rok maryjny,
którym chcieliśmy podziękować
Bogu, przez wstawiennictwo
Najświętszej Maryi, za dwudziestą
piątą rocznicę erygowania Opus Dei
jako Prałatury personalnej. Mam
nadzieję, że dzięki Bożej dobroci u
każdego z nas zwiększyły się miłość i
nabożeństwo do naszej Matki,
prowadzącej do bardziej zażyłego i
osobistego, bardziej rozkochanego,
obcowania z Jej Synem Jezusem.

Teraz przygotowujemy się do
uroczystości Niepokalanego
Poczęcia: to nowa okazja, by jeszcze
bardziej umocnić w głębi naszej
duszy pobożność maryjną, tak
charakterystyczną dla katolików i
stanowiącą ważną częścią
duchowego dziedzictwa naszego
Założyciela. Wiemy, że św. Josemaría
nigdy nie stawiał siebie za przykład
w niczym: jedynym wzorem jest
Jezus Chrystus – powtarzał.
Jednakże nie wahał się powiedzieć: 



jeśli chciałbym, żebyście w czymś
mnie naśladowali, to w miłości,
jaką mam dla Matki Bożej. Tak
wielka była jego synowska miłość do
naszej Matki! Prośmy za jego
wstawiennictwem, aby w tych
dniach przygotowań do wielkiego
święta 8 grudnia, każdy z nas
nieustannie wzrastał w pobożności
maryjnej i zapale apostolskim.
Zachęcajmy też inne osoby, żeby
poprzez bardziej ufną rozmowę z
Matką Bożą wstąpiły na drogę życia
wewnętrznego albo zrobiły na niej
postęp.

Wczoraj rozpoczął się Adwent, czas
liturgiczny szczególnie odpowiedni
dla pobudzania nadziei teologalnej.
Ta cnota porusza nas, by z całych
naszych sił pragnąć szczęścia
wiecznego, jakie Pan obiecał tym,
którzy pełnią Jego wolę. Jak napisał
Ojciec Święty dokładnie rok temu, 
potrzebujemy małych i większych
nadziei, które dzień po dniu pod‐



trzymują nas w drodze. Jednak bez
wielkiej nadziei, która musi
przewyższać pozostałe, są one
niewystarczające. Tą wielką
nadzieją może być jedynie Bóg,
który ogarnia wszechświat i który
może nam zaproponować i dać to,
czego sami nie możemy osiągnąć
[1].

Zacznijmy więc ten okres liturgiczny
odnawiając i umacniając nasze
pragnienia dojścia do Nieba. Nie
stawiajmy sobie ostatecznego celu tu,
na ziemi: niech wszystkie sukcesy,
jakie udaje nam się odnieść,
pomagają nam w drodze
prowadzącej ku Niebu. Ostateczny
cel naszego życia jest tylko jeden:
osiągnąć Niebo i cieszyć się Bogiem
przez całą wieczność. Tam znajduje
się definitywna meta, ku której
każdego dnia mamy podążać; dlatego
powinniśmy podporządkować
wszystko – absolutnie wszystko, nie



zostawiając sobie niczego – służbie
Królestwu Bożemu.

Katechizm Kościoła Katolickiego
podsumowuje sens najbliższych
tygodni w następujący sposób:
«Celebrując co roku liturgię
Adwentu, Kościół aktualizuje to
oczekiwanie Mesjasza; uczestnicząc
w długim przygotowaniu pierwszego
przyjścia Zbawiciela, wierni
odnawiają gorące pragnienie Jego
drugiego przyjścia» [2]. Czas
przygotowania Bożego Narodzenia i
wzmagania nadziei przyjścia
naszego Zbawiciela, który przybędzie
pod koniec czasów, aby sądzić
żywych i umarłych i w pełni
ustanowić swoje Królestwo, tak, aby 
Bóg był wszystkim we wszystkich [3].

Pierwsza część Adwentu – do 16
grudnia – koncentruje się na
rozważaniu ostatecznego przyjścia
Pana. Liturgia mszalna, szczególnie
niedzielna, przedstawia nam



fragmenty ze Starego i Nowego
Testamentu przygotowujące nas na
to spotkanie. Począwszy od 17
grudnia treść czytań zmienia się i
zaczynają one przygotowywać nas
bezpośrednio na duchowe przyjście
Jezusa w Boże Narodzenie: te dwa
ściśle połączone aspekty bardzo
dobrze ukierunkowują naszą
modlitwę w tym miesiącu. Jak
bardzo pragniemy być z Bogiem, już
tutaj na ziemi? Czy szukamy Jego
oblicza we wszystkim, co się zdarza?
Czy nie tracimy pokoju, mając
pewność, że On przyszedł i przyjdzie
dla wszystkich?

Rozważanie rzeczy ostatecznych,
które nadejdą na końcu czasów, a
wcześniej dla każdego człowieka, w
dniu jego śmierci – nie powinno stać
się źródłem strachu czy niepokoju.
Nie taka jest intencja Kościoła, gdy
mówi nam o tych prawdach.
Stanowią one raczej wezwanie do
odczuwania osobistej



odpowiedzialności, aby zdecydować
się z większą stałością pracować nad
dziełem własnego uświęcenia i w
apostolstwie.

Kilka tygodniu temu, podejmując
naukę św. Pawła na temat rzeczy
ostatecznych, Benedykt XVI zachęcał
chrześcijan do rozważania trzech
wielkich prawd naszej wiary związa‐
nych z tym tematem. Pierwsza z nich
to pewność, że Jezus
zmartwychwstał, że jest z Ojcem, a
przez to, jest z nami na zawsze. I
nikt nie jest mocniejszy od
Chrystusa (…). Dlatego mamy
pewność i nie odczuwamy lęku [4].

Jak moglibyśmy bać się naszego Ojca
Boga, który tak wiele razy i na tak
oczywiste sposoby okazał swoją
miłość do nas, aż do tego stopnia, że
zesłał swojego Syna na świat, aby go
zbawić? Wiara w Chrystusa stanowi
najlepsze antidotum na wszystkie
obawy. Tak stało się na początku



głoszenia Ewangelii, w świecie
zdominowanym przez fatalistyczny
lęk przed przeznaczeniem, i powinno
odnowić się również dzisiaj, w
świecie, w którym tyle osób żyje w
strachu przed przyszłością, albo też
postępuje nieodpowiedzialnie, tak
jakby wszystko miało skończyć się
tutaj na ziemi. Pan moim światłemi
zbawieniem moim, kogo miałbym
się lękać? (Ps 26, 1) – pytał św.
Josemaría słowami psalmu. I
odpowiadał: Nikogo! Jeśli w ten
sposób zwrócimy się do naszego
Ojca w niebie, nie będziemy się bać
nikogo i niczego [5]. Dlatego napisał
też: Dziecko Boże nie boi się ani
życia, ani śmierci, gdyż
fundamentem jego życia
duchowego jest poczucie synostwa
Bożego: Bóg jest moim Ojcem –
myśli – i jest Twórcą wszelkiego
dobra, jest samą Dobrocią [6].

Po drugie – pisze dalej Papież w
odniesieniu do źródeł



chrześcijańskiego optymizmu – 
pewność, że Chrystus jest ze mną,
że w Chrystusie przyszły świat już
się rozpoczął, również daje sens
nadziei. Przyszłość nie jest
ciemnością, w której nikt się nie
orientuje. Nie jest tak [7]. Dla tego,
kto wierzy w Chrystusa i żyje w Nim,
przyszłość jest zawsze pełna świa‐
tłości, jest drogą pewną, ponieważ
Jezus Chrystus zmartwychwstały,
Dobry Pasterz, otworzył nam drogę
życia wiecznego i idzie z nami,
chroni nas i dodaje nam otuchy z mi‐
łością matki i ojca. Każdy może
uczynić swoimi, w pełni prawdziwie,
te natchnione słowa: Pan moim
pasterzem, nie brak mi niczego.
Pozwala mi leżeć na zielonych
pastwiskach. Prowadzi mnie nad
wody, bym odpoczął, ożywia mnie na
nowo, prowadzi mnie po właściwych
ścieżkach ze względu na swoje imię.
Choćbym kroczył ciemną doliną, zła
się nie ulęknę, bo Ty jesteś ze mną!



Twój kij i Twoja laska są tym, co mnie
pociesza [8].

Trzecia prawda, która podtrzymuje
chrześcijan, głosi: Sędzia, który
powróci – Sędzia i Zbawiciel
równocześnie – powierzył nam
zadanie życia na tym świecie na
sposób Jego życia. Udzielił nam ze
swych talentów. Dlatego nasza
postawa to – po trzecie -
odpowiedzialność wobec świata,
braci, wobec Chrystusa, a zarazem
również pewność Jego
miłosierdzia. Obydwie rzeczy są
ważne [9].

To poczucie odpowiedzialności jest
odpowiedzią na nakaz Pana:
negotiamini, dum venio [10] –
Obracajcie nimi, aż wrócę; słowa te
św. Josemaría rozważał wiele razy,
mając pewność, że Bóg towarzyszy
nam zawsze, a także będąc
świadomym odpowiedzialności za
powierzone nam dziedzictwo. Należy



dobrze wykorzystać czas, abyśmy – z
łaską Bożą – zasłużyli na to, by
pewnego dnia osiągnąć wieczne
szczęście. Zastanówmy się nad
jeszcze innymi słowami naszego
Ojca: Jakże smutne jest życie
polegające jedynie na zabijaniu
czasu, trwonieniu tego Bożego
skarbu! Nic nie może
usprawiedliwić takiego
postępowania.(...) Jakże to smutne,
kiedy człowiek nie potrafi
wykorzystać swoich wielkich lub
małych zdolności, które Bóg mu
dał, aby służył ludziom i
społeczeństwu.

Kiedy chrześcijanin zabija swój czas
na ziemi, naraża się na
niebezpieczeństwo zabicia swego
nieba: z powodu egoizmu wycofuje
się, skrywa, jest obojętny. Ten kto
kocha, oddaje dla służby Chrystusowi
nie tylko to, co posiada, i czym jest –
oddaje bez reszty siebie samego. [11]



W świetle tego wezwania możemy
zapytać samych siebie: Czy
odczuwam odpowiedzialność, by
wykorzystać talenty – zalety osobiste,
własną pracę, pojawiające się w
ciągu dnia okazje czynienia dobra –
aby wprowadzać Królestwo Boże do
mojej duszy i środowiska, w jakim
się obracam? Czy słowem i
przykładem pomagam innym, by
postępowali podobnie? Czy robię
wszystko, co jest w mojej mocy, aby
w prawie cywilnym i w porządku
społecznym szanowane było Prawo
Boże?

Jak napisałem na początku, druga
część Adwentu, ma na celu
przygotować nas w sposób już
bezpośredni do Bożego Narodzenia.
W tych dniach, za radą naszego Ojca,
możemy towarzyszyć Maryi i
Józefowi w ich drodze do Betlejem.
W chwilach modlitwy osobistej, a
także w ciągu dnia, bądźmy z nimi
bardzo blisko, pragnąc im służyć,



wynagradzać za tych, którzy wtedy –
a także teraz – nie potrafili przyjąć
Syna Bożego, kiedy przyszedł na
ziemię. Nie jest to tylko ćwiczenie
wyobraźni, lecz pewien konkretny
sposób przeżywania naszej wiary w
misterium Wcielenia.

Boże Narodzenie jawi się nam jako
nadzwyczajna szkoła; wykorzystajmy
lekcje, jakich udziela nam Jezus. Jak
przypominał nasz Ojciec,
zastanówmy się nad naturalnością
Jego narodzin. Najpierw spędza
dziewięć miesięcy w łonie swojej
Matki, tak jak każdy człowiek, z
nadzwyczajną naturalnością. Pan
aż nadto wiedział, że ludzkość
odczuwa naglącą potrzebę Jego
osoby. Dlatego tak bardzo pragnął
przyjść na ziemię, żeby zbawić
wszystkie dusze. Nie przyspieszył
jednak tej godziny – przyszedł w
swoim czasie, tak jak przychodzą
na świat pozostali ludzie [12].



Możemy również zatrzymać się nad
Jego prostotą. Pan przychodzi bez
rozgłosu, nikomu nieznany. Na
ziemi tylko Maryja i Józef
uczestniczą w tej Boskiej
przygodzie. A potem pasterze,
których powiadamiają aniołowie.
Następnie zaś owi Mędrcy ze
Wschodu. W ten sposób dokonuje
się transcendentalne wydarzenie,
przez które niebo łączy się z
ziemią, a Bóg z człowiekiem [13]

Naśladując Mistrza ze
zdecydowaniem, łączmy to, co boskie
i ludzkie w naszej zwyczajnej
egzystencji. Wystarczy, byśmy starali
się postawić Boga w centrum
naszych działań. Byśmy pragnęli
wypełniać nasze obowiązki dla
oddania Mu chwały. Byśmy
oczyszczali naszą motywację, z tego,
co umniejsza chwałę Boga. W dniach
poprzedzających Boże Narodzenie
nie zapominajmy, że Maryja i Józef
ciągle stają u drzwi ludzkich dusz,



tak, jak wtedy, w Betlejem, u drzwi
domów. Nie minę się wcale z
prawdą – napisał św. Josemaría – 
jeśli wam powiem, że Jezus wciąż
szuka schronienia w naszym
sercu. Powinniśmy prosić Go o
przebaczenie naszej ślepoty,
naszej niewdzięczności.
Powinniśmy prosić Go o łaskę,
żebyśmy nie zamknęli przed Nim
nigdy drzwi naszej duszy [14].

W najbliższych tygodniach liturgia,
powtarzając wezwanie Jezusa,
zachęca nas do czuwania: Czuwajcie
więc, bo nie wiecie, w którym dniu
Pan wasz przyjdzie [15]. To samo
przypomina Papież wszystkim
chrześcijanom: Jezus, który w
Bożym Narodzeniu przyszedł do
nas i powróci chwalebnie pod
koniec czasów, nie przestaje
odwiedzać nas stale w zdarzeniach
każdego dnia. Prosi nas o uwagę,
byśmy zauważyli Jego Obecność,
Jego przybycie, i przestrzega nas,



byśmy czekali na Niego czuwając
(…). Przygotujmy się na ponowne
przeżycie z wiarą tajemnicy
narodzenia Odkupiciela, które
napełniło radością wszechświat
[16].

W zeszłym tygodniu miałem okazję
spędzić kilka dni w Pampelunie, aby
pobyć z waszymi siostrami i braćmi
po nadzwyczajnych zdarzeniach,
jakie przeżyli. Mogłem przekonać się,
że ci, którzy pracują na
Uniwersytecie Nawarry również
mają ducha, jakiego nasz Ojciec
przekazał każdej i każdemu z nas.
Niewiele tygodni po zamachu, który
miał tam miejsce, głęboko
chrześcijańska postawa tamtejszych
kobiet i mężczyzn sprawiła, że
zacząłem dziękować Bogu: ponieważ
można niemalże fizycznie odczuć, że
Opus Dei wprowadza pokój i radość.

Ponownie proszę was o modlitwę w
moich intencjach; po pierwsze, za



Papieża i jego współpracowników w
zarządzaniu Kościołem, za biskupów
i kapłanów, za wszystkich członków
Ludu Bożego. I aby nie ustawała
osobista praca apostolska każdej i
każdego z nas. Z Chrystusem, z
pomocą Maryi i św. Józefa, róbmy
wszystko dla wszystkich.

W tym miesiącu wspominamy wiele
rocznic Dzieła. Na wymienienie ich
wszystkich nie pozwalają ramy tego
listu. Jednak proszę was, byśmy
jeszcze bardziej kochali tę „historię
oznak miłosierdzia Bożego”
ponieważ Pan pragnął jej dla każdej i
dla każdego z nas. Chciałbym,
żebyśmy je przeżywali, żeby nie
pozostały one tylko zwyczajnym
wspomnieniem.

Z miłością was błogosławię,

Rzym, 1 grudnia 2008.

-------------------------------------------------------------------------------------------



[1]. Benedykt XVI, Encyklika Spe
salvi, 30-XI-2007, n. 31.

[2]. Katechizm Kościoła Katolickiego,
p. 524.

[3]. 1 Kor 15, 28.

[4]. Benedykt XVI, przemówienie na
audiencji generalnej, 12-XI-2008.

[5]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 95.

[6]. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 987.

[7]. Benedykt XVI, przemówienie na
audiencji generalnej, 12-XI-2008.

[8]. Ps 23 (22) 1-4.

[9]. Benedykt XVI, przemówienie na
audiencji generalnej, 12-XI-2008.

[10]. Lc 19, 13.

[11]. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 46.



[12]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 18.

[13]. Ibid.

[14]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 19.

[15]. Mt 24, 42.

[16] Benedykt XVI, Homilia na
pierwszą niedzielę Adwentu, 2-
XII-2007.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-grudzien-2008/

(09-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-grudzien-2008/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-grudzien-2008/

	List od Prałata (Grudzień 2008)

