
opusdei.org

List od Prałata
(Czerwiec 2011)

"Każdy z was powinien szukać
swojego osobistego sposobu sta‐
wania aktywnie w obecności
Bożej w ciągu dnia i składania
Mu synowskiej czci".

08-06-2011

Najdrożsi: niech Jezus strzeże moje
córki i moich synów!

Przed kilkoma laty, podczas jednej z
katechez dla dzieci
przygotowujących się do przyjęcia
pierwszej Komunii Świętej, Benedykt



XVI wyjaśniał znaczenie adoracji. 
Adoracja – mówił – oznacza
uznanie, że Jezus jest moim Panem,
że Jezus pokazuje mi drogę, którą
powinienem wybrać, pomaga mi
zrozumieć, że żyję dobrze jedynie
wtedy, gdy znam drogę, którą On
wskazał, gdy idę drogą, którą On
mnie prowadzi. A zatem adorować
znaczy mówić: «Jezu, jestem Twój i
naśladuję Cię w moim życiu. Nie
chciałbym nigdy stracić tej
przyjaźni, tej wspólnoty z Tobą».
Powiedziałbym również, że w
adoracji trwamy w uścisku z
Jezusem i mówimy: «Jestem Twój i
proszę Cię, Ty również zawsze bądź
ze mną»[1].

Wybrałem ten tekst gdyż, w prostocie
tej odpowiedzi, zawiera się
podstawowy sens postawy, którą jako
stworzenia winniśmy naszemu
Stwórcy. Myślę, że może też stanowić
wspólny mianownik świąt, które
będziemy obchodzić przez najbliższe



tygodnie: ducha adoracji i
wdzięczności Bogu za dobra, jakimi
nas obdarzył i obdarza.

Wczoraj obchodziliśmy święto
Nawiedzenia Najświętszej Marii
Panny. W słowach skierowanych
przez Świętą Elżbietę do Matki Boga
niosącej Chrystusa w swym
przeczystym łonie, odkrywamy akt
głębokiej adoracji Słowa wcielonego.
Kilka miesięcy później Jezus
otrzymał hołd prostych pasterzy i
ludzi światłych, przybyłych do
Betlejem by oddać pokłon Królowi
Żydowskiemu. Święty Mateusz
opowiada, że kiedy trzej królowie
weszli do miejsca, nad którym
zatrzymała się gwiazda, znaleźli
Dziecię w ramionach Matki i
przyklęknąwszy oddali Mu
pokłon[2].

Wielcy tej ziemi kłaniają się i adorują
to Dziecię, gdyż wewnętrzne światło
wiary pozwoliło im rozpoznać w nim



samego Boga. Dla kontrastu, grzech –
przede wszystkim śmiertelny – jest
czymś przeciwnym: nie chcieć
rozpoznać Boga jako Boga, nie chcieć
ukorzyć się przed Nim, próbować –
jak Adam i Ewa w ziemskim Raju –
być jak Bóg, poznać dobro i zło[3].
Pierwsi rodzice dążyli, w swej pysze,
do zupełnej niezależności od Boga;
kuszeni przez szatana nie chcieli
uznać wyższości Stwórcy ani Jego
ojcowskiej miłości. Jest to największe
nieszczęście ludzkości, mężczyzn i
kobiet wszystkich czasów, jak
przypomina Święty Paweł w
pierwszych liniach listu do Rzymian.

Dla Apostoła winą owych pogan jest
to, żeprzez nieprawość nakładają
prawdzie pęta[4], że nie rozpoznali
Boga ani nie adorowali Go, pomimo
wystarczających znaków
zewnętrznych. Po tym, jak poznali
Boga ze wspaniałości stworzenia, nie
oddali Mu czci jako Bogu ani Mu nie
dziękowali, lecz znikczemnieli w



swoich myślach i zaćmione zostało
bezrozumne ich serce[5].

To tragedia wyraźnie widoczna we
współczesnym społeczeństwie,
przynajmniej w wielu częściach
świata. Nie chcę się nad tym
rozpisywać, ani nie jestem
pesymistą: przeciwnie, to fakt,
którego nie możemy nie zauważać i
który ma nas zachęcać do głoszenia
radości Prawdy. Powtarzam: sens
adoracji zatracił się w rozległych
warstwach krajów i jako
konsekwentni chrześcijanie – z
nadprzyrodzonym i ludzkim
optymizmem – jesteśmy powołani by
w wielu osobach przywracać tę
postawę, jedyną właściwą
stworzeniom. Jeśli ludzie nie adorują
Boga, będą adorować siebie w
różnych formach odnotowanych
przez historię: władzy, przyjemności,
bogactwa, wiedzy, piękna...; bez
świadomości że wszystko to,
pozbawione ostatecznego



fundamentu jakim jest Bóg, zanika.
„Stworzenie zanika bez Stwórcy”[6],
stwierdza lapidarnie Sobór
Watykański II. Dlatego w zadaniu
nowej ewangelizacji pierwszorzędną
wagę ma pomoc tym, z którymi
żyjemy, by na nowo odkryli potrzebę
i sens adoracji. Najbliższe
uroczystości Wniebowstąpienia,
Zesłania Ducha Świętego i Corpus
Christi jawią się jako zaproszenie do 
odkrycia na nowo owocności
adoracji eucharystycznej (...),
koniecznego warunku by przynieść
dużo owoców (por J 15, 5) i uniknąć
ograniczenia naszego apostolstwa
do jałowego aktywizmu, lecz by
było ono świadectwem miłości
Boga[7].

Niech twoja modlitwa będzie zawsze
szczerym i prawdziwym aktem
adoracji Boga[8], napisał nasz Ojciec
w Bruździe. Ileż okazji do adoracji
znajdujemy w ciągu dnia, jeśli
przeżywamy je świadomie! Od



ofiarowania czynności dnia rano po
nocny rachunek sumienia, cały nasz
dzień może i powinien zamienić się
w modlitwę, w hołd oddany naszemu
Bogu.

Msza Święta jest nade wszystko
aktem adoracji Najświętszej Trójcy,
przez Chrystusa i w łączności z Nim.
W Gloria dziękujemy Bogu za jego 
niezmierzoną chwałę: nie za dary,
których nam udziela, tylko za to, że
jest Bogiem, że istnieje, że jest wielki.
W Sanctus, zjednoczeni z chórem
aniołów i świętych głosimy: Święty,
Święty, Święty, Pan Bóg zastępów, co
stanowi jedną z najwyższych formuł
adoracji. Wiele razy i przy różnych
okazjach zwracamy się do Trójcy
Świętej modląc się: chwała Ojcu i
Synowi, i Duchowi Świętemu. I liczne
przyklęknięcia przed Najświętszym
Sakramentem – świadome, z towa‐
rzyszącym wewnętrznym aktem
serca, jak radził Święty Josemaría –
stanowią doskonały akt adoracji.



Każdy z was, moje córki i synowie,
powinien szukać swojego osobistego
sposobu stawania aktywnie w
obecności Bożej w ciągu dnia i
składania Mu synowskiej czci.
Czasem będzie to akt strzelisty, może
zaczerpnięty z Psalmów lub innych
ksiąg natchnionych, przede
wszystkim Ewangelii; innym razem
jakieś zdanie, którego nauczył nas
nasz Założyciel – kiedy zachęcając
nas do spontaniczności w kontakcie z
Bogiem – otwierał nam trochę swe
serce, zaznaczając, że winniśmy się
wysilać w osobistym spotkaniu z
Bogiem. Niech każdy zwraca się do
Niego jak chce, wyjaśniał. Bo akt
strzelisty to miłosne ugodzenie
strzałą, komplement, czułe słowo.
Jeśli kochacie, nie potrzebujecie, by
ktoś uczył was gotowych formuł:
przyjdą wam do serca i na usta
słowa odpowiednie w każdym
momencie[9].



W tym roku w wielu miejscach
uroczystość Corpus Chrisi będzie
obchodzona 26 czerwca, liturgiczne
wspomnienie Świętego Josemaríi.
Wypełnia mnie radością ta
zbieżność, gdyż nasz Ojciec był
szaleńczo zakochany w Świętej
Eucharystii. Tego dnia – lub w
poprzedzający czwartek tam, gdzie
to święto jest wtedy obchodzone – a
szczególnie, jeśli uczestniczycie w
procesji eucharystycznej, radzę wam,
byście przeżywali te wielkie obchody
złączeni ze sposobem działania
naszego Założyciela, który w Niebie
nieustannie adoruje Najświętsze
Człowieczeństwo Chrystusa.

Papież Benedykt XVI zaznacza, że
jednym z fundamentalnych
elementów procesji eucharystycznej
stanowiącej część tego święta,
streszcza się w klęczącej adoracji
przed Panem. Adorować Boga
Jezusa Chrystusa, który stał się
chlebem łamanym z miłości,



stanowi najlepszy i
najskuteczniejszy środek przeciw
idolatriom, dawnym i obecnym.
Uklęknięcie przed Eucharystią jest
wyznaniem wolności: kto schyla się
przed Chrystusem nie może korzyć
się przed żadną władzą ziemską,
jakkolwiek silna by ona była. My,
chrześcijanie, tylko klękamy przed
Bogiem, przed Najświętszym
Sakramentem, gdyż wiemy i
wierzymy, że obecny jest w nim
jedyny prawdziwy Bóg, który
stworzył świat i ukochał go do tego
stopnia, że oddał swego jedynego
Syna (por. J 3, 16)[10].

Jakże zrozumiałe jest teraz
nieustanne wołanie chrześcijan
wszystkich czasów przed najświętszą
Hostią! Wyśpiewuj, języku, tajemnicę
chwalebnego Ciała i drogocennej
Krwi, którą Król wszystkich
narodów, narodzony z Matki
Dziewicy, przelał za odkupienie
świata(Hymn Pange lingua). Trzeba



pobożnie adorować tego ukrytego
Boga: jest to ten sam Jezus Chrystus,
który narodził się z Maryi Dziewicy;
ten sam, który został umęczony,
ofiarowany na Krzyżu; ten sam, z
którego przebitego boku wypłynęły
krew i woda (por Ave Verum)[11].

Kiedy przyklękamy przed Jezusem
obecnym w Najświętszym
Sakramencie – zakrytym w
tabernakulum lub wystawionym na
ołtarzu – adorujemy Ofiarę Kalwarii,
uobecniająca się podczas każdej
Mszy Św. Co więcej, istnieje między
nimi wewnętrzna harmonia i
współprzenikanie. W Eucharystii
naprawdę Syn Boży wychodzi nam
naprzeciw i pragnie się z nami
zjednoczyć; adoracja
eucharystyczna nie jest niczym
innym jak tylko oczywistym
rozwinięciem celebracji
eucharystycznej, która sama w
sobie jest największym aktem
adoracji Kościoła (...). Akt adoracji



poza Mszą Św. przedłuża,
intensyfikuje to, co się dokonało
podczas samej celebracji
liturgicznej[12].

Dbajmy więc z większym jeszcze
staraniem o kult Świętej Eucharystii
podczas najbliższych tygodni.
Włóżmy cały nasz wysiłek w
słuchanie Słowa Bożego, w
medytację Pisma Świętego, w śpiewy
liturgiczne i modlitwy, które każda i
każdy będzie odmawiał przed
Najświętszym Sakramentem.
Starajmy się wypełnić momenty
ciszy- zalecane przez liturgię-
autentycznym dialogiem
wewnętrznym z Chrystusem w
Świętej Hostii, z serca do Serca. Jaki
to stosowny moment by zastosować
radę naszego Ojca: przyklękajcie z
większą miłością, gdy
pozdrawiacie Pana przychodząc
lub wychodząc z Ośrodka. I
choćbyście nie wypowiedzieli nic
ustami, zwracajcie się do Niego



sercem: Jezu, wierzę w Ciebie,
kocham Cię; wybacz wszystkim
Twym dzieciom, które nie potrafiły
być wierne... Mówcie to, co
przyjdzie wam do głowy w tym
momencie, spontanicznie: nie będę
dyktował wam gotowych słów,
jakbyście byli trzyletnimi dziećmi.
Każdy z was potrafi osobiście
zwracać się do Pana; a jeśli nie
było tak do tej pory, od teraz
będziecie potrafili.

Przy różnych okazjach mówiliśmy o
osobistych aktach strzelistych,
których każdy z nas szuka. Jest to
pochwała, okrzyk zachwytu, radości,
serdeczności, miłości! Który wyrywa
się z duszy niczym strzała (...).
Zawsze jest to kwestia miłości,
oddania[13].

Nie ukrywam, że często przychodzą
mi do głowy słowa, które usłyszałem
od Świętego Josemaríi: „Ileż chwały
skradłem Bogu!”, gdyż myślał, że



mógłby być bardziej żarliwy w swej
służbie Najświętszej Trójcy. Czy
pielęgnujemy w sobie ten zapał Deo
omnis gloria? Z jaka czystością
intencji się poruszamy? Jak
ofiarujemy Bogu to, co zwyczajne, i
co nadzwyczajne?

25 czerwca będziemy obchodzić
kolejna rocznicę pierwszych święceń
kapłańskich w Opus Dei. Trzech
synów naszego Ojca, którzy przyjęli
w 1944 święte kapłaństwo – ks.
Álvaro, ks. José María i ks. José Luís –
nie mieli oporów, by zostawić
obiecującą teraźniejszość i przyszłość
zawodową, aby podążać za głosem
Boga, który powołał ich do
kapłaństwa za pośrednictwem
naszego Założyciela. Nie była to dla
nich ofiara w potocznym rozumieniu
tego słowa, jako kosztowne
wyrzeczenie; natychmiast i z
radością odpowiedzieli na to nowe
powołanie, wiedząc, iż jest to inny
sposób służenia Bogu, Kościołowi i



duszom, i tym samym oddaniem jak
inni członkowie Dzieła.

Prośmy Pana za wstawiennictwem
naszego Ojca i tych trzech
pierwszych księży, by ten duch
zachował się nienaruszony w
Prałaturze Opus Dei, byśmy mogli
liczyć na księży potrzebnych do
rozwoju pracy apostolskiej; i byśmy
wszyscy czuli święty ciężar duszy
kapłańskiej. Prośmy też, by w całym
świecie i w całym Kościele znaleźli
się liczni młodzi i dojrzali mężczyźni
podążający drogą prezbiteratu,
posłuszni głosowi Dobrego Pasterza.

Polecajcie nadal Bogu moje intencje.
Módlcie się w intencji podróży
Papieża do Chorwacji w pierwszych
dniach tego miesiąca. Chciałbym
byśmy przemienili nasze istnienie w
modlitwę do Boga pozwalającą nam
spełnić Jego Świętą Wolę, z
całkowitym oddaniem, z niesłabnącą
hojnością, przekonani, że gdzie dwaj



lub trzej łączą się na modlitwie, nasz
Ojciec Bóg nas wysłucha[14].

Chciałbym też w każdym liście
przypominać rocznice związane z
historią Dzieła, naszą osobistą
historią, gdyż winniśmy mieć w
pamięci te słowa: kiedy Bóg, nasz
Pan planuje jakieś dzieło dla
dobra ludzi, myśli najpierw o
osobach, którymi może się
posługiwać jako narzędziami... i
udziela im stosownych łask[15].

Z miłością was błogosławię,

wasz Ojciec

+ Javier

Rzym, 1 czerwca 2011.

----------------------------------------------------------------

[1]. Benedykt XVI, Spotkanie z
dziećmi które przyjęły I Komunię
Św., 15-X-2005.



[2]. Mt 2, 11.

[3]. Rdz 3,5.

[4]. Rz 1, 18.

[5]. Ibid., 21.

[6]. Sobór Watykański II, Konst past. 
Gaudium et Spes, nr 36. 

[7]. Benedykt XVI, Dyskurs do
zgromadzenia Diecezji Rzymskiej, 15-
VI-2010.

[8]. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 263.

[9]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania, 26-III-1972.

[10]. Benedykt XVI, Homilia w
uroczystość Corpus Christi, 22-
V-2008.

[11]. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 84.



[12]. Benedykt XVI, Adhort. Apost.
Sacramentum Caritatis, 22-II-2007, nr
66.

[13]. Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania, 1-VI-1972

[14]. Cfr. Mt 18, 19.

[15]. Św. Josemaría, Instrukcja, 19-
III-1934, nr 48.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-od-praata-czerwiec-2011/

(11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-czerwiec-2011/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-od-praata-czerwiec-2011/

	List od Prałata (Czerwiec 2011)

