
opusdei.org

List nr 8 [O duchu
służby, którym
członkowie Dzieła
mają żyć wobec
Kościoła]

List, oznaczony incipitem
Legitima hominum, nosi datę
31 maja 1943 r. Został rozesłany
6 lutego 1967 r.

20-12-2022

List nr 8

1. Słuszna wolność ludzi, jeśli są
naprawdę uczciwi, z Bożą pomocą



prowadzi ich do pragnienia służenia
Bogu i Jego stworzeniom. Servite
Domino in veritate (Tb 14,10), służcie
Panu w prawdzie, radził Tobiasz
swoim synom. I tej rady udzielam
również Wam, ponieważ
otrzymaliśmy od Boga wezwanie do
szczególnej służby Jego Kościołowi i
wszystkim duszom. Jedyną ambicją,
jedynym pragnieniem Opus Dei i
wszystkich jego córek i synów, jest
służyć Kościołowi, tak jak on chce,
aby mu służono[1], w ramach
specyficznego powołania, które dał
nam Bóg.

Nos sumus servi Dei caeli et Terre
(Esd, 5,11), myśmy sługami Boga
nieba i ziemi. I tym właśnie jest całe
nasze życie, moje córki i synowie:
służbą o celach wyłącznie
nadprzyrodzonych, ponieważ Opus
Dei nie jest i nigdy nie będzie – ani
nie może być – narzędziem
doczesnym. Opus Dei jest również
służbą ludzką, ponieważ nie robicie



nic innego, jak tylko staracie się
osiągnąć w świecie doskonałość
chrześcijańską w sposób prawy,
poprzez wasze wolne i
odpowiedzialne działanie na
wszystkich polach aktywności
obywatelskiej; to bezinteresowna
służba, która nie poniża, ale
wychowuje, która powiększa serce –
czyni je rzymskim w najwyższym
znaczeniu tego słowa – i prowadzi do
szukania czci i dobra ludzi w każdym
kraju, aby każdego dnia było mniej
ubogich, ignorantów, dusz
niewierzących, ludzi
zdesperowanych, wojen,
niepewności, a więcej miłosierdzia i
pokoju.

2. Chcemy służyć, czujemy się
zaszczyceni, że możemy to czynić i
jesteśmy przekonani, że nie
bylibyśmy w stanie naśladować
Chrystusa – co jest naszym jedynym
pragnieniem – gdybyśmy nie mieli
tego zapału. Pan, moje dzieci,



przyszedł na ziemię w tym celu – 
filius hominis non venit ministrari,
sed ministrare (Mt 20,28); na wzór
Syna Człowieczego, który nie
przyszedł, aby mu służono, lecz aby
służyć – i każdy, kto chce Go
naśladować, nie powinien pragnąć
innego sposobu postępowania.

Powiem Wam za świętym Pawłem: 
To dążenie niech was ożywia; ono też
było w Chrystusie Jezusie. On,
istniejąc w postaci Bożej, nie
skorzystał ze sposobności, aby na
równi być z Bogiem, lecz ogołocił
samego siebie, przyjąwszy postać
sługi, stawszy się podobnym do ludzi
(Flp 2,5–7).

3. Tą drogą podąża papież, słodki
Chrystus na ziemi[2], Wice–Bóg, jak
lubię go nazywać, który mówi o
sobie, że jest servus servorum Dei,
sługą sług Bożych. Skoro zatem
Najwyższy Kapłan jest sługą, moje
córki i synowie, to nie można



tolerować tego, że są katolicy, którzy
nie chcą być sługami. Tylko jeden jest
Pan, jedyny właściciel Kościoła: Jezus
Chrystus, nasz Bóg, który – oprócz
tego, że nas stworzył – nabył go za
cenę swojej Krwi, quam acquisivit
sanguine suo (Dz 20,28). Dlatego też
ujmujący i sprawiedliwy jest sposób
odnoszenia się do Jezusa w
niektórych krajach Ameryki, gdzie
nazywają go Gospodarzem.

Dusze ludzkie należą do Boga, a my
tylko chcemy im służyć. Do tego nas
powołał Bóg, dając nam wiarę i
powołanie do Dzieła: sic nos
existimet homo ut ministros Christi et
dispensatores mysteriorum Dei (1 Kor
4,1). Niech więc uważają nas ludzie
za sługi Chrystusa i za szafarzy
tajemnic Bożych.

Nie myślcie jednak, że łatwo jest
uczynić z życia służbę. Konieczne jest
przełożenie tego dobrego pragnienia
na rzeczywistość,albowiem nie w



słowie, lecz w mocy przejawia się
królestwo Boże(1 Kor 4,20), a
praktyka nieustannej pomocy
bliźnim nie jest możliwa bez ofiary.
Święty Paweł pisał: Instantia mea
quotidiana sollicitudo omnium
ecclesiarum (2 Kor 11,28) – Moja
codzienna udręka płynąca z troski o
wszystkie Kościoły. To westchnienie
Apostoła przypomina wszystkim
chrześcijanom o odpowiedzialności,
którą winni czuć wszyscy wierni, aby
złożyć u stóp Oblubienicy Jezusa
Chrystusa – Kościoła świętego – to,
czym jesteśmy i co posiadamy,
kochając go najwierniej, nawet za
cenę mienia, czci i życia.

4. Dlatego, rozpoczynając te
rozważania, przypominam sobie o
wielkim brzemieniu ciążącym na
papieżu i biskupach. Czuję się w
obowiązku przypomnieć Wam o
okazywaniu czci i przywiązania oraz
udzielaniu im pomocy poprzez
modlitwę i oddane życie. Członkowie



Ciała Mistycznego bardzo różnią się
między sobą, ale wszyscy mogą
odnaleźć swoją misję w służbie Bogu,
całemu Kościołowi oraz duszom.

5. Różne są dary łaski, lecz ten sam
duch; różne są rodzaje posługiwania,
ale jeden Pan; różne są wreszcie
działania, lecz ten sam Bóg, sprawca
wszystkiego we wszystkich.
Wszystkim zaś objawia się Duch dla
[wspólnego] dobra.

Jednemu dany jest przez Ducha dar
mądrości słowa, drugiemu
umiejętność poznawania według tego
samego Ducha, innemu jeszcze dar
wiary w tymże Duchu, innemu łaska
uzdrawiania w jednym Duchu, innemu
dar czynienia cudów, innemu
proroctwo, innemu rozpoznawanie
duchów, innemu dar języków i
wreszcie innemu łaska tłumaczenia
języków. Wszystko zaś sprawia jeden i
ten sam Duch, udzielając każdemu tak
jak chce (1 Kor 12,4–11).



6. Wszyscy jesteśmy potrzebni, a
wręcz niezbędni w Kościele. Mamy
jedną misję do spełnienia – służbę i
pracę apostolską. Jest oczywiste, że w
świetle tej wspólnoty intencji nie ma
zadań czy charyzmatów o większym
lub mniejszym znaczeniu. Pozycja
każdego będzie wysoka lub niska,
tylko w zależności od wiernościłasce
Bożej i prawości intencji, z jakimi się
je wykonuje.

Dlatego też On ustanowił jednych
apostołami, innych prorokami, innych
ewangelistami dla przysposobienia
świętych do wykonywania posługi,
celem budowania Ciała
Chrystusowego, aż dojdziemy wszyscy
razem do jedności wiary i pełnego
poznania Syna Bożego, do człowieka
doskonałego, do miary wielkości
według Pełni Chrystusa (Ef 4,11–13).

7. Nie wolno Wam jednak
zapominać, że misja służby dotyczy
szczególnie tych, którzy mają władzę



w Kościele. Im wyżej ktoś jest
postawiony tym większa spoczywa
na nim odpowiedzialność i większy
obowiązek poświęcenia.

Dźwiganie ciężaru Kościoła i
czuwanie nad jego stałym wzrostem
jest trudne. Powtarzam Wam to, aby
miłość, jaką duch Dzieła każe wam
odczuwać wobec tych, którzy mają to
posłannictwo na swych barkach,
wzrastała z każdym dniem. Byście
zawsze zapewniali im pomoc waszą
jednością oraz wspierali pracą
apostolską w świecie, pośród
równych Wam obywateli.

8. Pan wymaga od nas wszystkich
największej wierności Jego
poleceniom i chce, abyśmy byli
gotowi wypełnić ten obowiązek: 
unusquisque proprium donum habet
ex Deo, alius quidem sic, alius vero sic
(1 Kor 7,7); każdy jest obdarowany
przez Boga inaczej: jeden tak, a drugi
tak.



Dlatego zawsze powtarzam, że aby
służyć, trzeba służyć [również w
sensie nadawać się]. Aby służyć
Mistycznemu Ciału Chrystusa,
potrzebujemy prawego, dobrze
uformowanego sumienia, które
wydaje owoce dobrych uczynków i
umie uszanować wolność sumienia
innych.

Potrzeba nam bogatego życia
wewnętrznego, które jest pewnym
znakiem przyjaźni z Bogiem i
niezbędnym warunkiem każdej
pracy na rzecz dusz. Trzeba
dokładnie przyswoić sobie doktrynę i
żyć wiarą, aby dzięki ich szerzeniu
uchronić dusze przed popadnięciem
w błędy ignorancji lub pietyzmu,
który swoją próżną, sentymentalną
lub zabobonną pobożnością szpeci
oblicze prawdziwej pobożności.

9. Konieczne jest także, abyście uczyli
ludzi, czym jest ich powołanie w
Kościele. Pomóżcie im zrozumieć, że



ich największym zobowiązaniem
powinna być służba, i – między
innymi poprzez apostolstwo
niedawania – starajcie się, aby
pokochali hojność i oderwanie; i aby
zrozumieli, że dziecko Boże musi
pracować dla swojego Ojca, nie
oczekując ziemskich korzyści.

Zachowujcie żywego ducha
nadprzyrodzonego i gorliwość
apostolską. Unikajcie myślenia, że
życie duchowe ogranicza wolność, a
formacja doktrynalna to sterta
niezrozumiałych formuł, zaś
apostolstwo to dodatkowe zadanie w
wolnym czasie.

Swoim przykładem zapobiegajcie
tchórzliwemu porzucaniu przez tak
wielu chrześcijan pracy w wielu
szlachetnych i zgodnych z prawem
dziedzinach, pozostawiając je w
rękach wrogów Boga i Jego Kościoła.
Działajcie zdecydowanie – co
wymaga zapomnienia o sobie – aby



nie popaść w wygodną bierność tych,
którzy lekkomyślnie nadużywają
Bożej Opatrzności i oczekują
nadzwyczajnej pomocy, której Pan
nie ma powodu udzielać, jeśli nie
zastosujemyśrodków ludzkich, jakie
są w naszym zasięgu.

10. Nie dziwcie się jednak, że znajdą
się ludzie, którzy uznają za ambicję
Wasz zapał pracy dla Boga na
wszystkich stanowiskach w
społeczeństwie – na tych, do których
jesteście uprawnieni ze względu na
wasz zawód lub wykształcenie lub ze
względu na wasz status obywatelski.
Będą i tacy, którzy poczują się
urażeni waszą postawą służby.

Nie przejmujcie się nimi. Jest pewne
powiedzenie, które nie spodoba się
tym, którzy szczekają:[3] Szkoda tracić
czas na rzucanie kamieniami w psy,
które szczekają przy drodze. Bez
ostentacji i robienia widowiska nadal
wyznaczajcie sobie cele, szlachetne



środki, konkretne zadania, które
pomogą wam iść naprzód z ludzką i
nadprzyrodzoną stanowczością, aby
złożyć u stóp Chrystusa wszystkie
ziemskie zajęcia.

11. Nie troszczcie się o to, co ludzie
powiedzą. Pracujcie, nie oglądając się
na opinię innych, bo przeciwna
postawa jest zła i nikomu nie
przynosi korzyści. Zastanówcie się
tylko, czy Bóg jest zadowolony i
cieszcie się, gdy zobaczycie, że inni
postępują tak samo.

Córki i synowie moi, radujcie się
także wtedy, gdy dają się odczuć
trudy pracy, przypominając Wam być
może, że służycie. Słodka służba
Miłości napełnia duszę pokojem,
nawet jeśli nie brakuje smutków.
Jestem dumny z mojego życia – tak
jak i wy – że mogę być sługą całego
świata.

Chcę służyć Bogu i z miłości do Boga
służyć z miłością wszystkim ludziom



na ziemi, niezależnie od ich języka,
rasy, narodu czy wyznania; bez
czynienia jakiejkolwiek z tych różnic,
które ludzie, z większym lub
mniejszym fałszem, tworzą w życiu
społecznym.

Wielkie i piękne jest posłannictwo
służby. Dlatego właśnie ten dobry
duch, który jest doskonale pogodzony
z miłością do wolności, musi
przenikać całą pracę moich córek i
synów w Opus Dei. Chcę też, aby to
była najważniejsza cecha mojego
ubogiego życia kapłana i waszego
Ojca: być i umieć być sługą zawsze, a
zwłaszcza w czasach, kiedy wielu
będzie uciekać od pokory służby
innym.

12. W dzisiejszym świecie, – przy
całym tym zamieszaniu,
przepychankach, fałszu, o których
już wam mówiłem – jest wielu ludzi,
których przeraża pojęcie służby, bo
są pełni pychy i nie rozumieją,że na



świecie służymy sobie nawzajem. Nie
ma na ziemi nikogo, kto by w jakiś
sposób nie musiał służyć innym, bo
jesteśmy zależni od tych, którzy
mieszkają w naszym kraju, od tych,
którzy są blisko i od tych, którzy są
daleko, od tych, którzy mieszkają w
innych krajach – od wszystkich.

Służymy innym – czy tego chcemy
czy nie – i mamy to czynić chętnie, z
radością, jaką Pan przypisał naszemu
duchowi: servite Domino in laetitia
(Ps 100[99],2), służcie Panu z
weselem.

13. Nie zabraknie Wam trudności, bo
każdy, kto próbuje robić coś dobrego,
zawsze napotyka na przeszkody, a w
przypadku służby Kościołowi ośmielę
się powiedzieć, że są to zwykle
przeszkody rozwiązywane rutynowo.

Czasami zaskakujące jest to, że są
one stawiane właśnie przez tych,
którzy uważają się za katolików lub
się nimi nazywają. Gdy się jednak



bliżej przyjrzeć, nie możemy nazwać
ich postępowania sprzeciwem
dobrych, ponieważ często są to ci
sami, którzy, w sposób bardziej
zawoalowany atakują innych
członków Kościoła lub tych, którzy
nim rządzą.

Ich taktyka jest zazwyczaj dwojaka: z
jednej strony starają się pomniejszyć
lub zignorować działalność tych,
którym przeszkadzają, aby nie
wyglądało na to, że atakują Kościół. Z
drugiej zaś strony maskują to
nikczemne działanie
pseudoapostolskimi szatami, pod
pozorem zjednoczenia się pod
wspólnym sztandarem z tymi, którzy
z nienawiści do Kościoła gotowi są
ich poprzeć, aby zniszczyć dzieła,
które w łonie Kościoła sam Bóg,
stosownie do czasów, wspiera dla
swojej chwały i służby.

14. Kiedy przed laty wygłaszałem
nauki dla duchowieństwa w całej



Hiszpanii, często mówiłem o trzech
rodzajach księży. Pierwszy stanowią,
ci którzy nikomu nie szkodzą, ale nie
czynią też nic dobrego, ponieważ
stali się kościelnymi biurokratami.
Drugi rodzaj to buntownicy, którzy
nieustannie są w ruchu, robiąc wiele
zamieszania i hałasu. Trzecią grupę
tworzą prawdziwie gorliwi kapłani,
którzy pełniświętego entuzjazmu nie
cofają się przed żadną ofiarą, byleby
tylko przybliżać dusze do Boga.

Ci, którzy należą do dwóch
pierwszych grup, nie są zazwyczaj
przez nikogo atakowani. Jedynie ci z
trzeciej grupy – właśnie z powodu
ich gorliwości w służbie Kościoła – są
narażeni na krytykę i szemranie.
Przeciw ich ofiarnej pracy nie
brakuje diabelskich sojuszy, które –
nawet gdyby miały słuszne motywy,
a zwykle ich nie mają – wykraczają
poza poczucie sprawiedliwości i
popadają w coś, co wydaje się
niewytłumaczalną żądzą zemsty. W



nich publicznie ramię w ramię
uczestniczą osobistości kościelne
wespół z osobistości świeckimi
znanymi z nieustannych ataków na
wiarę katolicką.

15. Poza tym jest bolesne, że taki
sposób traktowania tych, którzy chcą
być wierni, znajduje uznanie wśród
ludzi, którzy powinni mieć trzeźwe
rozeznanie. Smutno jest na to
patrzeć, ponieważ, przez okazywanie
uwagi i dawanie wiary takim
szarlatanom, przeoczona zostaje
niesprawiedliwość i nieuczciwość,
która jest popełniana; Żal tych dusz,
które są celem takich działań, bo
często nie mają żadnychśrodków
obrony lub udowodnienia prawdy.
Większość oszczerstw jest
anonimowa i nie ma możliwości
odwołania się.

Często na tych biedaków spada sterta
śmieci, ex informata conscientia, i
niestety, sumienie – które przyjmuje



rzeczy święte – bywa często chwiejne
i wypełnia się także rzeczami
ogromnie złymi.

Nie można osądzać bez wysłuchania
oskarżonego, tylko na podstawie
tego, co zostało powiedziane, bo
gdybyśmy zapomnieli o tej
elementarnej zasadzie roztropności,
nikt nie pozostałby w Kościele
Bożym. Oskarżyciele ci nie będą
przyjaciółmi Boga, który powiedział: 
vos amici mei estis, si feceritis quae
ego praecipio Vobis (J 15,14); wy
jesteście przyjaciółmi moimi, jeżeli
czynicie to, co wam przykazuję, jeśli
postępujecie uczciwie.

16. Czasami stosowane są
niedzisiejsze procedury, nieludzko
utajnione, które nie pozwalają
nikomu się bronić; które zmuszają
oskarżonego do walki w
ciemnościach, do udręki, ponieważ
nie wie, od kogo pochodzi oskarżenie
ani o co jest oskarżony; a jeśli pyta,



nie otrzymuje odpowiedzi.
Przypisuje mu się rzeczy, o których
nie wie – gdyby je znał, mógłby je
łatwo obalić – a jedyną pociechą, jaka
mu pozostaje, jest ofiarowanie
swoich cierpień Bogu i myślenie, że
coś podobnego przydarzyło się
Jezusowi: nemo tamen palam
loquebatur de illo propter metum
Iudaeorum (J 7,13), nikt jednak nie
mówił o Nim jawnie z obawy przed
Żydami.

Taki system jest niesprawiedliwy. Cóż
z tego, że sporządza się raport lub
wiele raportów, a nawet proces,
skoro zainteresowana strona lub jej
obrońcy nie mogą poznać przyczyn
oskarżenia. ponieważ tak często
oskarżycielem kieruje osobista pasja,
zupełnie niezależna od
sprawiedliwości.

Dlatego w takich smutnych
przypadkach zazwyczaj bardziej
współczuję oskarżycielom i tym,



którzy osądzają, niż tym, którzy są
oskarżani. Pierwsi ryzykują duszą;
drugim można powiedzieć słowa z
pierwszego Listu św. Piotra: si quid
patimini propter iustitiam, beati (1 P
3,14); ale jeżelibyście nawet coś
wycierpieli dla sprawiedliwości,
błogosławieni jesteście.

17. Szczerze uważam, że jeżeli ktoś
jest oskarżony, to właśnie on
powinien być przesłuchiwany w
pierwszej kolejności, ponieważ to on
zna teorię i praktykę tego, co robi, i
będzie w stanie wyjaśnić kwestie,
które są mu przedstawiane. Czasami
jednak można odnieść wrażenie, że
błąd jest mylony z winowajcą, i są
tacy, którzy uważają, że tym, co
naprawdę kogoś interesuje, jest
potępienie winowajcy, bez próby
naprawienia błędu: między innymi
dlatego, że błąd nie istnieje.

Nawet faryzeusze – et qui missi
fuerant erant ex pharisaeis (Jn 1,24) –



zachowali się w sposób
szlachetniejszy, pytając Chrzciciela
wprost: tu, quis es, Kto Ty jesteś? (Jn
1,19) A jednak pewnego razu Jan, 
videns autem multos pharisaeorum, 
gdy widział [...] wielu spośród
faryzeuszów (Mt 3,7), strofował ich,
nazywając ich: plemię żmijowe
(Tamże).

18. Zakończmy już tę dygresję. Nie
chcę zbytnio wydłużać tego listu, a
muszę jeszcze poczynić pewne uwagi
na temat niektórych cech naszej
służby Panu i duszom.

Pierwszą rzeczą, na którą pragnę
Wam, drogie córki i drodzy synowie
moi, zwrócić uwagę – a mówiłem o
niej już wiele razy – jest świeckość
naszego zadania, bo podejmujemy
się go jako zwykli obywatele – równi
innym obywatelom, a jednocześnie
różniący się od innych tym, że
wypełniając pośród świata nasze



obowiązki zawodowe szukamy
świętości i apostołujemy.

Nikt nie odważy się powiedzieć, że
świeccy nie mogą chrystianizować
działalności, w którą są
zaangażowani na co dzień. Jednak
znajdą się tacy, którzy nie będą w
stanie zrozumieć tych, którzy
próbują wcielić w życie ten prosty,
naturalny i Boży sposób uświęcania
się i prowadzenia apostolstwa.

19. Z tego powodu nowość Opus Dei
nie może być sprawiedliwie oceniana
przez tych, którzy mentalnie są
przyzwyczajeni do studiowania
jedynie problemów życia
duchownego lub zakonnego, a nie są
przyzwyczajeni do badania lub
medytowania nad rzeczywistością
świecką, nad życiem zwykłego
chrześcijanina, który musi żyć
oderwany od świata, ale
jednocześnie w świecie, kochając go,
zaangażowany w zadania doczesne,



wykonując pracę, z której żyje, a w
naszym przypadku, z której żyłby
też, gdyby nie był członkiem Opus
Dei.

Przy takiej mentalności wasza
wytrwałość w pracy zawodowej –
nawet w zmęczeniu czy znużeniu –
łatwo została zinterpretowana jako
ambicja zdobycia władzy czy urzędu,
podczas gdy przeciwnie, chodzi tylko
o to, aby w pracy dążyć do
uświęcenia, wykonując ją z
największą możliwą doskonałością –
także po ludzku – z miłości do Boga i
dla przybliżenia dusz do Chrystusa i
Jego Kościoła, w ofiarnej, trudnej i
pokornej misji przyjaźni i służby.

Nie możemy być uważani za
amatorów[4], tak jak zakonnicy lub
kapłani, którzy wykonują świeckie
zawody lub marginalnie uprawiają
świeckie nauki, wypaczając mniej
lub bardziej swoje powołanie
kapłańskie lub zakonne, a nawet



samą pracę naukową lub zawodową,
która jest im obca.

20. Tak jak już Wam powiedziałem,
nasza praca jest świecka, pełna
dobrego antyklerykalizmu
wypływającego z miłości do
kapłaństwa i każącego nam być
wiernie przywiązanymi do papieża i
do ordynariuszy, chociaż z powodu
wierności im nie brakuje nam
niezrozumienia.

Córki i synowie moi nie ustawajcie w
głoszeniu miłości i posłuszeństwa
okazywanego ojcu świętemu. Nawet
gdyby Pan Jezus tak nie postanowił,
rozsądek podpowiada, że w Kościele
potrzebna jest silna władza centralna
– Stolica Apostolska – aby
doprowadzić do rozsądku tych,
którzy w Kościele nie mogą się
porozumieć i są skłóceni.

Jednak ponad i przed tymi
logicznymi argumentami jest wola
Boga, który chce mieć Wikariusza na



ziemi i który nieomylnie wspomaga
go swoim Duchem.

21. Musimy więc żyć dobrym
antyklerykalizmem, który wzmacnia
miłość do Kościoła.

Jestem pewien, że podoba się on
Panu, ponieważ skłania nas do
pragnienia dla Kościoła i jego sług
świętej wolności od doczesnych
więzów; ponieważ sprawia, że z
natury brzydzimy się wszelkiego
rodzaju nadużyciami,
małostkowością, które wykorzystują
Krzyż Chrystusa dla osobistych
korzyści lub zamieniają boskie
powołanie do służby w narzędzie do
gromadzenia pieniędzy, szukania
wygody lub własnego
zysku.Natomiast istnieją również złe
odmiany antyklerykalizmu. Jeden z
nich w sposób gwałtowny,
diaboliczny i z nienawiści do Boga
przy pomocy najokrutniejszych
środków prowadzi do zrównania z



ziemią wszystkiego, co ma
odniesienie do religii i kapłaństwa.
Inny, chociaż nie korzysta z
przemocy, do spraw Bożych odnosi
się z lekceważeniem i pogardą.
Trzeci zaś powstaje, gdy się widzi, jak
duchowni i świeccy wykorzystują
Kościół do osiągania dóbr czysto
doczesnych.

22. Klerykał zazwyczaj gardzi
prawem, tak jakby dotyczyło ono
wszystkich z wyjątkiem jego samego.
Prawo, bowiem, narzuca służbę, a
ten, kto nie ma ducha Jezusa
Chrystusa nadużywa swojej władzy,
aby inni mu służyli. Obchodzi się z
duszami w sposób despotyczny, jak
gdyby były one kozami z jego stada.
Biorąc je za rogi, mówi: one są moje.
Depcze w ten sposób świętą wolność
sumień.

Temu, kto tak postępuje, brak
pokory. która nadaje sens wszelkiej
pracy apostolskiej, i zamiast



współdziałać w rozszerzaniu
królestwa Chrystusa, wyrządza
szkodę jedności Kościoła i pracy
duszpasterskiej.

23. Mentalność pozbawiona ducha
służby, który powinien być obecny
we wszystkich, którzy pracują dla
Chrystusa, prowadzi do traktowania
urzędu nie jako obowiązku, ale jako
okazji, którą można wykorzystać dla
własnej korzyści, lub jako przywileju
zwalniającego od wszelkich
obowiązków, lub jako własnego
folwarku, który można
zagospodarować według własnego
kaprysu.

Takie postępowanie nie jest
usprawiedliwione nawet w
przypadku nadużycia władzy na
rzecz jakiegoś ruchu apostolskiego
lub dzieła służącego dobru dusz. W
tym bowiem, co należy do wszystkich
dzieci Kościoła, nie ma miejsca na
kaprys czy faworyzowanie. Jest to



zadanie powierzone intuitu ministri
Dei – pracownikowi Bożemu intuitu
gregis seu populi Dei, to znaczy dla
dobra wszystkich wiernych.

24. Mając jakąkolwiek misję w Ciele
Mistycznym Chrystusa, należy
postępować nie jak właściciel, ale jak
wierny zarządca, który wie, że
będzie musiał zdać sprawę ze swoich
czynów. Któż – zapytał pewnego dnia
Pan – jest owym rządcą wiernym i
roztropnym, którego pan ustanowi
nad swoją służbą, żeby na czas
rozdawał jej żywność? Szczęśliwy ten
sługa, którego pan powróciwszy
zastanie przy tej czynności.
Prawdziwie, powiadam wam: Postawi
go nad całym swoim mieniem.

Lecz jeśli sługa ów powie sobie w
duszy: Mój pan ociąga się z powrotem
i zacznie bić sługi i służące, a przy
tym jeść, pić, i upijać się, to nadejdzie
pan tego sługi w dniu, kiedy się nie
spodziewa, i o godzinie, której nie zna;



każe go ćwiartować i z niewiernymi
wyznaczy mu miejsce (Łk 12,42–46).

Dobry zarządca wie, jak
sprawiedliwie rozdzielać dary swego
pana. Wie, jak sprawić, by talenty,
które otrzymał, działały na korzyść
wszystkich sług, bo non est
personarum acceptor Deus (Dz 10,34),
Bóg naprawdę nie ma względu na
osoby.

25. Jest to z pewnością trudne
zadanie, ponieważ trudno jest nie
dać się zwieść pozorom, a wierny
zarządca musi być wrażliwy na
poruszenia Ducha Świętego, aby
rozdzielać dobra Pańskie tak, jak
uczyniłby to sam Pan. Nie może też
kierować się wygodnictwem,
wyznaczając tym, którzy są dobrymi
sługami – właśnie dlatego, że są
dobrymi sługami – najbardziej
nieprzyjemnego zadania, albo
rozdzielając stanowiska i urzędy bez



uwzględnienia koniecznego
przygotowania ludzi.

Wiecie, że nie lubię przemocy, ale po
ludzku rzecz biorąc, rozumiem ostrą
reakcję tego, kto za swoje czyste
pragnienie służenia nie otrzymał
żadnej innej ludzkiej zapłaty z
wyjątkiem aroganckiego
traktowania. Nawet jeśli nie zabiegał
o ziemskie zapłaty, jest przecież
istotą ludzką i nietrudno o sytuację,
w której ciągle napięta cięciwa zrywa
się.

26. Po przeciwnej stronie
antyklerykalizmu, o którym mówię,
stoi próba wykorzystania statusu
katolika do narzucania osobistego
kryterium w kwestiach
podlegających różnym opiniom lub
dożądania od innych katolików
świadczenia pewnych usług bez
zapłaty tego, co jest sprawiedliwe i
rozsądne, ponieważ świadczenie
takie jest ich pracą a zatem również



ich środkiem do życia i utrzymania.
Dodatkową okolicznością obciążającą
jest to,że gdyby te usługi zlecono
innym osobom, być może obojętnym
lub wrogim Kościołowi, zostałyby
one opłacone tak, jak powinny,
nawet gdyby wiązało się to ze zdradą
Kościoła.

Milczę i modlę się, kiedy dostrzegam
wżyciu politycznym jakiegoś kraju
świeckich, którzy przypisują sobie
reprezentowanie hierarchii
kościelnej, kompromitując ją w
sprawach doczesnych. Owi świeccy,
którzy ostentacyjnie nazywają siebie
katolikami, nie są zdolni, lub nie
wydają się zdolni, do przyjęcia
osobistej odpowiedzialności, która
należy do nich, jako obywateli.
Przylgnęli do Kościoła jak bluszcz do
muru, najpierw zakrywając go
swoimi liśćmi, a potem niszcząc go
korzeniami szukającymi soku w
pęknięciach szlachetnych
fundamentów. Przychodzi mi na



myśl ten fragment ześw. Łukasza i
wydaje mi się, że słyszę głos Jezusa,
naszego Pana, który mówi do nich: 
Napisane jest: Mój dom będzie domem
modlitwy, a wy uczyniliście z niego
jaskinię zbójców (Łk 19,46).

27. Klerykalny sposób postępowania,
nawet gdyby stały za nim dobre
intencje, prowadzi także do
oczekiwania od innych realizacji
inicjatyw i projektów apostolskich,
bez uwzględnienia kosztów ich
realizacji. Jest rzeczą oczywistą, że ci,
którzy poświęcają się pracy dla
Chrystusa, muszą to czynić
bezinteresownie, ale nie można
zapominać, że apostoł potrzebuje
również jeść i przyodziać się,
nakarmić swoich i odpocząć.

Jesteście świadkami, że nigdy nie
odmawialiśmy posługi duszom,
nawet gdy pociągało za sobą koszty.
Wiemy, co powiedziałśw. Paweł: 
Dominus ordinavit iis qui Evangelium



annuntiant, de Evangelio vivere (1 Kor
9,14), Tak też i Pan postanowił, ażeby
z Ewangelii żyli ci, którzy głoszą
Ewangelię; ale możemy też
powtórzyć za Apostołem: non usi
sumus hac potestate, sed omnia
sustinemus, ne quod offendiculum
demus Evangelio Christi (1 Kor 9,12),
nie korzystaliśmy jednak z tej
możności, lecz znosimy wszystko
byle nie stawiać żadnych przeszkód
Ewangelii Chrystusowej.

28. Kiedy zamiast chęci służenia
pojawia się fałszywa miłość do
Kościoła, wtedy zaczynają panować
samowola i przywileje, a zdrowa
atmosfera, wynikająca z pracy w
obecności Boga, zostaje zmącona i
zamglona. W konsekwencji
następuje absurdalna sytuacja
niezrozumienia i braku
przychylności wobec tych, którzy
chcą jedynie służyć.



Przepisuję, bez komentarza, słowa
św. Jana: Napisałem kilka słów do
gminy, lecz Diotrefes, który pragnie
być pierwszym wśród nich, nie
przyjmuje nas. Dlatego, gdy przybędę,
upomnę go za jego wystąpienia i
złośliwe wypowiedzi przeciwko nam.
A nadto, jakby mu jeszcze było tego za
mało, odmawia on udzielenia gościny
braciom, a tym którzy chcą to czynić,
zabrania, a nawet wyklucza ich z
Kościoła (3 J, 9–10).

29. Najdroższe córki i synowie, także
i w tym widzicie, że Dzieło jest z
Boga, ponieważ, podobnie jak
pierwsi chrześcijanie, doznaliśmy
tego samego losu z powodu
niezrozumienia i gorliwości
fałszywych braci, którzy przyszli, by
traktować nas jak heretyków. Kłamią
z zazdrości i niestety zapominają, że
kiedy zdecydują się mówić prawdę,
dopiero wtedy będą owocni w
Chrystusie: veritas liberabit vos, 
prawda was wyzwoli (J 8,32).



Musieliśmy cierpieć[5] – i nic nie
wskazuje na to, by pozwolono nam
na razie pracować w pokoju – ale nie
omieszkajcie wyjaśnić tym, którzy
mówią wam, jakby z litości, jak wielu
macie wrogów: tak, i jak wielu
przyjaciół! Taka jest bowiem
rzeczywistość i każdego dnia będzie
coraz więcej tych, którzy nas
rozumieją i kochają.

Teraz, z miłości do swego Dzieła, Pan
czyni nas bohaterami przypowieści o
krzewie winnym i latoroślach;
dopuszcza przeciwności,ut fructum
plus afferat (J 15,2), abyśmy wydali
jeszcze większy owoc. W oczach
ludzkich jest to może niezrozumiałe
– można by powiedzieć: ja tego nie
rozumiem... «el señor corregidor
tampoco lo entiende»[6]. W planach
Bożych opatrznościowi są ci ludzie,
którzy, wytężając umysł, szukają
dziury w całym, gdy – aby zrozumieć
Dzieło – wystarczy być katolikiem
dobrej woli i znać minimum zasad



pracy duszpasterskiej, teologii i
prawa.

30. Prosty duch Opus Dei miłuje
prawdę i szczerość; ma na celu
służbę Kościołowi, prowadzi do
poszanowania i obrony wolności.
Szczerze mówiąc, nie wyobrażam
sobie żadnej innej służby dla sprawy
Bożej, która nie miałaby
przynajmniej miłości do osobistej
wolności człowieka.

Będziemy zatem miłować jedność i
wspaniałą różnorodność w Kościele;
ze czcią będziemy traktować
narzędzia jedności i będziemy się do
tej czci przyczyniać; będziemy
rozumieć przejawy katolickości i
wewnętrznego bogactwa, które
przejawiają się w różnorodności
duchowości, stowarzyszeń, rodzin i
działań, które w każdym czasie i na
każdym miejscu dają dowód, że
wszystkie pochodzą od tego samego



niepodzielnego Ducha (por. 1. Kor
12,11).

Dlatego trzeba szybko reagować na
każdą udawaną służbę Kościołowi,
która wypacza nadprzyrodzony sens
jakiegokolwiek zadania duchowego i
apostolskiego, lub która próbuje
naruszyć wolność jednostki lub
wolność naszej Matki Kościoła.

31. Ut omnes unum sint, aby wszyscy
stanowili jedno, jak Ty, Ojcze, we
Mnie, a Ja w Tobie, aby i oni stanowili
w Nas jedno, aby świat uwierzył, żeś
Ty Mnie posłał. I także chwałę, którą
mi dałeś, przekazałem im, aby
stanowili jedno, tak jak My jedno
stanowimy. Ja w nich, a Ty we Mnie!
Oby się tak zespolili w jedno –
consummati in unum – aby świat
poznał, żeś Ty Mnie posłał i żeś Ty ich
umiłował, tak jak Mnie umiłowałeś (J
17,21–23).

Jest to modlitwa, którą Jezus modlił
się za nas do Boga Ojca. Jest to



również modlitwa, którą,
zjednoczone z Jezusem Chrystusem,
wszystkie dzieci Pana w Opus Dei
modlą się codziennie od początku
istnienia Dzieła: pro unitate
apostolatus, o jedność, którą tylko
papież daje całemu Kościołowi, a
biskup, w komunii ze Stolicą
Apostolską, swojej diecezji.

32. Jedność w miłości, w miłości
Boga, aby wszyscy ludzie wiedzieli,że
Pan ich miłuje i chce, aby byli
zbawieni: Tak bowiem Bóg umiłował
świat, Syna swego Jednorodzonego
dał, aby każdy, kto w Niego wierzy, nie
zginął, ale miał życie wieczne (J 3,16).

Pragnienie jedności, córki i synowie
mojej duszy, jest także kolejnym
powodem, abyśmy ze wszystkich sił
kochali papieża i byli zawsze gotowi
mu służyć, niezależnie od tego, jakim
jest człowiekiem. Kiedy się
zestarzejecie, a ja zdam sprawę
przed Bogiem, nie omieszkajcie



powiedzieć swoim braciom, że Ojciec
miłował papieża z całego serca.

33. Jesteśmy ponadto w doskonałej
sytuacji, aby służyć i wspierać
jedność Kościoła. Trudno jest nam
ingerować w pracę apostolską
innych, ponieważ nasze apostolstwo
jest obiektywnie inne i realizujemy je
w inny sposób, zawsze poprzez pracę
zawodową.

Przede wszystkim różni się
całkowicie od tego, co czynią
zakonnicy, z tej prostej przyczyny, że
nie jesteśmy zakonnikami, ani nie
powstaliśmy po to, by ich
zastępować. Różni się także od
sposobu apostolstwa innych
stowarzyszeń wiernych. Nasze
zadania apostolskie opierają się na
pracy zawodowej – nie są czymś
dodanym do zwykłej działalności
obywateli i profesjonalistów – i
wymagają pełnego oddania się Bogu



w pracy, która jest zarówno
zawodowa, jak i apostolska.

34. Utrzymujecie się z waszego
zawodu. Musicie zarabiać
wystarczająco dużo, aby utrzymać
siebie i pomóc finansowo Dziełu w
jego pracy duchowej. Apostolstwo
nie jest dodatkiem do waszego
zawodu ani nie jest czymś od niego
odrębnym. Zatem naszą służbę
Kościołowi w pracy duszpasterskiej
wykonujemy gratis. W tym
odróżniacie się od innych świeckich,
którzy poświęcając się całkowicie lub
częściowo jakiemuś apostolatowi,
czerpią z tego całe utrzymanie lub
jego część i w ten sposób obciążają
diecezję lub Stolicę Apostolską.

Opus Dei i jego dzieci nie potrzebują
pieniędzy, ponieważ pracują, i są
więcej niż samowystarczalne. Za to
potrzebujemy pomocy dla naszych
dzieł korporacyjnych. Im większą



pomoc otrzymujemy tym lepiej
możemy służyć duszom.

35. Poruszacie się na płaszczyźnie
relacji doczesnych, społecznych i
zawodowych. Poprzez pracę
indywidualną lub w organizacjach
kulturalnych, naukowych,
politycznych, ekonomicznych itp.
dajecie doktrynę i życie wewnętrzne,
doprowadzając waszych przyjaciół i
kolegów do spotkania z Jezusem
Chrystusem.

Dlatego, że jesteście włączeni z racji
prawa i obowiązku we wszystkie
ludzkie działania, będziecie mogli,
każdy z osobna, bronić
najskuteczniej nie tylko interesów
Kościoła i jego nauczania, które
powinno oświecać kulturę, naukę i
sztukę, a także samego życia i
wolności wszystkich katolików oraz
wszystkich szlachetnych
stowarzyszeń, rodzin i organizacji,



broniąc jednocześnie wolności
wszystkich ludzi.

36. Ingerencja może mieć miejsce
tylko wtedy – ponieważ będziemy
walczyć, aby zapobiec takim
nadużyciom – gdy ktoś, o błędnej
mentalności klerykalnej, zechce
narzucić jedyne kryterium w
jakiejkolwiek dziedzinie, którą Bóg
pozostawił wolności ludzkiej opinii,
aby nie utracić – na przykład –
kontroli nad pewnymi działaniami
społecznymi, politycznymi,
ekonomicznymi itp. noszącymi
próżne określenie katolickich. My
zawsze opowiadamy się za
wolnością.

Jedność osądu dla katolików, a więc i
dla członków Dzieła, może być dana
tylko przez hierarchię Kościoła, gdy
uzna ona to za stosowne dla dobra
dusz. Ci, którzy kierują Dziełem, nie
mają nic do powiedzenia ponieważ
nie jest ich zadaniem udzielanie



wskazówek w tych sprawach, w
których każdy z was jest osobiście
wolny i odpowiedzialny.

37. W takich okolicznościach dobro
dusz domaga się jasnej, pozytywnej
postawy ze strony hierarchii – my
będziemy jej posłuszni. Niestety nie
braknie poza Dziełem tych, którzy
lamentują, gdy Kościół przemawia,
ponieważ czyni to w sposób, który im
się nie podoba; ani tych, którzy
narzekają, gdy Kościół milczy.
Zawsze znajdą się tacy, którzy
narzekają na milczenie Kościoła, z tej
prostej przyczyny, że chcieliby
zrzucić swoją osobistą
odpowiedzialność na hierarchię
kościelną swojego narodu.

Gdyby ktoś usiłował obwiniać innych
za swoje czyny; gdyby ktoś nie
pogodził się z tym, że zniknie z
ubogiej sceny swego światka
apostolskiego, politycznego czy
społecznego; gdyby ktoś upierał się



przy przypisywaniu sobie zasług lub
sukcesów innych ludzi, albo gdyby
nie chciał zrezygnować z
przyjemności zyskania sławy,
okazałoby się, że siewcy niezgody
mają rację, a wtedy słowa Kościoła
mogłyby rzeczywiście stać się
powodem zgorszenia, ale nie ze
strony Kościoła, który jest
Nauczycielem prawdy, lecz z powodu
nieposłuszeństwa niektórych jego
dzieci.

38. Dlatego nie ustawajcie w
głoszeniu umiłowania wolności i
okazujcie ją poprzez pracę z osobistą
odpowiedzialnością we wszystkich
ludzkich zadaniach. Stanowczo
podkreślam,że Dzieło jako takie nie
ma nic wspólnego z tego typu
zadaniami; Dzieło ma jedynie
podtrzymywać dynamikę Waszego
życia wewnętrznego i pomagać Wam
w poznawaniu nauki Jezusa
Chrystusa, abyście mogli wszędzie
pełnić służbę, której Bóg od nas



wymaga. Wielkoduszną służbę
pełnioną – jak już powtarzałem – z
mentalnością świecką: z
mentalnością chrześcijańskiego
profesjonalisty, który nie używa
imienia świętego, aby sprzedać
kilogramy po dziewięćset gramów;
ani nie używa imienia Kościoła na
próżno, aby zyskać ekonomicznie lub
społecznie.

Krótko mówiąc, służcie duszom jako
ludzie dojrzali i gotowi zdać sprawę
ze swoich czynów, nie angażując w
swoją działalność obywatelską ani
Oblubienicy Jezusa Chrystusa, ani
Dzieła.

39. Ten świecki sposób służenia
Kościołowi odnosi się także do
działalności, którą Dzieło jako
instytucja prowadzi w celach
wyłącznie apostolskich, by
umożliwić lepsze poznanie nauki
Pana. Obejmuje ona cały zakres
zgodnych z prawem działań, jakie



może podejmować grupa obywateli.
Zatem jest także ich zadaniem
zawodowym.

Wiecie, że w konsekwencji nigdy nie
nadajemy tym dziełom apostolstwa
korporacyjnego, ani żadnemu z
naszych ośrodków, przydomka
katolicki[7] lub imienia świętego
patrona. W ten sposób lepiej ujawnia
się świecki charakter naszej pracy,
bez ukrywania jej treści apostolskiej.

40. Będziemy podążać w tym
kierunku, nawet jeśli wiąże się to z
niemałymi ofiarami finansowymi. W
państwach katolickich na przykład
instytuty, szkoły itp. prowadzone
przez Kościół lub zakonników często
cieszą się wieloma przywilejami, w
tym całkowitym lub częściowym
zwolnieniem z podatków, lub
pewnymi pomocami finansowymi.
Ilekroć będziemy mieli taką
możliwość, chętnie zrezygnujemy z
tych przywilejów – które zresztą nie



wszystkim się podobają – byle tylko
nie stracić świeckiego sposobu pracy
i służby Kościołowi.

Ponadto, gdyby te dzieła były
oficjalnie katolickie, to część
wiernych, a przede wszystkim wielu
niekatolików przestałoby w nich
współpracować. W dodatku moje
dzieci, które nimi kierują, byłyby
niepokojone przez wielu, którzy
mając wypaczoną mentalność,
zwracają się do katolickich
apostolatów o pieniądze, by
skorzystać z łatwej formy zarobku.

41. Zostawmy jednak te rozważania
na boku, a powróćmy do tego, o czym
mówiłem Wam wcześniej. Mówię do
Was o służbie i zacząłem wskazywać
jej cechy. Chciałbym teraz zatrzymać
się nadkwestią bezinteresowności,
która jest ściśle związana ze
świeckim sposobem pracy, który
mamy w Dziele. Jak często Wam
powtarzam: trzeba służyć nie



oczekując na ziemi nawet spojrzenia
wdzięczności.

Z całą świadomością ośmielam się
Was zapewnić, że nie jest to często
spotykany sposób
postępowania.Módlmy się, aby
powody, które skłoniły św. Bernarda
z Clairvaux do napisania tych słów
do papieża Eugeniusza III były już
tylko przeszłością: Wielkie nadużycie!
Niewielu patrzy na usta ustawodawcy,
wszyscy patrzą na jego ręce. Ale nie
bez powodu. To one rozdzielają
stanowiska i miejsca pracy.... Kiedy (ci
ambitni) składają ofertę służby, to
głównie wtedy, gdy chcą dominować.
Obiecują, że będą wierni, aby
wyrządzić więcej krzywd tym, którzy
im ufają.

Ci, znienawidzeni przez ziemię i niebo,
położyli ręce na jednym i na drugim,
pełni bezbożności przeciw Bogu i
arogancji przeciw rzeczom świętym;
obłudni między sobą; naśladowcy



swoich podobnych; nieludzcy dla
obcych; ludzie niekochający nikogo i
przez nikogo nie kochani, chcący, by
się ich wszyscy bali, a sami lękający
się wszystkich.

To są właśnie ci, którzy nie cierpią być
poddanymi i nie udaje im się
przewodniczyć, są niewierni wobec
przełożonych i nieznośni wobec
podwładnych. Nie wstydzą się prosić,
ale jednocześnie mają twarde serce,
by odmówić. Są niecierpliwi i
niespokojni, póki nie otrzymają, a
niewdzięczni po otrzymaniu.

Wyćwiczyli swój język, aby mówił
wielkie rzeczy, podczas gdy wszystko,
co czynią, jest bardzo małe. Bardzo
dużo obiecują, a bardzo mało
spełniają; to łagodni pochlebcy i
bardzo zgryźliwi obmawiacze;
obłudnicy i bardzo złośliwi zdrajcy [8].

Moje dzieci, cytat jest długi, ale
oszczędza wszelkich komentarzy. Nie
zapominajcie, że miłość i służba



Kościołowi, jeśli są autentyczne, nie
zatrzymują się na osobach
kierujących, ponieważ służba ta
zawsze ma wyższy cel: Domino
Christo servite (Kol 3,24), Służcie
Chrystusowi jako Panu. Zapewniam
Was,że nie jest łatwo o czystość
intencji w tej kwestii.

42. Dla tych, którzy nie idą drogą
prawdy, ci, którzy ją głoszą są
niewygodni. Tak jak męczennik i
święty są niewygodni dla letnich, a
dla gorliwych są inspiracją. Kościół
potrzebuje jednak miłości swoich
dzieci, które oderwane od swojej
opinii, mające na uwadze cele
nadprzyrodzone, po rozważeniu w
obecności Boga są zawsze gotowe
ujawniać prawdę.

Trzeba to czynić w przekonaniu, że
tylko w ten sposób można naprawdę
pomóc temu, który kieruje, temu,
który służy, trzymając wodze. Trzeba
to czynić ze świadomością, że Dobry



Pasterz powinien wiedzieć o
chorobie którejś z owiec, nawet jeśli
niesie to ze sobą trud i komplikacje,
które zawsze będą święte.

A kiedy nie możecie mówić – bo nie
jest to stosowne lub ponieważ
otrzymaliście radę od tego, kto jest
upoważniony do jej udzielenia –
musicie umieć milczeć, ofiarując
Bogu ból i cierpienie, których
doświadczacie. Z wiarą w Opatrzność
dojdziecie w ten sposób do
przekonania, że służyć to znaczy
pracować ze wzrokiem zawsze
zwróconym ku niebu.

43. Przypominam Wam, że
powinniście się starać prowadzić
przykładne życie, służąc
bezinteresownie Kościołowi i
wszystkim duszom. Zapewniam
Was,że wysiłek, jaki podejmujecie,
aby nie odmawiać odpowiedzialnych
stanowisk w życiu cywilnym, jest
całkowicie zgodny z rzeczywistością



Opus Dei, ponieważ to
zaangażowanie – szlachetne, zawsze
z użyciem w pełni legalnych środków
– nie ma innego celu niż
bezinteresowna służba; byłoby
diabelską pokusą myśleć, że jest to
osobista ambicja.

Będziecie pracować na tych
stanowiskach w tym samym duchu,
w jakim pracowalibyście przy
najbardziej ukrytych i pokornych
zadaniach: z zapałem do służby – nie
znajduję innego słowa – przekonani,
że urzędy, które dla dzieci Bożych w
Jego Dziele są obowiązkami, muszą
być zawsze chętnie przyjmowane i
chętnie pełnione z miłości do Pana i
całej ludzkości.

44. Innymi cechami naszej służby dla
Kościoła są: brak szumu i rozgłosu
oraz osobista i zbiorowa pokora, z
jaką staramy się pracować. Od
początku Dzieła powtarzam Wam, że
nie potrzebujemy żadnej tajemnicy i



że nasza dyskretna rezerwa w tych
sprawach, które należą do
prywatności sumienia każdego z nas,
chociażby była ona wówczas
najbardziej konieczna, ma być
czymś, co zawsze powinniśmy
przeżywać w sposób naturalny.

Ale – nalegam – bez tajemnic i
sekretów, których ani nie
potrzebujemy, ani nie lubimy. Jestem
Aragończykiem i również w ludzkiej
sferze mojego charakteru kocham
szczerość: czuję instynktowną odrazę
do wszystkiego, co jest zatajeniem.

Są jednak ludzie, którzy żywią się
tym, co ludzie powiedzą oraz
statystyką. Udawanie jest złotą
zasadą ich egzystencji. Osoby o tej
mentalności nie będą mogły nas
zrozumieć.

Niezdrowa ciekawość, która każe
badać prywatne życie innych,
wiedzieć o rzeczach, które nie
powinny wychodzić poza ramy



sumienia, a która tak często służy
jedynie do zabicia powołania i
zaszkodzenia Kościołowi, nie jest w
stanie pojąć głębokiego
chrześcijańskiego sensu naszego
sposobu działania.

Są to ludzie, którzy wszystko – poza
pieniędzmi, którymi się posługują –
ujmują w statystykę i zdają się nie
zdawać sobie sprawy, że istnieją
rzeczy duchowe, których nie da się
sprowadzić do liczb.

Oczywiście nie gardzę statystyką,
którą uważam za konieczną, ale
uważam – widzę to wyraźnie – że nie
powinno się jej nadawać takiego
rozgłosu, jaki się jej czasem nadaje. I
nie opieram się tylko na pamięci
moich niedawnych doświadczeń w
Hiszpanii, podczas prześladowań
religijnych w czasach komunizmu[9],
ale także na tym, co wiem o innych
narodach.



45. Niestabilność polityczna jest
prawie stała w wielu krajach, które
są stale narażone na ruch
prześladowań antykatolickich. W
takich okolicznościach nie jest wcale
stosowne, aby wrogowie Kościoła w
publikacjach zawierających takie
statystyki lub po prostu w tego
rodzaju dokumentach
przygotowywanych w kuriach
biskupich, mogli znaleźć dane,
niekiedy bardzo szczegółowe, które
posłużą im do zniszczenia
zorganizowanych sił katolickich. Nie
wolno nam zapominać o pośpiechu, z
jakim prześladowcy chcą dostać się
do kościelnych archiwów.

Ani przed rokiem 1936, ani po nim
nie angażowałem się bezpośrednio
lub pośrednio w politykę. Jeśli
musiałem się ukrywać, nękany jak
przestępca, to tylko dlatego, że
wyznawałem wiarę, chociaż Pan nie
uznał mnie za godnego palmy
męczeństwa. Trzykrotnie jednak



omal nie zginąłem śmiercią
męczeńską[10]: w jednym z tych
przypadków przed domem, w
którym mieszkaliśmy, powieszono
osobę, którą pomylono ze mną.

46.Dobro Kościoła wymaga – jest to
naprawdę obowiązek – aby nie
dopuścić do unicestwiania sług Boga,
jak to uczynili wtedy, siedem, osiem
lat temu, kiedy wymordowali tyle
tysięcy kapłanów i prostych
wiernych, zniszczyli świątynie i
domy zakonne.

Zniszczyli też domy, w których
prowadziliśmy nasze apostolstwo,
ale ponieważ imiona moich synów
nie figurowały w dokumentach kurii,
mogli prześladować tylko mnie. I
prawie wszyscy, którzy byli ze mną w
tym czasie, nadal mogli pracować dla
dobra dusz, przechodząc
niezauważeni.

47. Jest rzeczą stosowną, by w
podobnych warunkach większość



tych, którzy tworzą Dzieło, została
uratowana, aby mogli nadal
prowadzić działalność apostolską,
nawet pośród ciężkich prześladowań,
pomagając ukrywającym się
kapłanom, zapewniając wiernym
możliwość skorzystania z
sakramentu pokuty i – jak niektórzy
z Was – chrzcząc, udzielając Komunii
świętej, niosąc pokrzepienie
katolikom.

Warto byłoby zastosować procedurę,
którą państwa stosują w przypadku
niektórych ze swoich najbardziej
skutecznych instytucji – bez
stwarzania wrażenia tajemnicy –
która w naszym przypadku nawet
nie istnieje – unikać niepotrzebnego
rozgłosu. Pocieszająca jest myśl o
chrześcijańskiej pracy, jaką mogą
wykonywać moje dzieci, jeśli nie są
oficjalnie znane jako członkowie
Dzieła; a to może być osiągnięte, dla
większości z nich, bez tajemnicy i
sekretów, których nie potrzebujemy.



48. Sądzę, jednym słowem, że
kompetentna władza powinna
otrzymać takie dane statystyczne,
jakie uzna za stosowne, ale –
przynajmniej, jeśli chodzi o Opus Dei
– wydaje mi się niebezpieczne, by
broniąc – jak zawsze będziemy
bronić – praw biskupów, publikować
statystyki krajowe lub diecezjalne
zawierające zbędne dane lub by dane
te były przechowywane w archiwach
kurii.

Generalnie wielebni ordynariusze
znają nazwiska przełożonych
zakonnych i ich adresy, a w
przypadku duchownych – nazwiska i
adresy księży, którzy posiadają
licencje pasterskie w diecezji. W
przypadku stowarzyszeń wiernych –
takich jak nasze – znają adresy
stowarzyszeń i nazwiska osób
kierujących nimi.

49. Nikomu nie przyszłoby na myśl,
że ordynariusz wie – lub chce



wiedzieć – co każdy z zakonników
robi w jego diecezji. O każdym z nich
wie, że jest zakonnikiem, jeśli w
ogóle go zna, i to wystarczy:
jedynym, który wie o tym, co robi – i
to nie zawsze – jest jego bezpośredni
przełożony, chyba że dojdzie do
skandalu.

Pomyślcie o informacjach, jakie
biskup posiada o każdym
współbracie z pobożnego
stowarzyszenia lub o każdym
członku Akcji Katolickiej. Pomyślcie
także o informacjach, jakie posiada
na temat pieniędzy każdego
parafianina. Aby mieć wszystkie te
bezużyteczne dane, potrzebowałby
ogromnego archiwum, zbioru
archiwistów i wyczerpującej ilości
papierkowej roboty.

Ciekawą rzeczą, moje córki i synowie
moi, jest to, że niektórzy z nich chcą
nawet wiedzieć o nas, ile włosów
mamy na głowie.



50. Dla dobra Kościoła musimy
modlić się o zakończenie tej
niesprawiedliwej dyskryminacji:
niech przynajmniej wszyscy traktują
nas jak innych obywateli, jak
równych sobie, ponieważ – tak jak
oni – płacimy podatki, odbywamy
służbę wojskową i nie chcemy
żadnych przywilejów, których nie
mają nasi koledzy.

Musimy starać się wymazać
oszczerstwo tajemniczości, które
ludzie rzucają naOpus Dei. Nie
brakuje tych, którzy ośmielają się
nazywać Dzieło masonerią. Jest to
wielki błąd, ponieważ nie mamy się
czego uczyć od wrogów Chrystusa,
aby służyć Jezusowi Chrystusowi,
Jego Kościołowi i Jego Wikariuszowi.

Być może tym, co ich niepokoi, jest 
zdezorganizowana organizacja, jaką
oferuje nasz sposób apostołowania, i
wiedzą, że niesłuszne nagłaśnianie
ich przynależności uniemożliwiałoby



pracę wielu moich synów, którzy,
będąc oficjalnie znani jako
członkowie Opus Dei lub jako
odpowiedzialni katolicy, nie mogliby
prowadzić swojej działalności w
wielu środowiskach –
uniwersyteckich, związkowych,
robotniczych, gospodarczych,
politycznych itd.

51. I mówię oficjalnie, ponieważ w
rzeczywistości – i jest to kolejny
dowód na to, że w Dziele nie ma
żadnej tajemnicy – ogromna
większość z Was jest znana jako
członkowie Opus Dei swoim
rodzinom, przyjaciołom i kolegom,
którzy czują bonus odor Christi
waszego życia. Byłoby absurdem,
gdyby wasze powołanie zostało
oficjalnie i publicznie ujawniane i
żeby wszyscy wytykali was palcami.

Między innymi dlatego, że nasza
droga – zwykłych chrześcijan – jest
całkowicie obca takiemu rozgłosowi,



zawsze mówię to tym, którzy pytają
mnie, czy niektórzy z was jesteście z
Dzieła (de Casa), i czy możecie
powiedzieć, że jesteście –
odpowiadam: oni są całkiem wolni w
tej materii, mogą to zrobić, jeśli
uważają to za stosowne. Jeśli nie jest
to konieczne, nie ma potrzeby
ujawniać tego, ponieważ jest to rzecz
osobista i prywatna, która należy do
ich sumienia.

52. Nie dziwcie się jednak, że ci,
którzy mają w zwyczaju popisywać
się swoim statusem katolika lub
osoby Kościoła, aby uzyskać
przywileje lub robić interesy, nie
rozumieją powodów naszej
dyskrecji. Ich ogólna zasada
postępowania jest tak przeciwna do
naszej, że nas nie zrozumieją.

Nie ukrywamy faktu bycia
katolikami. Okazujemy to w czynach
poprzez naszą pracę i, jeśli to
konieczne, jesteśmy gotowi wyznać



to również wtedy, gdy wiąże się to z
ryzykiem, tak jak Józef z Arymatei, 
nobilis decurio, qui et ipse erat
exspectans regnum Dei, et audacter
introivit ad Pilatum et petiit corpus
Iesu (Mk 15,43), poważny członek
Rady, który również wyczekiwał
królestwa Bożego. Śmiało udał się do
Piłata i poprosił o ciało Jezusa.

53. Nie obawiajcie się jednak, że
Kościół będzie deptał tę cechę
naszego ducha. Wiecie, jak jesteśmy
powszechnie rozumiani i kochani
przez ordynariuszy diecezji, w
których pracujemy; Niezależnie od
tego, jaką formę prawną przyjmie
ostatecznie Dzieło, Kościół, który jest
naszą Matką, uszanuje sposób bycia
swoich dzieci, ponieważ wie, że w
tym wszystkim chcemy jedynie mu
służyći podobać się Bogu.

To jest powód, dla którego nie
dopuszczamy ani wątpliwości, ani
podejrzeń wobec Kościoła, ani nie



tolerujemy ich u innych. Nie
szukamy słabych stron Kościoła – z
powodu działania w nim ludzi – aby
go krytykować, jak to skłonni czynić
niektórzy, którzy zdają się nie mieć
ani wiary, ani miłości. Nie
wyobrażam sobie, że można kochać
swoją matkę i mówić o niej z
dystansem.

I nigdy nie będziemy wystarczająco
zadowoleni z naszej pracy, bez
względu na to, jak wiele usług, z
łaską Bożą, oddamy Kościołowi i
Papieżowi, ponieważ miłość będzie
wymagała od nas więcej każdego
dnia, a nasza praca zawsze będzie
wydawała się skromna, ponieważ
czas, który mamy, jest krótki: tempus
breve est (1 Kor 7,29).

54. Obok bezinteresownej miłości
musimy mieć wielką ufność. Jestem
pewien, że z Bożą pomocą będzie ona
wzrastać w waszych duszach, i to
mimo niezrozumienia, na jakie może



pozwolić Pan, które – nalegam –
nigdy nie będzie niezrozumieniem
Kościoła.

W tym duchu synowskiej ufności
będziemy zawsze z radością i
szczęściem przyjmować wszelkie
wiadomości, jakie do nas przyjdą od
Oblubienicy Jezusa Chrystusa, nawet
jeśli są one bolesne lub mogą się
takimi wydawać w oczach ludzi
spoza Dzieła, ponieważ wiemy, że nic
złego nie może nam przyjść od
Kościoła: diligentibus Deum omnia
cooperantur in bonum (Rm 8,28); Bóg
z tymi którzy go miłują, współdziała
we wszystkim dla ich dobra.

Ośmielam się was zapewnić, że nasza
radość, pomimo wszystkich trudów,
nie przestaje wywoływać zdumienia
i zaskoczenia, a przede wszystkim
zbudowania u tych, którzy bez
powodu, bo nie może być żadnego
powodu, oczekują od nas innej
reakcji.



55. Na koniec chcę Wam powiedzieć
o czymś jeszcze, co przenika całą
naszą posługę apostolską. Ponieważ
kochamy Kościół, darzymy wielką
miłością także biskupów, których
Duch Święty ustanowił, aby kierowali
Kościołem Boga (Dz 20,28). Kierunek
pracy naszej i ordynariuszy diecezji
jest taki sam. W diecezjach pozostają
owoce naszej pracy. Jako obywatele
staramy się wspierać ich pragnienia
naszym szczególnym sposobem
pracy, ponieważ w przeciwnym razie
nie mielibyśmyłaski Boga, Pana
naszego.

W takim duchu jesteśmy posłuszni.
Ordynariusze wydają polecenia
apostolskie, a my będziemy
pracować skutecznie i bez rozgłosu.
Jeśli ordynariusz nie wymaga
niczego szczególnego, będziemy
pracować w służbie diecezji, starając
się osiągnąć cele właściwe dla Opus
Dei.



Dlatego biskupi – praktycznie
wszyscy – cieszą się i są bardzo
wdzięczni za dobro, które czynicie w
ich diecezjach. Pamiętajcie jednak, że
logiczną rzeczą jest nie tylko to, aby
oni byli zadowoleni z nas, ale także
to, abyśmy my byli zadowoleni z nich
– wiem, że rozumiecie to wyrażenie,
które nie jest lekceważące –
ponieważ naszą pracą świecką
przyczyniamy się do służby diecezji i
do poprawy życia duchowego
wiernych, nie kosztując diecezji ani
grosza, nie wymagając niczyjej
pomocy. Jednym słowem, czynimy z
miłości do Kościoła, naszej Matki i do
dusz, to, co ordynariusz jest
zobowiązany czynić ze
sprawiedliwości, na mocy swojej
konsekracji biskupiej i misji
powierzonej mu w diecezji.

56. Módlcie się gorliwie za biskupa
diecezjalnego, jak Was tego od
początku uczyłem. Traktujcie go z
uprzejmością, która odpowiada



nadprzyrodzonemu i ludzkiemu
tonowi Dzieła. W tym punkcie
różnimy się od zakonników, którzy
logicznie rzecz biorąc, muszą mieć
inny stosunek do biskupów, nawet
jeśli jest on bardzo delikatny,
ponieważ ich sposób pracy jest
inny[11], i ponieważ mają inną
mentalność, formację, ducha.
Ponieważ całe ich działanie jest
kościelne i jest realizowane według
bardzo różnych schematów, zgodnie
z pojęciem stanu doskonałości, co
odróżnia ich od innych wiernych: a
więc i od nas.

Kiedy księża ordynariusze prosili nas
o to, współpracowaliśmy – i nadal
będziemy współpracować –
bezpośrednio w apostolatach
promowanych przez diecezję,
chociaż spełnienie tych pragnień
wymagało często niemałych ofiar
osobistych, a nawet finansowych z
naszej strony.



57. We wszystkich naszych
apostolstwach korporacyjnych – za
które Dzieło jest w pełni
odpowiedzialne – działamy zawsze w
porozumieniu z biskupem, ponieważ
naszym celem jest wzmocnienie jego
autorytetu i uniknięcie rozłamu w
apostolstwie.

Jedność nie może być jednak
uniformizmem. Wszyscy
chrześcijanie, a zwłaszcza ci, którzy
osobiście i całkowicie poświęcają
swoje życie na służbę Bogu, są
zjednoczeni we współodkupieńczej
misji Kościoła. Jednak współpracują
w niej na różne sposoby, zgodnie ze
swoim specyficznym powołaniem.

Jedność zatem wymaga od nas
umiłowania Bożego powołania, które
otrzymaliśmy i wierności temu
powołaniu. To droga pracy, bycia
użytecznym dla całego Kościoła,
którą wola Boża pragnie dla nas. To
droga do pokazania w praktyce, że



wszystkie powołania są kochane i
rozumiane. Duch Boży przekazuje
chrześcijanom bardzo różnorodne
dary.

58. Kto nie potrafi kochać, a
przynajmniej szanować powołania
innych – wraz z zadaniami
apostolskimi, jakie każde powołanie
ze sobą niesie – ten nie kocha
właściwie własnego powołania. Może
dlatego, że w sposób
nieuporządkowany pragnie, aby
powołanie innych było takie samo
jak jego własne; albo też pragnie
wchłonąć wszystkie apostolaty do
swojego własnego, czego
bezpośrednią konsekwencją jest brak
koncentrowania się na celach, które
ze względu na sprawiedliwość
powinien wypełniać. Dlatego staje się
przeszkodą w pracy innych oraz w
jedności i różnorodności
apostolstwa.



Nie będę się rozwodził nad
wszystkim, co mi podsuwają te
rozważania, które wykraczają poza
temat listu, ale chcę powtórzyć, że
bardzo kocham i czczę zakonników i
wszystkie dusze, które pracują dla
Chrystusa. Paweł napisał do
wiernych w Filippi: testis enim mihi
est Deus, quomodo cupiam omnes vos
in visceribus Iesu Christi, albowiem
Bóg jest mi świadkiem, jak gorąco
tęsknię za wami wszystkimi
[ożywiony] miłością Chrystusa Jezusa
(Flp 1,8).

59. Fenomen apostolski Dzieła, moje
córki i synowie moi, oraz Wasze
powołanie są tak szczególne – i tak
różne od narodzin i rozwoju
powołania zakonnego – że wszyscy
członkowie Opus Dei, ani przed, ani
po odnalezieniu tej drogi świętości w
świecie, nie myśleli poważnie o
oddaniu się Bogu w kapłaństwie lub
w stanie zakonnym.



Dlatego też nie zabieramy nikogo z
jego miejsca, prowadząc go do
powołania, które nie jest jego
własnym powołaniem. Nie możemy
zawrócić nikogo z drogi, którą Bóg
mu wyznaczył. Zawsze będę Wam
powtarzał, że nie chcemy być
postrzegani jako zakonnicy na luzie.
Nie jesteśmy zakonnikami, nie mamy
takiego powołania.

W Opus Dei pozostajemy tym, kim
byliśmy zanim zostaliśmy jego
członkami. Jesteśmy zwykłymi
ludźmi – samotnymi, żonatymi,
wdowami, księżmi – którzy nie
zmieniają swojego stanu, nawet jeśli
osobiście poświęcają swoje życie
służbie duszom z Miłości.

60. Ci, którzy są braćmi w Jezusie
Chrystusie i pracują dla jednego Pana
– nawet jeśli wykonują różne
zawody: fuit.... Abel pastor... et Cain
agricola (Rdz 4,2) – nigdy nie mogą
być dla siebie nawzajem przeszkodą.



Apostolstwo nie ma granic i jest za
mało rąk do pracy. Dla wszystkich
starczy pracy. Ktokolwiek przez
zawiść, zazdrość lub tyranię
przeszkadza w pracy braci, nie może
nie zastosować do siebie tego
surowego zarzutu PismaŚwiętego: 
Dzięki temu można rozpoznać dzieci
Boga i dzieci diabła: każdy, kto
postępuje niesprawiedliwie, nie jest z
Boga, jak i ten kto nie miłuje swego
brata. Taka jest wola Boża, którą
objawiono nam od początku, abyśmy
się wzajemnie miłowali. Nie tak, jak
Kain, który pochodził od złego i zabił
swego brata. A dlaczego go zabił?
Ponieważ czyny jego były złe, brata
zaś sprawiedliwe (1 J 3,10–12).

Nie ma nic szczególnego w tym, że
Pan, który jest Ojcem, okazuje pewne
upodobania temu czy innemu ze
swoich dzieci. Każdemu daje to, co
jest odpowiednie dla niego samego i
dla pożytku rodziny oraz całego
przedsięwzięcia.



Błąd leży w niedelikatności osoby,
która nie akceptuje i nie jest
zadowolona z siebie, a także
zazdrości tego, co należy się innym.
Ten błąd może prowadzić do pokusy
oddalenia brata, kiedy tylko jest to
możliwe, jak to uczynili bracia Józefa
(por. Rdz, 37).

61. Kończę już, córki i synowie mojej
duszy. W duchu, który otrzymaliście,
z wielką radością przygotujcie się do
pójścia wszędzie tam, gdzie wzywa
Was służbaświętemu Kościołowi
Bożemu. Gdziekolwiek będziecie,
naturalność Waszego życia –
chrześcijanina i chrześcijanki –
uczyni Was najskuteczniejszymi
narzędziami nadprzyrodzoności
wszelkich działań ziemskich, także
tam, gdzie Kościół jest
prześladowany lub gdzie imię Jezusa
nie jest znane.Złączeni z zadaniami
całego Ciała Mistycznego odnowicie
wszystkie rzeczy w Jezusie
Chrystusie (por. 1 Kor 15,27–28; Ef



1,10). Nie zapominajcie, że nie
pracuję za wynagrodzenie na tym
świecie. Ale Pan jest tak dobry, że
daje mi Waszą wierność!

Maiorem horum non habeo gratiam,
quam ut audiam filios meos in
veritate ambulare (por. 3 J 4), Nie
znam większej radości nad tę, kiedy
słyszę, że dzieci moje postępują
zgodnie z prawdą. Dlatego
przyłączam się teraz raz jeszcze do
modlitwy Pańskiej – sanctifica eos in
veritas (J 17,17), uświęć ich w
prawdzie – i modlę się, aby szczerość
i prawda ofiarnej służby
towarzyszyły Wam zawsze na
wszystkich drogach świata.

62. Z radością uświadamiamy sobie,
że Bóg wybrał nas od początku – 
redemi te et vocavi te nomine tuo:
meus es tu (Is 43,1); bo cię
wykupiłem, wezwałem cię po
imieniu; tyś moim. Wprowadził nas
do wielkiej rodziny Opus Dei, której



dumą jest służba wszystkim duszom,
a przede wszystkim Kościołowi:
Jednemu, Świętemu, Katolickiemu,
Apostolskiemu i Rzymskiemu; służba
Najwyższemu Kapłanowi, z
bezwarunkową miłością. Wierni
Jezusowi Chrystusowi, posłuszni
Magisterium Kościoła, modląc się i
pracując nad rozszerzaniem
Królestwa Bożego.

Moje najdroższe córki i najdrożsi
synowie, bądźcieświadomi tak wielu
rzeczy, których Nasz Pan, Kościół i
cała ludzkość oczekują od Opus Dei,
które jest jeszcze prawie jak ziarno
ukryte w bruździe. Bądźcie świadomi
wielkości Waszego powołania i
kochajcie je z każdym dniem coraz
bardziej, zdecydowani być
narzędziem, którego potrzebuje Nasz
Pan, z optymizmem, z radością, z
nadprzyrodzonym zmysłem.

Śmiało naprzód, moje dzieci! Jezus i
Kościół wiele od Was oczekują, ale



niech to będzie dobrze wpojone w
Wasze głowy i serca, że nic nie
uczynimy, jeśli nie będziemy
świętymi.

63. W służbie, która jest waszym
życiem, nie zabraknie Wam łaski
Pana. On Was powołał. Możecie też
liczyć na wstawiennictwo świętych
Archaniołów i świętych Apostołów,
których wzywamy jako Patronów,
oraz na stałą pomoc Aniołów
Stróżów.

Wasza służba uczynkami będzie
ofiarna i uległa. Będzie to
wielkoduszne i zawsze aktualne fiat,
w jedności z Najświętszą Dziewicą,
Matką Jezusa Chrystusa i naszą
Matką, która od Zwiastowania aż po
Kalwarię towarzyszy nam swoim
przykładem.

Jeśli w tej walce Bożej uznacie się za
słabych, infirmus dicat: quia fortis ego
sum (Jol 3,10), powiedzcie: z łaską
mojego Pana jestem mocny. A ja za



św. Pawłem dodaję: gratia vobis et
pax! (1 Tes 1,2), łaska i pokój niech
będą z Wami!

Zawsze dziękujemy Bogu za was
wszystkich, wspominając o was
nieustannie w naszych modlitwach,
pomni przed Bogiem i ojcem naszym
na wasze dzieło wiary, trud miłości i
wytrwałą nadzieję w Panu naszym
Jezusie Chrystusie (1 Tes 1, 2–3).

Niech On Was zachowa!

Błogosławi Wam

Wasz Ojciec

Madryt, 31 maja 1943 r.

[1] Nie udało się ustalić, kto jest
autorem hasła „Servir a la Iglesia 
como Ella quiere ser servida”, które
było dobrze znane w czasach, gdy
pisał Założyciel. Pojawia się pod
koniec XIX wieku w kilku gazetach
(np. w La Unión Católica, 6 lipca 1879,



s. 1), choć może być z wcześniejszego
okresu.W pierwszej połowie XX wieku
było dość popularne i zostało przyjęte
przez Akcję Katolicką i Katolickie
Stowarzyszenie Propagandystów w
Hiszpanii, choć używało go także
wiele innych organizacji. Por. José
María GARCÍA ESCUDERO, Los
cristianos, la Iglesia y la política (II),
Madrid, Fundación Universitaria San
Pablo, 1992, s. 101; Gonzalo
REDONDO, Política, cultura y
sociedad en la España de Franco
(1939–1975), t. II/1, Pamplona, Eunsa,
2005, s. 642.

[2] «el dulce Cristo en la tierra»: słowa
Katarzyny ze Sieny, list nr 280 do Fra
Raimondo da Capua, w: Le lettere di
Santa Caterina da Siena, ed. a cura di
P. Giuseppe DI CIACCIA o.p., vol. I,
Bologna, Edizioni Studio
Domenicano, 1996, s. 588.

[3] «apedrear a los perros que os
ladren en el camino»: wyrażenie



używane już przez klasyków, które
zachęca do ignorowania krytyki i
prześladowań ze strony tych, którzy
sprzeciwiają się dobru, które czynimy.
Josemaría użył go w 14 punkcie Drogi.

[4] «como aficionados»: Escrivá
pokazał, że ma bardzo jasną opinię na
temat różnicy między świeckim
powołaniem świeckich – które
prowadzi ich do zajmowania się, na
wezwanie Boga, sprawami
doczesnymi z profesjonalizmem i
kompetencją – a przypadkowym
wykonywaniem tych zadań przez
tych, którzy tego powołania nie
posiadają. Nie brakowało mu
świadomości, że tak wielu
zakonników i księży prowadzi wielką
pracę naukową i akademicką –
niektórzy z nich byli jego
przyjaciółmi, a w przypadku księży
nawet synami – i że na przestrzeni
dziejów pokazali oni, iż nauka i wiara
nie są sobie przeciwstawne. Nielsa
Stensena, Gregora Mendla czy



Georges'a Lemaître'a, którzy swoje
obowiązki kościelne i religijne łączyli
z uzyskiwaniem bardzo wysokich
wyników naukowych. To, nad czym
ubolewa, to dyletantyzm tych, którzy
wkraczają na teren, który nie należy
do nich, powodowani klerykalnym
kompleksem wyższości.

[5] «nos ha tocado sufrir»: odnosi się
do krytyki i oszczerstw, które były
rozpowszechniane przeciwko Opus
Dei i jego założycielowi na początku
lat czterdziestych w Hiszpanii (por.
AVP, II, s. 463–553, Expansión, s. 22–
27, 50–73).

[6] to znaczy, że nikt, nawet
najbardziej wykwalifikowany, nie
jest w stanie jej zrozumieć.
Corregidor był wysokiej rangi
urzędnikiem królewskim w
monarchii hiszpańskiej, pełniącym
funkcje rządowe, policyjne,
sądownicze itp. Nie udało nam się
ustalić pochodzenia tego wyrażenia,



które może pochodzić z utworu
literackiego lub z tradycji ludowej.
Znaleźliśmy ją w gazecie z 1847 roku,
ale nie podano tam jej pochodzenia
(por. El Católico, 6 maja 1847, s. 235,
dostępna w Bibliotece Cyfrowej
Gazet Hiszpańskiej Biblioteki
Narodowej).

[7] «apelativo de católicos»: To, że nie
noszą tej nazwy, nie umniejsza faktu,
że ich zasady wychowawcze są
głęboko katolickie.

[8] Św. Bernard zclairvaux, De
Consideratione libri quinque ad
Eugenium tertium, IV, c. II. (SBO, III,
pp. 451–452).

[9] «la persecución religiosa del
dominio comunista»: odnosi się do
antykatolickich represji, które miały
miejsce podczas hiszpańskiej wojny
domowej (1936–1939) na terenach
zdominowanych przez siły
republikańskie. Chociaż komuniści nie
byli w ścisłym sensie siłą



większościową po tej stronie, jej
najbardziej ekstremistycznych
członków – na ogół o ideologii
marksistowskiej lub anarchistycznej –
którzy rozpętali prześladowania
religijne, zwłaszcza w pierwszych
miesiącach wojny, nazywano
potocznie komunistami; por. Julius
RUIZ, El Terror Rojo, Barcelona,
Espasa, 2012, s. 23.

[10] «tres veces he estado a punto de
morir»: Być może chodzi mu o
niebezpieczeństwo podczas rewizji
przeprowadzanych przez
milicjantów, z którego udało mu się
uciec – ratując się przed bardzo
prawdopodobną śmiercią – kiedy był
zbiegiem w Madrycie (zob.
Escondidos, s. 63–64; 69–70). Mimo że
zeznania są rozbieżne, epizod z
powieszonym mógł być pomyłką lub
plotką opowiedzianą przez ludzi,
którzy byli zdystansowani od rodziny
Escrivów (por. Escondidos, s. 79).



[11] «nos diferenciamos»: Wydaje się
jasne, że różnica nie polega na
większej lub mniejszej uprzejmości,
ale na naturze relacji z biskupem
diecezjalnym.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-nr-8-o-duchu-sluzby-
ktorym-czlonkowie-dziela-maja-zyc-

wobec-kosciola/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-8-o-duchu-sluzby-ktorym-czlonkowie-dziela-maja-zyc-wobec-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-8-o-duchu-sluzby-ktorym-czlonkowie-dziela-maja-zyc-wobec-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-8-o-duchu-sluzby-ktorym-czlonkowie-dziela-maja-zyc-wobec-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-8-o-duchu-sluzby-ktorym-czlonkowie-dziela-maja-zyc-wobec-kosciola/

	List nr 8 [O duchu służby, którym członkowie Dzieła mają żyć wobec Kościoła]

