opusdei.org

List nr 6 [O misji
ewangelizacyjnej
Dziela w sluzbie
Kosciola]

Okreslany rowniez od swojego
poczatku Sincerus est;
datowany na 11 marca 1940 r.,
wystany 22 listopada 1966 r.,
chociaz sg rowniez wiadomosci
0 jego wydrukowaniu juz w
lutym 1963 r.]

08-01-2024

1. Duch Opus Dei jest prosty, szczery i
autentyczny. Opiera sie na PiSmie



Swietym, natchnionym przez Boga,
ktory jest nieskonczenie prosty i
ktory mowi o Sobie samym, Ze jest
prawdziwym Bogiem"”, ze jest
prawdoméwny', Ze jest sama
Prawda™.

Chce wam dzisiaj przypomniec kilka
kwestii dotyczgcych naszego ducha
— prostego i szczerego — i
opowiedzie¢ Wam o kilku jego
cechach. Poniewaz Pan, moje Corki i
moi Synowie, rozpalajac we mnie
Zywe pragnienie czestego zwracania
sie do Was sprawia, ze rozumiem
bardzo dobrze owe piekne stowa,
ktorymi Apostol Pawel méowit do
Galatow: filioli mei, quos iterum
parturio donec formetur Christus in
vobis™; Dzieci moje, oto ponownie w
bdlach was rodze, az Chrystus w was
sie uksztaltuje.

ObysScie umieli rozwazac i wiernie
przezywac wszystko to, co Wam
pisze, zeby mozna bylo powiedziec o



Was to, co moéwiono rowniez o
pierwszych chrzescijanach: wszyscy
bowiem nauczyli sie, co nalezy czynic;
nie tylko sie nauczyli, ale takze
gorliwie wykonywali, i to nie tylko w
miastach, na srodku rynku, ale takze
na szczytach gor*, wszedzie.

2. Duch Dziela prowadzi nas do
glebokiego odczuwania synostwa
Bozego: carissimi, nunc filii Dei
sumus'®; Umilowani, obecnie
jestesSmy dzie¢mi Bozymi. Jest to
radosna prawda, ktora stanowi
fundament calego naszego zycia
duchowego; ktora napeinia nadzieja
nasza wewnetrzng walke i nasze
apostolskie zadania; ktora uczy nas
poznawac naszego Boga Ojca,
obcowac z nim, mitowac Go z ufna
prostota dzieci. Co wiecej, wiasnie
dlatego ze jesteSmy dzie¢mi Bozymi,
ta rzeczywisto$¢ prowadzi nas
rowniez do kontemplowania z
miloscia i z podziwem tego



wszystkiego, co wyszlo z rak Boga
Ojca Stworcy.

Moje Dzieci, Swiat 1 wszystkie
stworzenia Pana sg dobre. Pismo
Swiete uczy nas, ze po zakonczeniu
cudownego dzieta Stworzenia, po
ukonczeniu nieba i ziemi z ich
wspanialym orszakiem istot”:
widziat Bog wszystko co uczynit byto
bardzo dobre’®.

Te Boska harmonie Stworzenia
zburzyl grzech Adama. Jednak Bog
Ojciec, gdy nadeszia pelnia czasow,
postal na Swiat swojego
Jednorodzonego Syna, zeby 6w pokoj
przywrocit, zebysmy po odkupieniu
czlowieka z grzechu, adoptionem
filiorum reciperemus”, mogli
otrzymac przybrane synostwo 1
zebySmy mogli obcowac z Bogiem.
Aby nowy cztowiek i nowy rod dzieci
Bozych"” wyzwolony z nieporzgdku,
byl odnowiony w Chrystusie™", ktory

pojednal wszystko z Bogiem"?.



Do tego, moje Dzieci, zostaliSmy
powolani. To ma by¢ nasze
apostolskie zadanie, ktére z wlasnym
charyzmatem i ze szczegdlna praca
nad soba wpisuje sie cudownie w
jedyna w swoim rodzaju misje
Chrystusa i Jego KoSciota.

Pan powoluje nas, zebySmy Go
nasladowali jako Jego umilowane
dzieci — estote ergo imitatores Dei,
sicut filii carissimi,"*'badzcie wiec
nasladowcami Boga, jako dzieci
umilowane — z pokora i zarliwie
wspolpracujac w Boskim zamiarze
zjednoczenia tego, co jest pekniete;
uratowania tego, co utracone;
uporzadkowania tego, co cztowiek
doprowadzit do nietadu;
doprowadzenia do konca tego, co
zbacza z drogi — przywrocenia
Boskiej harmonii calego stworzenia.

3. Powtarzam Wam ze Swietym
Janem: videte qualem caritatem dedit
nobis Pater, ut filii Dei nominemur et



simus™. Nazywamy sig i jesteSmy

dzie¢mi Bozymi i bra¢mi Stowa,
ktdre stalo sie cialem", Jezusa
Chrystusa, Tego, o ktorym
powiedziano: in ipso vita erat, et vita
erat lux'"”, W Nim bylo zycie, a zycie
bylo swiatloscig ludzi.

Dzieci swiatlosci, bracia $wiatloSci —
tym jestesmy. JesteSmy nosicielami
jedynego plomienia zdolnego
rozswietli¢ ziemskie drogi dusz;
jedynego blasku, w ktérym nie
bedzie nigdy miejsca dla ciemnosci,
mroku ani cienia”*,

Et lux in tenebris lucet, et tenebrae
eam non comprehenderunt™; a
Swiattos¢ w ciemnosci swieci i
ciemnosc jej nie ogarneta. Pan nadal
obficie daje Swiatlo ludziom;
Swiatlo$¢, ktdra jest zyciem i zarem
miltosierdzia, dlatego ze On jest
miloscig i zmitowaniem™ i

postuguje sie nami jak pochodniami,
zeby te Swiatla oSwietlaly dusze i



byly dla wszystkich zrodlem zycia po
zapaleniu i napeinieniu naszego

zycia ogniem Boskiego oswiecenia”,

Moje Corki i moi Synowie, to od nas
czesciowo zalezy, aby wiele dusz nie
pozostawalo juz w ciemnosciach, ale
by kroczyly sciezkami prowadzgcymi
do zycia wiecznego. Dlatego
ogladajac te piekng wizje, ktora
mozemy dostrzec przez powolanie,
ktorym Pan nas obdarowat bez
naszych zastug, przychodza mi na
pamiec owe stowa, rowniez Apostolta
Jana, ktore warto powtarzac tak
wielu ludziom: oznajmiamy wam,
cosmy ujrzeli i ustyszeli, abyscie i wy
mieli wspotuczestnictwo z nami. A
miec¢ z nami wspotuczestnictwo
znaczy: miec je z Ojcem i Jego Synem
Jezusem Chrystusem. Piszemy to w
tym celu, by nasza radosc byta
petna”’,

4. Powinnismy czesto dziekowac za
to cudowne powolanie, ktore



otrzymaliSmy od Boga, z rzeczywista
i gleboka wdziecznoscia, Scisle
zlaczona z pokorg, ktora musi by¢ w
duszy kazdego czlowieka pierwszym
owocem owego Swiatla udzielonego
przez nieskonczone mitosierdzie
Pana: quid autem habes quod non
accepisti?*”; c6z masz, czego bys nie
otrzymal?

Jednak nie tylko to: si dixerimus
quoniam peccatum non habemus, ipsi
non seducimus, et veritas in nobis non
est”; Jesli méwimy, Ze nie mamy
grzechu, to samych siebie
oszukujemy i nie ma w nas prawdy.
Jezeli natomiast jesteSmy pokorni,
jezeli jesteSmy prawdomoéwni,
wlasne nedze ludzkiej stabosci i
trudnosci, ktore dostrzezemy, nie
beda nigdy przeszkoda, zeby sSwiatlo
i milo$¢ Boga zamieszkaly w nas.
Tylko w ten sposob bedziemy
postepowac jak wierni synowie
SwiatloSci — adresaci nieustajgcego



miltosierdzia Boga i skuteczne
narzedzia Jego woli.

Wtedy owa pokora rozbudzi w naszej
duszy wielka ufnosc i bedzie
rozprzestrzeniac sie wokot nas:
mamy Rzecznika wobec Ojca - Jezusa
Chrystusa sprawiedliwego. On
bowiem jest ofiarq przebtagalng za
nasze grzechy i nie tylko nasze, lecz
réwniez za grzechy calego swiata.”".

Potrzeba nam pokory i1 ufnosci, moje
Dzieci, zebySmy mogli kierowac¢
spojrzenie na droge, ktora wskazatl
nam Bdg, zebySmy mogli wiasciwie
Go rozumiec i zebySmy wiernie za
Nim podazali. Taka wiernos¢ —
ulegla, pelna oddania — utwierdzi
nas w pewnosci, ze naprawde
odnalezliSmy Jezusa Chrystus, ze z
Nim spelniamy wole Ojca, ze to nasza
prawdziwa synowska odpowiedz na
otrzymane powolanie.

I styszymy owe stowa Pawla: Niech
Chrystus zamieszka przez wiare w



waszych sercach; abyscie w mitosci
wkorzenieni i ugruntowani, wraz ze
wszystkimi swietymi zdotali ogarnqgc
duchem, czym jest Szerokosc, Dtugosc,
Wysokos¢ i Gtebokosd™! tej
tajemnicy. Poznamy we wszystkich
jej wymiarach, czym jest zycie z
Chrystusem.

5. Nie zapominajcie, ze jednosc¢ zycia,
ktorej zada wezwanie do Dziela
Bozego, wymaga wiele ducha ofiary i
wielkiego poswiecenia. JesteSmy na
Bozej drodze, na ktdrej idziemy
sladami Jezusa Chrystusa, niosgc
nasz wlasny krzyz, Swiety Krzyz! I
Bdg, nasz Pan, oczekuje, zebySmy
wcigz dokladali staran, zebySmy
czuli sie bardzo szczesliwi,
wspolpracujac ofiarnie, aby Dzielo to
bylo realizowane.

W ten sposob zdolamy
zagospodarowac wiele Bozych pdl,
na ktore nie padly jeszcze ziarna
zbawienia. Pokonamy liczne opory



tych, ktorzy sprzeciwiaja sie
Jezusowi Chrystusowi i Jego
Kosciolowi — czasami rowniez opor
pewnych osdb, ktore nazywaja sie
przyjaciolmi Chrystusa i Kosciola, a
ktore przeszkadzaja wolnosci dzieci
Bozych i realizacji Bozego Krolestwa
mitosci, sprawiedliwosci i pokoju.
Ozywiajmy uczciwa i
odpowiedzialng praca kazdego z nas
rozmaite ludzkie instytucje i
chrzescijanskie sSrodowiska, ktore
borykaja sie z problemami.

Tak, moje Dzieci, zapewniam Was, ze
przyczynimy sie wtedy do
os$wiecania pracy i zycia ludzi Bozym
blaskiem, ktory Pan zechcial
umiesci¢ w naszych duszach. Nie
zapominajcie jednak, ze kto twierdzi,
Ze w Nim trwa,

powinien réwniez sam postepowac
tak, jak On postepowat.””: droga,
ktora prowadzi zawsze do



zwyciestwa, przechodzac jednak
rowniez przez ofiare.

6. Nie jest moim celem dokonywanie
w tym liscie szczegolowego wykladu
glownych wymogow naszego
powolania. Niemniej jednak, jako ze
dalem sie poniesc¢ sw. Janowi, zeby
mowi¢ Wam o potrzebie ofiary w
peinieniu woli Ojca, pozwolcie, ze
przypomne Wam teraz nauczanie,
ktore sam Apostotl glosil pierwszym
chrzescijanom, pragnacym rowniez
poznac¢ obowigzki swojego
chrzescijanskiego powolania.

Jest to nauczanie, ktore zawiera cala
autentyczng i odwieczng aktualnosc
Ewangelii, ktora stala sie — za
szczegolng taska Boga — widoczna
naszym oczom, na mocy swiatla,
ktore daje nam glebokie poczucie
synostwa Bozego: Umitowani, nie
pisze do was o nowym przykazaniu,
ale o przykazaniu istniejgcym od
dawna, ktore mieliscie od samego



poczqtku; tym dawnym przykazaniem
jest nauka, ktorgscie styszeli. A jednak
pisze wam o nowym przykazaniu,
ktore prawdziwe jest w Nim i w nas,
poniewaz ciemnosci ustepujq, a swiect
juz prawdziwa swiattosc. Kto
twierdzi, zZe zZyje w swiattosci, a
nienawidzi brata swego, dotqd jeszcze
jest w ciemnosci. Kto mituje swego
brata, ten trwa w swiattosci i nie
moze sie potknqc. Kto zas swojego
brata nienawidzi, Zyje w ciemnosci i
dziata w ciemnosci, i nie wie, dokqd
dqzy, poniewaz ciemnosci dotknety
Slepotq jego oczy.””.

Moje Dzieci, nasza droga jest droga
mitosci. Mitosci do Boga, naszego
Ojca, a takze szczerej, stalej i
wrazliwej mitosci braterskie;j.
Zawsze 1 we wszystkim powinniscie
zy¢ miloscig, dlatego ze réwniez
miltos$¢ naszego Ojca niebieskiego
nieustannie rozlewa sie w naszych
sercach®. Zjednoczeni w mitosci
Boga, consummati in unum”, zyjac



mandatum novum”” Pana bedziemy
Swiatlos$cia i cieptem Boga posrod
ludzi, mocni jak warowne miasto:
frater qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma®", brat, ktory bywa
wspomagany od brata, jako miasto
mocne.

7. Nie chce sie zatrzymywac, zeby
omawia¢ Wam cuda
nadprzyrodzonej mitosci i
prawdziwej ludzkiej wrazliwosci,
ktora z taka delikatnoscia
przezywacie od poczatku Dziela. Nie
brakuje dusz, ktore odkryty
Ewangelie w tym cieple naszego
chrzescijanskiego domu, gdzie nikt
nie moze czuc sie sam, gdzie nikt nie
moze cierpie¢ smutku obojetnosci.

Nie moge jednak zaprzestac
uswiadamiania Wam zdecydowanie,
ze ta mito$¢ Chrystusa, ktora nas
przynagla — caritas enim Christi
urget nos®” — zada od nas wielkiej
milosci, bez ograniczen, stuzgc®™



wszystkim ludziom: kazdego narodu,
jezyka, religii lub rasy — bez
czynienia rozroznien (zgodnie z
porzadkiem miltosci) w zaleznosci od
wzgledow osobistych, czasowych lub
partykularnych, poniewaz nasze cele
s3 wylacznie nadprzyrodzone —
dlatego, ze Jezus Chrystus umart za
wszystkich, zeby wszyscy mogli stac
sie dzie¢mi Bozymi i naszymi
bracmi.

W ten sposob pokazemy, ze KoSciot
Swiety — pracujac samemu i uczac
innych pracowac po bratersku,
wiernie, ramie w ramie ze
wszystkimi ludzmi — jest
rzeczywistoscig, ktora zyje
szczegolnie przez Jego Swietych,
ktorych nigdy nie brakuje w kazdej
czesci tego Mistycznego Ciala.

Szczera mito$¢ do wszystkich ludzi —
konieczny przejaw naszej mitosci do
Boga®* — a takze milo$¢ do swiata, w
ktorym zamieszkujemy, do



wszystkich szlachetnych rzeczy na
ziemi sa rowniez przedmiotem
milosci Boga™'. Zapomnijcie zatem o
Waszej malosci i Waszej nedzy, moje
Corki i moi Synowie, 1 zwroccie oczy i
serce na te obfita rzeke zywych waod,
jaka jest Dzielo, ktore probuje
skutecznie przyczyniac sie do tego,
zeby ludzkos$¢ napelnila sie miloscig,
radoscia i pokojem.

8. Jako ze synostwo Boze — jak Wam
wczesniej przypomnialem — jest
pewnym fundamentem naszego
zycia duchowego, starajcie sie czesto
rozwazac nastepujace stowa sw.
Pawla: Albowiem wszyscy ci, ktorych
prowadzi Duch Bozy, sq synami
Bozymi. Nie otrzymaliscie przeciez
ducha niewoli, by sie znowu pogrqzy¢
w bojazni, ale otrzymaliscie ducha
przybrania za synow, w ktorym
mozemy wotac: «Abba, Ojcze!» Sam
Duch wspiera swym swiadectwem
naszego ducha, Ze jestesmy dziecmi
Bozymi. Jezeli zas jestesmy dziecmi, to



i dziedzicami: dziedzicami Boga, a
wspoltdziedzicami Chrystusa, skoro
wspaolnie z Nim cierpimy po to, by tez
wspélnie mie¢ udziat w chwale.??

Sa to stowa, ktore krotko opisuja,
jakie ma by¢ nasze obcowanie z
Bogiem Ojcem, w jednosci z Jego
Synem i z Duchem UsSwiecicielem,
wobec oczekujacego nas Bozego
dziedzictwa, jezeli bedziemy wierni
zadaniu apostolskiemu, ktore na tej
ziemi — przez nasze powotanie —
nam przypada.

Postula a me, et dabo tibi gentes
haereditatem tuam, et possessionem
tuam terminos terrae®”; Zadaj ode
Mnie, a dam Ci narody w dziedzictwo
i w Twoje posiadanie krance ziemi.
Dlatego mamy prawo i obowigzek
wnosi¢ nauczanie Jezusa Chrystusa
we wszystkie dziedziny zycia
ludzkiego, wprowadzajac wszedzie
ducha Panskiego i uswiecajac
wszystkie zadania na Swiecie.



Mamy prawo i obowiazek zbliza¢ do
Boga wszystko to, co jest
stworzeniem Boga, dzielem Jego
Stworzenia, nigdy nie naruszajac
wymogow naturalnego porzadku,
dlatego ze — mowi Sw. Pawel — czy
to Pawet, czy Apollos, czy Kefas; czy
to swiat, czy zZycie, czy smierc, czy to
rzeczy terazniejsze, czy przyszte;
wszystko jest wasze, wy zas
Chrystusa, a Chrystus - Boga.

[38]

9. Synowie Swiatlosci —
powiedzieliSmy juz — macie by¢
Swiatlem Swiata. Wy jestescie
Swiattem swiata. Nie moze sie ukryc¢
miasto potozone na gorze... Tak niech
wasze swiatto jasnieje przed ludzmi,
aby widzieli wasze dobre uczynki i
chwalili Ojca waszego, ktory jest w
niebie®”. Swiatlem $wiata, moje
Dzieci, zyjac na ziemi, ktora jest
naturalnym srodowiskiem naszego
zycia; uczestniczac we wszystkich
zadaniach, we wszystkich
szlachetnych zajeciach ludzi;



pracujac u ich boku w powierzonych,
wilasciwych kazdemu zadaniach,
realizujgc nasze prawa i spekniajac
nasze obowiagzki, ktore sg tymi
samymi prawami i tymi samymi
obowigzkami, jakie maja inni —
rowni nam — obywatele
spoleczenstwa, w ktérym zyjemy.
Zawsze jednak mamy by¢ wolni od
wszelkiego przywigzania, ktore moze
ostabi¢ pelne milo$ci pelnienie woli
Bozej.

Dlatego nieustannie poszukujemy —
posrod naszych codziennych
Swieckich zaje¢ — zywego kontaktu i
jednosci z Jezusem Chrystusem w
taki sposdb, zeby ogien, ktory Pan
rozpalil w naszych duszach, nigdy
nie zagast ani nie ostabl. On musi by¢
prawdziwy, aby ci ktorzy nas
otaczaja widzieli, ze jesteSmy
Swiatlem Boga, ktdre oSwieca Swiat.

10. W zwigzku z tym nasze zycie jest
Boskim zadaniem — ktdre pragne



poréwnac do cywilnej umowy o
prace (kiedy$s Wam to wyjasnie) —
ktore pomaga nam zy¢ nie slubami
zakonnikow, ale chrzescijanskimi
cnotami, po wyzwoleniu z grzechu i
oddaniu sie na stuzbe Bogu, jako owoc
zbieracie uswiecenie. A koricem tego -
zycie wieczne!*” *,

Chrzescijanin, ktory wie, ze jest
wolny, z radoscig traci wolnosc z
mitosci do Jezusa Chrystusa, zeby
stac sie stuga swoich braci — innych
ludzi. JesteSmy przekonani, ze nasze
peine milosci zaangazowanie Bogu i
stuzbie Jego KoSciolowi to nie
ubranie, ktore sie zaklada lub
zdejmuje, ale dlatego ze obejmuje
cale nasze zycie i nasza wole — z
taska Pana — ktora towarzyszy nam
zawsze. Nie powinniSmy pojawiac
sie wsrod ludzi jak jakie$ egzotyczne
dziwad!a, jak bialy ston czy inne
rzadkie stworzenie, odpychajace albo
cudowne, ktore obwozi sie w wielkiej
klatce, wzbudzajac w tych, ktorzy na



nie patrzg, uczucia ciekawosci,
podziwu lub goryczy.

JesteSmy rowni innym
wspotobywatelom. Dlatego musimy
zawsze Zy¢ na ulicy, wychodzi¢ na
ulice albo przynajmniej wychylac sie
przez okno. Mamy obowigzek
rozptywac sie, rozpuszczac sie w
tlumie jak sél Chrystusa dla
przyprawienia spoteczenstwa. W ten
sposob, bez jakiegokolwiek
rozrdoznienia - poniewaz nasz
szczegolny duch na to nie pozwala —
tozsami w szlachetnych zadaniach
Swiata z naszymi krewnymi, naszymi
przyjacioimi, naszymi kolegami,
ukazemy ludziom, ze nie moga zy¢
tylko tym, co przejsciowe, gdyz w ten
sposob nie beda szczesliwi.
Sprawiajmy, zeby inni wznosili serce
i umyst do nieba, a woéwczas poczuja
te bogata Swiadomos$¢, wywyzszenia
ludzkiej natury nad pozostaty swiat
stworzony.



PowinniSmy byc¢ rozpalonym
Swiatlem i ogniem — owym ogniem,
ktory zawsze bedzie plongl na
ottarzu™" — zeby przybliza¢ ludzi do
Boga, w zaleznosci od okoliczno$ci,
odpowiadajac na wezwanie Jezusa
Chrystusa: venite ad me omnes™?,
przyjdzcie do Mnie wszyscy; albo
zeby nie$¢ Boga ludziom, stuchajac
Pana, ktory mowi: ecce sto ad ostium
et pulso™, oto stoje u drzwi i kolacze.

Prawdziwie gorliwy chrzescijanin
powinien znajdowac sie posrodku
tych dwdch postaw, z pogoda i
rozwaga. Pan bowiem mowi: ecce
venio cito et merces mea mecum
est™¥, Oto przychodze rychlo, a
zaplata moja ze mna jest, abym oddat
kazdemu wedtug uczynkow jego.
Mowi rowniez przez Sw. Mateusza,

ze dusze muszg zdobywac Go silg'.

Wystarczy, ze przypomnimy sobie
ten cudowny fragment po
Zmartwychwstaniu: Pan przylacza



sie w drodze z owymi uczniami,
ktorzy sa smutni i wahaja sie w
wierze 1 kiedy odkryl przed nimi
sens Pism, a po dotarciu do Emaus,
jakby zniknatl. Kleofasijego
towarzysz zwracaja sie do Niego z
prosba w sposob, ktory ma w sobie
co$ pelnego Boskiej i ludzkiej
czuto$ci: mane nobiscum, quoniam
advesperascit, et inclinata est iam
dies'*”; Zostan z nami, gdyz ma sie ku
wieczorowi i dzien sie juz nachylil.

11. Jezeli Syn Bozy stal sie
czlowiekiem i umart na krzyzu, to
stalo sie to po to, zebySmy my —
wszyscy ludzie — byli jedno z Nim i z
Ojcem™”. W zwigzku z tym my
wszyscy jesteSmy powotani do bycia
czescia tej Boskiej jednosci. W duszy
kaplanskiej, czynigc z Mszy Swietej
centrum naszego zycia
wewnetrznego, dbajmy o nasza
relacje z Jezusem, miedzy Bogiem a
ludZmi.



Nasza jednos¢ z Chrystusem daje
nam Swiadomos¢ bycia razem z Nim
»~wspolodkupicielami” Swiata. Mamy
sprawiac, aby wszystkie dusze mogty
uczestniczy¢ w owocach Jego Meki, a
takze poznawac droge zbawienia
prowadzaca do Ojcaitg droga
podazac.

Nie przestane tego powtarzac. Aby
by¢ zjednoczonym z Chrystusem
posrod zajec Swiata, starajmy sie z
ufnoscia i wdziecznoscia przylgnac
do Krzyza. Moje Corki i moi Synowie,
sola naszego zycia jest umartwienie,
ktore ma w sposob delikatny 1
dyskretny towarzyszyc naszej
codziennej pracy, aby podtrzymywac
nasze zycie nadprzyrodzone w taki
sam sposob, w jaki bicie serca
podtrzymuje zycie ciala.

W ten sposob pokazemy innym
ludziom, ktorzy zyja i pracujg posrod
Swiata znaczenie kaplanskiej
modlitwy Jezusa Chrystusa: Pater



sancte, serva eos in nomine tuo, quos
dedisti mihi... Non rogo ut tollas eos
de mundo, sed ut serves eos a mato.
De mundo non sunt, sicut et ego non
sum de mundo™; Ojcze Swiety,
zachowaj ich w Twoim imieniu,
ktore Mi dales. Nie prosze, abys ich
zabral ze Swiata, ale bys ich ustrzegt
od zlego. Oni nie sg ze Swiata, jaki]Ja
nie jestem ze Swiata.

12. Moje umitowane Dzieci, sg to idee
przychodzace mi na mys$l — jak na
pewno zdarzy sie Wam — Kiedy,
rozwazajac wielkos¢ naszego
apostolskiego zadania posrod
ludzkiej dzialalnosci, zatrzymuje w
mojej pamieci, ztgczone ze scenami
$mierci — tryumfu, zwyciestwa —
Jezusa na Krzyzu, owe Jego slowa: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum'*”’; A Ja, gdy
zostane nad ziemie wywyzszony,
przyciggne wszystkich do siebie.



Zjednoczeni z Chrystusem przez
modlitwe i umartwienie w naszej
codziennej pracy, w tysigcu ludzkich
okolicznosci naszego prostego zycia
zwyklych chrzescijan, dokonujmy
cudu umieszczania wszystkiego u
stop Pana, podwyzszonego na
Krzyzu, gdzie pozwolil sie przybic z
tak wielkiej milo$ci do Swiata i do
ludzi.

W ten sposob pracujac i mitujgc Boga
w zadaniach, wlasciwych dla
naszego zawodu albo naszego
zajecia, tego samego, ktore
wykonywalismy, kiedy On wyruszyt
na poszukiwanie nas, wypeinimy to
apostolskie zadanie umieszczenia
Chrystusa na szczycie i wewnatrz
wszystkich ludzkich zajec. Dlatego,
ze zadne z tych zaje¢ nie moze byc¢
wykluczone z naszego apostolstwa,
ktore jest przejawem odkupienczej
mitosci Chrystusa.



13. W ten sposob praca jest dla nas
nie tylko naturalnym srodowiskiem
zaspokajania potrzeb
ekonomicznych i utrzymywania sie
w naturalnej wspdélnocie zycia z
innymi ludzmi, ale jest rowniez — i
przede wszystkim — szczegolnym
srodkiem osobistego uswiecenia, jaki
wskazal nam Bdg Ojciec 1 wielkim
apostolskim uswiecajacym
narzedziem, ktére Bog wlozyl w
nasze rece, aby w calym stworzeniu
jasnial upragniony przez Niego
porzadek.

Praca, ktora musi towarzyszyc¢ zyciu
czlowieka na ziemi®”, jest dla nas
rownoczesnie (i to w najwyzszym
stopniu, dlatego ze do wymogow
przyrodzonych przylaczaja sie inne,
nalezace w oczywisty sposob do
porzadku nadprzyrodzonego)
miejscem spotkania naszej woli ze
zbawcza wola naszego niebieskiego

Ojca.



Mowie Wam raz jeszcze, moje Dzieci:
Pan powotal nas, zebysSmy,
pozostajac we wlasnym stanie zycia i
w wykonywaniu swojego wilasnego
zawodu lub zajecia, uswiecali sie
Wwszyscy w pracy, uswiecali prace i
uswiecali innych przy pomocy pracy.
To wlasnie w ten sposob ludzka
praca, ktorag wykonujemy, moze
calkowicie stusznie by¢ uwazana za
opus Dei, operatio Dei, prace Boza.

Bdg nadaje pracy, zaro6wno
umystowej jak i fizycznej,
niezmierng wartosc. Kiedy dziala sie
zatem wobec Boga z powoddéw
wynikajgcych z mitosci i stuzby, z
dusza kaplanska®* kazde dzialanie
czlowieka nabiera autentycznego
zmystu nadprzyrodzonego, ktory
utrzymuje nasze zycie w
zjednoczeniu ze zrodlem wszystkich
lask.

Nie chodzi — zwrdccie dobrze
uwage, jak daleko jest to wszystko od



tak zwanego ducha klerykalnego — o
zeSwiecczenie nadprzyrodzonej misji
Chrystusa i Jego Kosciota. Chodzi o
cos$ catkowicie przeciwnego, o
nadanie nadprzyrodzonego
charakteru doczesnemu dziataniu
czlowieka. Dlatego ze jesteSmy w
pelni przekonani, ze kazda godziwa
ludzka praca, niezaleznie od tego jak
skromna, drobna i nieznaczgca by sie
wydawala, zawsze moze miec
transcendentalny sens: przyczyne
mitosci; cos$, co mdéwi o Bogu i cos, co
prowadzi do Boga.

14. Trzeba zatem pokazac ludziom te
prosta droge swietosci, ktora jest
oferowana wszystkim z cudowng
prostota Boskich spraw. Zrobimy to
dobrze, jezeli bedziemy sie starali
glosic te doktryne autentycznym
przykiadem naszej osobistej pracy,
wykonywanej z pragnieniem
doskonatosci — z jak najwieksza
mozliwa doskonalos$cia, rowniez



ludzka — z doskonaloscia, jakiej zada
to, co ma by¢ ofiarowane Bogu.

Jesli w ten sposob bedziemy
wykonywac nasza prace, jezeli w ten
sposob bedziemy realizowac nasze
wlasne zadania posrod Swiata — te
prace albo munus** kazdego, —
ludzie nauczg sie od nas,
przyjmowac w normalnych
okolicznosciach zycia codziennego
nakaz, ktory Pan skierowat do
wszystkich: estote ergo vos perfecti,
sicut et Pater vester caelestis
perfectus est”"; Badzcie wiec wy
doskonali, jak doskonaty jest Ojciec
wasz niebieski.

Pelnienie woli Boga w pracy,
kontemplacja Boga w pracy, praca z
mitosci do Boga i blizniego, zamiana
pracy w Srodek apostolstwa,
nadawanie temu, co ludzkie,
wartosci Bozej - to jest jednos¢ zycia,
wyrazna i silna, ktorg staramy sie zyc¢
i ktorej nauczamy.



15. Dusze kontemplacyjne posrod
Swiata - nimi musicie moje Dzieci w
Opus Dei, nimi musicie by¢ zawsze,
zeby umocnic¢ waszga wytrwatosc,
waszg wiernosc otrzymanemu
powolaniu. I w kazdej chwili naszego
dnia mozemy szczerze wolac:
loquere, Domine, quia audit servus
tuus®”’; Moéw, Panie, bo stuga Twdj
stucha.

Gdziekolwiek jestesmy, posrod
zgietku ulicy i ludzkich trudow —w
fabryce, na uniwersytecie, na polu, w
biurze albo w domu — zachowajmy
zwyczajne synowskie spojrzenie w
nieustannym dialogu z Bogiem.

Dlatego ze wszystko — osoby, sprawy,
zadania — daja nam okazje i powdd
cigglej rozmowy z Panem. Tak samo
jak innym duszom, majacym inne
powolanie, ogladanie — contemptus
mundi — 1 milczenie celi albo
pustyni. Od nas, moje Dzieci, Pan
zada wewnetrznego milczenia —



wyciszenia glosow egoizmu starego
czlowieka — ale nie wyciszenia
Swiata, dlatego Ze Swiat nie moze ani
nie powinien milcze¢ dla nas.

16. Bez tego wiernego obcowania z
naszym Ojcem Bogiem, do ktdrego
jesteSmy wezwani przez samo nasze
powotanie, moge Was zapewnic, Ze
bardzo trudno jest wytrwac¢ w Opus
Dei. Dlatego Cokolwiek czynicie, z
serca wykonujcie jak dla Pana, a nie
dla ludzi, sSwiadomi, zZe od Pana
otrzymacie dziedzictwo [wiekuiste]
jako zaptate. Stuzycie Chrystusowi
jako Panu! %,

Z tym zapalem do kontemplacji
posrod Swiata - na Srodku ulicy, w
powietrzu, w stoncu, w deszczu - nie
tylko bedziecie zdominowani przez
pragnienie pozostania w doczesnym
zadaniu, aby nie oddalac sie od
ziemskich rzeczywistosci, ale
bedziecie pociagnieci apostolskim
zapatem, aby odwaznie wnika¢ we



wszystkie Swieckie rzeczywistosci,
aby sprostac¢ otrzymanemu od Boga
powotlaniu. Macie nauczac, ze
sposobem na rozwigzanie
problemow swiata jest braterstwo
dzieci Bozych, ludzkie braterstwo.
Bedziecie wydobywac ludzi z
pancerza ich egoizmu; zapewniac
prawidlowy rozwadj osobowosci, jak i
prawdziwa wolnos¢, qua libertate
Christus nos liberavit® tych, ktérzy
sg jakby rozpuszczeni w masie, aby
otwierac ludziom drogi Boze na
ziemi.

17. Widzicie juz, moje najukochansze
Corki i moi najukochansi Synowie, do
jakich wielkich horyzontéw
apostolskich prowadzi nas
rozwazanie tych specyficznych cech
naszej duchowosci, ktore sa
polaczone wspodlna nicig Bozego
synostwa.

Powinniscie by¢ wdzieczni Bogu, ze
dal nam te tak wznioslg, a



jednoczesnie tak ludzka duchowosg,
znajdujaca sie blisko szlachetnych
ziemskich zadan. To szczegolna
faska, jak Wam mowilem, ktora
dzieki Jego milosierdziu
otrzymalisSmy i ktora z pokorna
wiernoscia przekazujemy wielu
innym duszom.

Miejcie jednak na uwadze przy
licznych okazjach, ze ta duchowos¢ i
to poSwiecenie kosztowaly i kosztuja
Waszego Ojca i niektorych sposrod
Waszych braci koniecznos¢
Znoszenia niezrozumienia,
konieczno$c¢ stuchania, Ze to, co jest
droga Bozg, traci szalenstwem, a
nawet herezjg, i ze szalencami i
heretykami sg ci, ktorzy nia
podazaja.

18. Pan dopuszcza, zeby wielokrotnie
za dzietami Bozymi krylo sie
niezrozumienie® a nawet
znieslawienie i przesladowania, jak
za Swiatlem przychodzi ciemnos¢.



Czesto sg one promowane przez
dobrych ludzi, ktorzy sa jednak
bardzo zaslepieni, ktorzy nie chca
wiedzie¢ nic poza swoimi
przyzwyczajeniami, wygoda albo
egoizmem, ktdrzy unikajg i nic chca
W swoim zyciu sprostac¢ zadnej
trudnosci.

I tak, nawet w srodowisku
koscielnym, posrod tak wielu oséb
Swietych albo — przynajmniej —
spelniajacych swoje obowigzki,
znajduje sie wielu pozbawionych
gorliwosci, ktore sa biurokratami
Kosciota Bozego i sprawiaja
wrazenie, ze nie chodzi im o dusze.
Jedni i drudzy nie rozumieja kwestii
duchowych. Kiedy sie do nich mowi,
wydajg im sie one puste, bo nie
probowali nimi zyc.

Niekiedy mysle, ze bez wzgledu na
to, jak slabe maja przygotowanie,
powinni zdawac sobie sprawe z
obowigzku wystuchania



oskarzonego, przestudiowania jego
doktryny: doktryny, ktora proponuje
oskarzony i owocow, ktore przynosi.

Milcze i bede milczal, dopoki bede
mogt milczec€. Czuje jednak wyraznie,
ze obrona ducha Dziela jest obrong
naszej przyjazni z Bogiem, ktory
moOwi nam: ergo iam non estis
hospites et advenae, sed estis cives
sanctorum et domestici Dei”™; A wiec
nie jestescie juz obcymi i
przybyszami, ale jestescie
wspolobywatelami Swietych i
domownikami Boga.

19. Przy tej slepocie albo tym
wygodnictwie nie moga zrozumiec,
ze wolnos$¢ — wolnosc osobista —
jest niezwyKkle istotnym punktem
ducha Dzieta Bozego. Nie moga
zrozumiec, Ze najczesciej uzywamy
ja, stajac sie odpowiedzialni za nasze
czyny i ze rzadko mozemy
powiedziec¢ my, dlatego Ze inni nasi
bracia — powiem $cislej, inni



czlonkowie Dziela — nie maja
obowiazku podazania za okreslonym
kryterium, jakie ma czlonek Opus
Dei w sprawach doczesnych ani w
teologicznych, ktore Kosciot poddaje
pod osad ludzi. Pociecha jest czytanie
w Swietej Ewangelii owego neque
enim fratres eius credebant in eum®?,

nikt nie wierzy w Jezusa Chrystusa.

Sq inni ludzie, ktorzy chcac sprawic,
bySmy zalowali doswiadczenia
swoich starych lat, patrzg na nas z
uprzedzeniem. Ja natomiast uwazam
-a Wy wraz ze mng - ze starzy i nowi
moga byc¢ pelni witalnos$ci: dziecko,
miody czlowiek, czlowiek, ktory
wszed}! w dojrzatosc lub starosé,
moze byc¢ zdrowy, rownie zdrowy na
ciele i duszy. A wiek sklania ich do
dawania nam rad - o ktore nie
prosimy - z uprzedzeniami i
roztropnoscigstarych, kiedy
potrzebujemy modlitwy,
zrozumienia i uczucia.



20. Wszystko to minie. Tymczasem
walczmy w naszym zyciu
wewnetrznym, w tej ascetycznej
walce, ktora powinna napeinia¢ nas
optymizmem, radoscig, pokojem i
nadzieja. I powtorzmy stowa, ktore
dla mnie byly aktem strzelistym w
pierwszych latach naszego Dziela,
modlitwg, ktora moze kto$ nazwie
naiwna, ale modlitwg, ktora jak
mowi nam Sw. Jan, uczniowie
zwracali sie do Nauczyciela: nunc
scimus quia scis omnia®”.

Teraz mowie Wam nadal: Bog wie
wiecej. Moje Dzieci, eratis enim
aliquando tenebrae, nunc autem lux in
Domino: ut filii lucis ambulate®,;
Niegdys$ bowiem byliScie ciemnoscia,
lecz teraz jestescie swiatloscig w
Panu: postepujcie jak dzieci
SwiatloSci.

Wobec przeciwnosci poczujemy, ze
Jezus, ktory mowi do Pawla a przez
Pawla do nas: sufficit tibi gratia mea,



nam virtus in infirmitate perficitur’®”,
Wystarczy ci mojej taski. Moc
bowiem w stabosci sie doskonali.
Najchetniej wiec bede sie chlubil z
moich stabosci, aby zamieszkala we
mnie moc Chrystusa.

Mozecie mowic z pewnoscia, z
pokora i z moca tym, ktérzy nas
oczerniajg, ostatnie stowa z
Apologetyka Tertuliana: Miedzy
sprawq Boskq a ludzkq jest walka —
Kiedy skazujecie nas wy, uwalnia nas
Bog...*

21. Niemniej jednak, ta nasza
nowosc, moje Dzieci, jest tak stara jak
Ewangelia. Od kiedy Jezus Chrystus
powiedzial, ze On jest Drogq i
Prawdgq, i Zyciem™™ i wezwal
wszystkich do nasladowania Go'",
tchnatl z silg w dusze wielu wiernych
(od pierwszych chwil Kosciota)
pragnienie poszukiwania
doskonatosci nakreslonej przez
Ewangelie i praktykowanej w



przykladny sposdb przez samego
Jezusa Chrystusa — pragnienie zycia
osobistg Swietoscia i dzialalnoscig
apostolska.

I tak autentyczna duchowosc¢
Ewangelii przynosilta obfite owoce
sSwietosci we wszystkich
srodowiskach tamtego poganskiego
spoleczenstwa, ktore otaczato na
poczatku chrzescijan. To mezczyzni i
kobiety, ktorzy szczerze zyli swoja
wiarg i dlatego byli prozelitami,
ktorzy pracowali w naturalny sposob
posrod innych — jezeli byli
obywatelami, jako obywatele, jezeli
byli niewolnikami, jako niewolnicy
—praktykowali doskonale
braterstwo i poswiecali si¢ Bogu i
rozpowszechnianiu Dobrej Nowiny
w zaleznosci od darow, jakie kazdy
otrzymal®”. Skutkiem tego byla
chrystianizacja catego poganskiego
spoleczenstwa.



22. Na przestrzeni wiekow nie
brakowalo dusz, ktore staraly sie
podazac blisko za przykladem Jezusa
Chrystusa. Stopniowo jednak
skoncentrowali oni swoj wysilek na
zyciu i publicznie wyznawanej
praktyce trzema radami, ktore
pozniej wpisaly sie w tradycje
Kosciola: ubostwa, czystosci i
postuszenstwa. W ten sposob rady te
staly sie wzorcami jako ascetyczne
filary pewnego stanu zycia,
odmiennego od stanu zwyklych
wiernych.

Tak zostala nakreslona specyfika
stanu zakonnego, ktory w swoich
roznych epokach historycznych,
domagat sie zawsze — jako elementu
istotnego — mniej lub bardziej
calkowitego oddzielenia od Swiata,
od Swieckich zadan i zajec.

Dla dusz, ktore otrzymuja od Boga to
powolanie, zajecia i prace doczesne
zwyklego chrzescijanina stanowia



przeszkode, ktora trzeba porzucic* —
jako warunek sine qua non — zeby
poszukiwac wlasnego uswiecenia —
zyjac zyciem doskonatosci
ewangelicznej — 1 pozostajac poza
Swiatem, wspierac zbawienie innych
modlitwg, pokuta i dzielami
apostolskimi zgodnymi z tym stanem
zycia.

23. Nie oznacza to, ze nie bylo innych
dusz, ktore staraly sie poswiecac
doskonalemu wypeinianiu woli
Bozej, bez oddzielania sie od swoich
codziennych zajec i okolicznos$ci
swego zycia w Swiecie. Byly takie —
zwykle odosobnione — i Koscioét
niektore z nich wyniost na oltarze.

Ogromna wiekszos$¢ tych dusz
pozostawala jednak w cieniu,
przemineta w milczeniu,
niepostrzezenie, tak ze niemal nie
mozna bylo wiedziec, do jakiego
stopnia ich swiete zycie bylo
przykladem dla innych osob i



przyczynilo sie do ukazania Swietos$ci
Kosciola.

Za przykladem tych niezwyklych
ludzi pozostalo rowniez moze nie tak
wyrazne nauczanie, ze WSzyscy
ochrzczeni, nawet prowadzac
zwyczajne zycie 1 pracujac posrod
Swiata, moga i powinni uswiecac sie i
by¢ poteznym zaczynem
chrzescijanskiego zycia'®®.

24. Istnieja szlachetne dusze,
mezczyzn i kobiet, ktére czuja
pragnienie pracy ze wszystkich sit w
winnicy Panskiej. Nie maja jednak
powotlania zakonnego. Nie pragna
tez zycia wedtug rad
ewangelicznych*, ale chcialyby
zrealizowac posrod $wiata i zycia
codziennego, swoje pragnienia
poswiecenia sie poszukiwaniu
doskonatosci chrzescijariskiej i
realizacji apostolstwa**.

Takie osoby odczuwajace glod
doskonatosci wiedza, ze nie brakuje



sSrodowisk, ktore rowniez nalezg do
Boga, zamknietych granicami,
ktorych kaplan lub zakonnik, ze
wzgledu na charakter jego
powolania, nie moze przekroczyc.
Postepujaca dechrystianizacja
wspolczesnego spoteczenstwa
stanowi wymowny dowdd, ze ludzkie
zycie, zawody i zajecia spoleczne,
czesto znajduja sie daleko od
Kosciola i od zajec¢ wlasciwych
ludziom poswieconym ich shuzbie.

25. Otoz, moje Corki i moi Synowie —
jako czesc Bozej Opatrznosci w
opiece nad Swietym Kosciolem i w
zachowywaniu ducha Ewangelii —
od 2 pazdziernika 1928 roku Pan
powierzyl Opus Dei zadanie
ukazywania wyraznie 1
przypominania wszystkim duszom
przykladem Waszego zycia i stowem,
Ze istnieje powszechne powolanie do
chrzes$cijanskiej doskonatosci i ze
mozna za nim podazac.



Pan chce, zeby kazdy z Was, w
konkretnych okolicznosciach
swojego wlasnego stanu w Swiecie,
staratl sie byc Swiety: haec est enim
voluntas Dei, sanctificatio vestra™®;
albowiem wolg Boza jest wasze
uswiecenie. Swieto$¢ czesto ukryta —
bez zewnetrznego blasku —
codzienna, heroiczna: jest po to, by
»~wspotodkupiac¢” z Chrystusem, aby
»Zbawiac¢” z Nim stworzenia, aby
porzadkowac z Nim ludzkie sprawy.

Bog chce postuzyc sie Wasza osobista
Swietoscig, poszukiwang zgodnie z
duchem Dziela, zeby ukazac
wszystkim w szczegdlny i prosty
sposob to, co Wy dobrze juz znacie —
zeby wszyscy wierni, wlaczeni w
Chrystusa poprzez chrzest, byli
powolani do poszukiwania peini
chrzescijanskiego zycia.

26. Pan chce, zebySmy byli Jego
narzedziami i pamietali w praktyce
— rowniez poprzez zycie — ze



powolanie do Swietosci jest
powszechne, nie zas przeznaczone
wylacznie dla nielicznych, ani dla
okreslonego stanu zycia, ani Ze nie
jest w sposéb ogolny uwarunkowane
porzuceniem Swiata. Kazda bowiem
praca, kazdy zawdd moze by¢ droga
Swietosci i Srodkiem apostolstwa.

Taka jest, Dzieci, nauka Boza. Nauka,
ktora z trudem moga zrozumiec ci,
ktorzy nie pojmuja doskonatosci
chrzescijanskiej ani kontemplacji
poza stanem zakonnym. Jest ona
jednak oparta na Pismie Swietym i
Tradycji Kosciola, potwierdzona
doswiadczeniem, ktorego dostarcza
nam nieustannie mimo naszej
ludzkiej matosci zycie Opus Dei.

27. Dzielo ma wylacznie
nadprzyrodzony cel. Dlatego jest
czescia ducha osobistej wolnosci
kazdego z jego cztonkow. Dlatego tez
nie wykluczamy z naszej pracy
nikogo, zadnej duszy, ktora chce



dzieli¢ nasze wysilki, cho¢by nie
miala naszej wiary.

Jak dobrze wiecie, w naszej
duchowej rodzinie nie ma
absolutyzmu.Podejmowane sa
wszelkie Srodki ostroznosci, zeby
tego uniknac, dlatego zarzad jest
kolegialny. Niemniej jednak w
ramach Opus Dei, w sprawach
fundamentalnych nie bedzie
mozliwy zaden rozpad, nie bedzie
opiniones*. JesteSmy consummati in
unum’®’; mamy kroétki wspolny
mianownik, ktérym jest nauka
Kosciola, a w jej ramach
charakterystyczny duch Dziela i
szczegdllny sposob prowadzenia
apostolstwa na ulicach, w
poszukiwaniu osobistej Swietosci i
sSwietosci tych wszystkich, ktérzy nas
otaczajq. Istnieje rowniez ogromne
pole, bezbrzezne morze, zawsze
zgodne z miejscem i z czasem, w
ktorym rozne opinie sa i nieustannie
beda sprawdzianem dobrego ducha i



przejawem tego, ze w Opus Dei nie
ma ani tyrandéw ani niewolnikow.

Pan dal nam wystarczajace swiatto,
zeby zrozumiec cos, co zaistnialo w
historii ludzkosci. Ten, kto zostat
zniewolony, na 0gol pozniej staje sie
despota. Niemniej jednak, w Dziele
musi istnie¢ pewien porzadek. W
przeciwnym wypadku nasze Dzielo
nie mogloby by¢ narzedziem stuzby
duszom, zeby stuzy¢ Kosciotowi, zeby
by¢ wierne Magisterium Biskupa
Rzymu.

Ten porzadek jednak, przezywany z
najwyzszym dobrowolnym
postuszenstwem i wolnoscia, to —
uwazam, Ze mnie zrozumiecie —
zdezorganizowana organizacja.
Dlatego, powtarzam jeszcze raz: w
kwestiach doczesnych i w kwestiach
teologicznych, ktore nie nalezg do
wiary, opinie sg przyjmowane i
szanowane jako zdrowy przejaw
dobrego ducha.



28. Dzielo ma jeszcze trzy cechy:
rado$¢, umilowanie pracy i
umitlowanie ubostwa. Bogu oddamy
to, co najlepsze, kultowi Bozemu —
ktory sprawujemy zwykle w matych
kaplicach — poswiecimy z wysitkiem
uwage, ktora uniemozliwia nam
poswiecenie Mu ofiary Kaina(wtedy,
kiedy mezczyzna bedzie dawac w
podarunku ukochanej kobiecie jako
przejaw uczucia worek cementu i
trzy zelazne sztaby — jak Wam
powiedzialem, bedziemy czynic to
samo z Naszym Panem, ktory jest w
niebie i w naszych Tabernakulach).

Nasza bieda, moje Dzieci, nie musi
by¢ biedowaniem krzykliwym. Nasza
bieda jest okryta usmiechem,
czystoscig ciala i1 czystoscia odziezy, a
przede wszystkim czystoscia duszy.
Nie spodziewajmy sie w zwigzku z
tym pochwaly na ziemi, ale nie
zapominajmy owych stow sw.
Mateusza: Pater tuus, qui videt in

abscondito, reddet tibi’®®.



Dlatego staramy sie zawsze zyc¢ tym,
co jest naturalne w czlowieku ze
zmystem nadprzyrodzonym. Dlatego
bedziemy mogli czyni¢ Bozymi
sprawy ziemskie. Dlatego przyjecie
naszego powotania nie jest dla nas
ofiarg ale dowodem wyboru z
mitosci: redami te, et vocavi te
nomine tuo, meus es tu'®”.

29. W ten sposob bedzie mozna
powiedzie€ o nas to, co psalmista
mowi o naszym Panu, Odkupicielu i
Wzorze: exsultavit ut gigas ad
currendam viam, Kiedy jesteSmy tak
mali, a summo caelo egressio eius et
occursus etus usque ad summum eius;
weseli sie jak olbrzym, co droge
przebiega. Ono wschodzi na krancu
nieba, a jego obieg az po jego
kraniec; nec est qui se abscondat a
calore eius'®, i nic sie nie schroni
przed jego zarem.

A kiedy zobaczymy cuda, ktore Pan
uczyni przez nasze rece, w tak wielu



ludziach, ktérzy sie do nas zblizajag,
nie bedziemy sie pysznili, poniewaz
w glebi naszego serca zabrzmi ten
werset psalmu: Tu es, Deus, qui facis
mirabilia: notam fecisti in populis
virtutem tuam®”; Ty jeste$ Bogiem
dzialajacym cuda, objawite$ ludom

swa potege.

W zwigzku z tym, nolite itaque
errare, fratres mei dilectissimi: omne
datum optimum, et omne donum
perfectum, desursum est, descendens
a Patre luminum, apud quem non est
transmutatio nec vicissitudinis
obumbratio””; Nie dajcie sie zwodzic,
bracia moi umitowani! Kazde dobro,
jakie otrzymujemy i wszelki dar
doskonaly zstepuja z gory, od Ojca
Swiatel, u ktérego nie ma przemiany
ani cienia zmiennosci.

30. Gdy bedziecie zyli tg nauka
przekonacie sie, ze méwienie o niej
Wam juz nie wystarczy. Bedziecie
odczuwali potrzebe $piewania z



mitosci, jak ci mlodzi, ktory chodza
po ulicach i $piewaja serenady. Wy
jednak bedziecie Spiewac o ludzkiej
mitosci do tego, co Boskie i bedziecie
sie czuc jak stworzenia, o ktorych
mowi Ezechiel opisujac
Ewangelistow Pana: ibant et
revertebantur in similitudinem
fulguris coruscantis””; bedziecie
biegac po Swiecie tam i z powrotem
niczym blyskawice.

Duch Swiety sprawia, ze nasza
Matka, Koscié! Jezusa Chrystusa,
zywa 1 zawsze aktualna
rzeczywisto$S¢ — wspolczesna i
dawna — nieustannie jest wierna
bogatemu i dobrze strzezonemu
depozytowi, ktory zostal jej
powierzony. Site niezbedng do
odnowienia swojej mtodosci i
znalezienia sposobu przekazywania
w zaleznosci od czasu —
dostosowujac sie do jezyka ludzi,
rozumiejac ich mentalnosé¢ —
chrzescijanskiego przestania do



wszystkich dusz: nova et vetera,
dilecte mi, servavi tibi”’*; nowe i stare,
ktorem tobie, mily moj! zachowala,

czytamy w Pie$ni nad pieSniami.

W Ewangelii natomiast jest napisane,
ze omnis scriba doctus in regno
caelorum similis est homini
patrifamilias, qui profert de thesauro
suo nova et vetera””; kazdy uczony w
PiSmie, ktory stal sie¢ uczniem
krolestwa niebieskiego, podobny jest
do ojca rodziny, ktory ze swego
skarbca wydobywa rzeczy nowe i
stare.

31. Nasz duch jest wiec tak stary jak
Ewangelia — zawsze Wam to
mowilem — i podobnie jak
Ewangelia nowy. Sama natura
naszego powolania, nasz sposob
poszukiwania Swietosci i pracy dla
Krolestwa Bozego sprawia, ze
mowimy o rzeczach Bozych tym
samym jezykiem co ludzie; mamy te
same zdrowe nawyki, ktore oni maja;



dzielimy ich te sama uczciwag
mentalnos¢; patrzymy na Boga -
powiedzialbym - z tego samego
Swieckiego punktu widzenia, z
ktorego stawiaja lub moga stawiac
transcendentalne problemy swojego
zycia: nigdy nie mozna bhyc¢
lodowatym modelem, ktéry mozna
podziwiad, ale nie kochac.

Przychodzimy wiec, aby wraz z
nowym zapalem zebrac skarb
Ewangelii i zanies$¢ go do kazdego
kranca ziemi. Ale nie przychodzimy
niczego rewolucjonizowac. Pijemy
stare dobre wino autentycznej
doktryny katolickiej, szanujac i
kochajac wszystko, co Pan
przekazywal przez wiele stuleci w
shuzbie swojego Swietego Kosciola.

32. Spiritus ubi vult spirat, et vocem
eius audis, sed nescis unde veniat aut
quo vadat”; Wiatr wieje tam, gdzie
chce i szum jego styszysz, lecz nie
wiesz, skad przychodzi i dokad



podaza. To bylo moje zycie — pisze
to ze wzruszeniem i z wdziecznoscia
Bogu, zdajac sobie sprawe, zZe jestem
biednym grzesznikiem — od wielu
lat. Dugi czas, zanim Pan, wylewajac
obfitg taske - bylem wtedy sam,
jedynie z bagazem moich dwudziestu
sze$ciu lat i mojego dobrego humoru
- wyraznie wezwal mnie do pracy w
Jego Dziele, z dobrze okreslonym
powolaniem.

Dzielo rozwija sie w oparciu o
modlitwe. Moja modlitwe (i moje
nedze), ktdra w oczach Boga jest silg,
jakiej wymaga peinienie Jego Woli.
Takze modlitwe wielu dusz —
kaplanow i swieckich, mlodych i
starych, zdrowych i chorych — do
ktorych zwracam sie majac pewnosc,
ze Pan ich wystucha, skoro modla sie
w okreslonej intencji, ktora na
poczatku znatem tylko ja. Oprocz
modlitwy, ci ktorzy ida ze mna
podejmuja tez umartwienie i prace.



To jest nasza jedyna i potezna bron
do walki.

W ten sposob Dzielo wzrasta i
realizuje sie we wszystkich
srodowiskach: w szpitalach i na
uniwersytecie, w katechezach w
najbardziej potrzebujacych
dzielnicach, w domach i miejscach
spotkan ludzi, poSrod ubogich,
bogatych i ludzi najrozniejszego
stanu, zeby przekazac¢ wszystkim
przeslanie, ktore powierzyl nam Bog.

33. Misja, ktora Dzielo postanowito
wypelni¢ bezposrednio, hojnie,
szczerze, bez podstepdow, bez
uciekania sie - jesli moge podac
przyklad - do ciaglego skakania w
poszukiwaniu najgoretszego stonca
lub najbogatszego i najbardziej
kolorowego kwiatu: stonce jest w
nas, a praca jest wykonywana - tak
jak powinna - na ulicy i jest
skierowana do wszystkich.



W tych poczatkowych latach bylem
przepelniony gleboka wdziecznoscia
Bogu. A rGwnoczesnie mysSle, moje
Dzieci, o tym, jak wiele pozostaje
nam do zrobienia, zeby zasia¢ we
wszystkich krajach, na calej ziemi,
we wszystkich porzadkach ludzkiej
dziatalnosci, to katolickie i
uniwersalne ziarno, ktore Opus Dei
przyszio szerzyc.

Dlatego nadal polegam na modlitwie,
umartwieniu, pracy zawodowej i
radosci wszystkich, nieustannie
odnawiajac moja ufnos¢ w Panu:
universi, qui sustinent te, non
confudentur””’; Nikt bowiem, kto
Tobie ufa, nie doznaje wstydu.

34. Moje Dzieci, prosze Was, zZebyscie
zawsze 1 nieustannie jednoczyli sie z
moimi intencjami, napeiniajac sie
rowniez ufnoscia, gdy
przygotowujecie sie do dalszej pracy
z odnowiona miodoscia na rzecz
rozwoju Dziela: qui replet in bonis



desiderium tuum, renovabitur ut
aquilae iuventus tua”®; dlatego ze
Nasz Bog uczyni ptodna
rzeczywistoscig pragnienia, ktore
zlozyl w naszych sercach i zawsze
bedzie mocne i mlode nasze
duchowe zadanie na ziemi.

Pan oczekuje od Was i ode mnie,
zebysSmy rados$nie wdzieczni za
powolanie, ktore Jego nieskonczona
dobroc¢ ztozyla w naszych duszach,
tworzyli wielka armie siewcow
pokoju i radosci na drogach ludzi, w
taki sposob, ze wkrotce niezliczone
dusze, beda mogly powtarzac z nami:
cantate Domino canticum novum;
cantate Domino omnis terra’”,
Spiewajcie Panu pie$n nowa,
Spiewajcie Panu, wszystkie krainy!

My, dzieci Boga w Jego Dziele, czujac
szczerze Boze synostwo i zyjgc nim,
zjednoczeni mocnymi wiezami
braterskiej mitosci, bedziemy mogli z
fatwoscia by¢ — juz Wam to



powiedzialem —zorganizowanq

dezorganizacjq apostolska w Swiecie,
ciggla transfuzja chrzescijanskiej sity
zyciowej w krwiobieg spoleczenstwa.

35. Pan chce, zebyscie sami, z
osobistym apostolstwem kazdego z
Was albo zjednoczeni z innymi
ludZmi — by¢ moze oddalonymi od
Boga a nawet nie bedacymi
katolikami ani chrze$cijanami —
planowali i realizowali w Swiecie
wszelkiego rodzaju pogodne i piekne
inicjatywy, tak zroznicowane jak
oblicze ziemi oraz uczucia i
pragnienia ludzi, ktorzy ja
zamieszkujg, ktore przyczyniaja sie
do duchowego i materialnego dobra
spoleczenstwa i moga stac sie dla
wszystkich okazja do spotkania z
Chrystusem, okazja do Swietosci.

W kazdym razie wielkim srodkiem,
jaki macie do dyspozycji, aby
prowadzic taka czy inng forme
apostolstwa - kazdy na wlasng reke



lub zjednoczony z innymi ludzmi -
jest wasza praca zawodowa. Dlatego
tak czesto powtarzalem wam, ze
powolanie zawodowe kazdego z nas
jest wazna czescig powolania
Bozego. Apostolat, ktory Dzielo
prowadzi w Swiecie, bedzie zawsze
aktualny, nowoczesny, konieczny:
poniewaz tak dtugo, jak dtugo beda
istnie¢ ludzie na ziemi, beda istniec
mezczyzni 1 kobiety, ktorzy pracuja,
ktorzy maja pewien zawod -
intelektualny lub fizyczny - ktorzy
beda powolani do uswiecania i
wykorzystywania swojej pracy do
uswiecania siebie i prowadzenia
innych do traktowania Boga z
prostota.

Wasza praca, Wasze apostolstwo —
ktore z koniecznosci musi by¢ bardzo
prozelickie* jak w przypadku
pierwszych chrzescijan —
przyciggnie ludzi chetnych do pracy,
Z mestwem, Z mocnymi nerwami, z
silnym duchem, raczej stalym niz



blyskotliwym, odwaznym, szczerym,
mitujacych wolnos¢ i — dlatego —
zdolnych do zycia naszym
powotaniem. Zdolnych by¢ Opus Dei
W swoim zyciu, w swojej pracy. I to
pomimo tego, ze mozliwos¢ bycia
szczeSliwym w przyjazni z Bogiem i
prowadzenia zycia pelnego
poswiecenia i shuzby nigdy nie
przeszia im przez mysl - czesto
dlatego, ze zyja w szlacheckim stylu.

36. Liczne sg, dobrze to wiecie z
osobistego doSwiadczenia, drogi
Bozego milosierdzia. Do Dziela
musza przyjsc ludzie wszystkich
narodow, wszystkich ras i wszystkich
jezykow, mlodzi i starzy, bezzenni i
Zyjacy w malzenstwie, zdrowi i
chorzy: kazdy, aby zaja¢ miejsce,
wyznaczone przez Wole Boza; kazdy,
aby skorzystac z okazji— niezwykle
szczegolnej laski — ktdra oferuje mu
dobroc¢ Naszego Pana.



Myslac o tej drodze majgcej posmak
pierwotnego chrzescijanstwa, ktdore
Bog wzbudzil, zeby odnowic¢ w tak
cudownie prosty sposob cuda taski w
zyciu tak wielu dusz, z rados$cia
odczytujac powoli na nowo to, co
pisal Sw. Justyn, tak zdumiony wobec
podziwu godnej mocy Ewangelii.

My, ktorzy przedtem mielismy
upodobanie w rozwiqztosci — mowi
— teraz lgniemy tylko do czystosci.
My, ktorzy oddawalismy sie sztukom
magicznym, teraz poswiecamy sie
dobremu i odwiecznemu Bogu. My,
ktorzy mitowalismy ponad wszystko
pieniqgdze i przyrost naszych dobr,
obecnie nawet to, co mamy, oddajemy
dla dobra wspdlnego i z tego
oddajemy czesc¢ kazdemu, kto jest
potrzebujqcy. My, ktorzy
nienawidzilismy sie wzajemnie i
ranilismy sie, oddzieleni roznymi
sposobami zycia, nie dzielilismy domu
z tymi, ktorzy nie byli tej samej rasy,
obecnie, po przyjsciu Chrystusa,



Zyjemy wszyscy razem i prosimy za
naszych nieprzyjaciot i probujemy
uzywac perswazji w stosunku do tych,
ktorzy przesladujq nas
niesprawiedliwg nienawisciq, w tym
celu, zeby, zyjac zgodnie z braterskimi
radami Chrystusa, mieli dobrg
nadzieje osiggniecia razem z nami
tych samych dobr, ktorych my
oczekujemy od Boga, suwerena
wszystkiego”.

37. Kazdy moze byc cztonkiem
Dziela, jezeli Bog go powola. Jego
powolanie nie musi oznaczac¢ zadnej
zmiany stanu i w zwigzku z tym
zadnej wewnetrznej zmiany. Kazdy
pozostanie w miejscu, ktore zajmuje
w Swiecie ze swo0ja pracg, Sswoja
mentalnoscig, swoimi obowigzkami
stanu, swoim zawodowym
zaangazowaniem, swoimi
obowigzkami wobec spolecznosci i
swoimi relacjami spolecznymi,
dlatego ze wszystkie te relacje sa



Srodkami pracy apostolskiej
chrzescijanina.

Dzielo Boze nada mu swojego
szczegoOlnego nadprzyrodzonego
ducha — swoja specyficzna asceze —
i odpowiednia formacje doktrynalng
w tym celu, aby mogt sie uswiecac i
realizowac Opus Dei wlasnie w tej
samej ludzkiej rzeczywistosci i za jej
posrednictwem.

Jednakze w ramach tej koniecznej
jednosci ducha i formacji kazdy
czlonek Dziela dziala w Swiecie —w
swojej doczesnej dzialalnosci o
charakterze zawodowym,
kulturalnym, politycznym,
spotecznym i tak dalej — z pelna
wolnoscig i w zwigzku z tym z
osobistg odpowiedzialno$cig —
odpowiedzialnoscia catkowita i
wylaczng, ktora kazdy przyjmuje
jako logiczna konsekwencje
absolutnej wolnosci opinii i dzialania



w ramach granic wiary i moralnosci
Jezusa Chrystusa.

38. Teologiczny i apostolski fakt
istnienia Dziela jest zatem tak
szczegolny i tak odmienny od
narodzin powolania zakonnego i
stanu zycia, ktory takie powolanie ze
soba niesie, ze z pewnoscig zadna
osoba, ktora pragnie zostac przyjeta
do Opus Dei, nie pomyslalaby
weczesniej o oddaniu sie Bogu w
stanie zakonnym ani o pojsciu do
seminarium. Dlatego stusznie
mozemy twierdzic, Ze nie
odwracamy nikogo od zadnej z tych
drog.

Dzielo nie ma ani nie powinno miec,
chociaz uznajemy je u innych,
mniejszych seminariow lub szkaét
apostolskich, w ktérych matki, peine
dobrych pragnien - Swietych
pragnien - wychowuja swoje dzieci
od najmtodszych lat, aby sprawdzic,
czy Zyjac w szczegolnie



odpowiednim Srodowisku,
powolanie kaptanskie lub powolanie
zakonne moze sie w nich zakorzenic.

Ci, ktorzy prosza o przyjecie do
Dziela — poniewaz sg juz
wystarczajaco dorosli — robiag to z
wyrazng znajomoscig osobistego
oddania, jakie zaklada powolanie do
Opus Dei, oraz szczegolnej
apostolskiej misji, jaka maja
realizowac.

Ubiegaja sie o przyjecie, po
powolnym i wolnym dojrzewaniu;
podejmuja decyzje w sumieniu, z
odpowiedzialng zdolnoscia i
Swiadomoscia swojej wolnosci do
decydowania, czy chcg, czy nie; po
zrozumieniu obowigzkow, ktore
nabywaja, przyjmujac szczegolne
powolanie Boga w Jego Dziele.

39. Nikomu bardziej niz nam nie
zalezy na tym, aby do Opus Dei
przychodzili tylko ci, ktorzy
naprawde maja to szczegolne Boze



powolanie i ktérzy chca oddac sie i
wytrwac w catkowitej wolnosci:
poniewaz jest to najlepsza
gwarancja, ze z pomoca taski Bozej
beda skuteczni.

Jednoczes$nie dobrze wiecie, Ze jest
rzecza wilasciwa naszemu duchowi
widzie¢ z radoscig rodzenie sie wielu
powolan do seminariow i rodzin
zakonnych. Ponadto dziekujemy
Bogu, ze wiele z tych powotan jest
owocem pracy formacji duchowej i
doktrynalnej, ktorg prowadzimy
wsrod mlodziezy: ozywiajac
atmosfere wokol nas w sposob
chrzescijanski, czynigc ja bardziej
nadprzyrodzong i apostolska,
ochoczo promujemy dla wszystkich
instytucji Kosciola wieksza liczbe
dusz.

40. Postepujemy ze szczegolna
ostroznoscia, jesli chodzi o
powotania do stanu zakonnego. Od
pierwszej chwili zalozenia Opus Dei



postrzegalem Dzielo jako instytucje,
ktorej cztonkowie nie moga by¢
zakonnikami, ani zy¢ ad instar
religiosorum - na sposob zakonnikow
- ani by¢ w jakikolwiek sposob
utozsamiani z zakonnikami.

Postepuje za$ w ten sposob, nie z
powodu braku szacunku do
zakonnikow, ktorych mituje i czcze
ze wszystkich moich sil. Miluje ich
tak bardzo, moje Dzieci, ze moge
powtarzac z calkowita szczeroscia,
odnoszac sie do tych dusz, stowa sw.
Pawla do wiernych z Filippi: testis
enim mihi est Deus, quomodo cupiam
omnes vos in visceribus Iesu Christi’””;
albowiem Bog jest mi Swiadkiem, jak
gorgco tesknie za wami wszystkimi
ozywiony mitoscig Chrystusa Jezusa.

Czcimy i szanujemy gieboko
powolanie kaptanskie i zakonne i
calg ogromna prace, jaka zakonnicy
wykonywali i beda wykonywac w
stuzbie Kosciolowi. Dlatego nie



bedzie moim dobrym synem ten, kto
nie mialby tego ducha.

Rownoczesnie jednak powtarzamy,
Ze nasze powolanie i nasza praca —
dlatego ze jest to zaproszenie do
trwania w Swiecie i dlatego Ze nasze
apostolskie zadania odbywaja sie w
ramach dzialalnosci Swieckiej i z
poziomu dziatalnosci swieckiej —
roznia sie catkowicie od powolania
zakonnego 1 pracy powierzanej
zakonnikom.

41. Oddaliscie sie Panu dokladnie
pod warunkiem, ze nie zmienicie
Swojego statusu - ze nie jestescie
zakonnikami ani osobami
przyrownanymi do zakonnikow - ze
pozostaniecie posrdad Swiata w
doskonalej komunii zycia i pracy z
innymi wiernymi z ludu Bozego,
ktorzy sa wam rowni.

Praca, ktora wkladamy w dzielo,
mentalnosc i srodki, przy pomocy
jakich jg realizujemy, czy



okolicznosci, w jakich ja
wykonujemy, oraz szczegolna
formacja i asceza, ktore
przygotowuja nas do tej pracy to
sprawy, ktorych nie mozna znalez¢ w
teologicznym i prawnym podejsciu
panstwa religijnego.

42. Nasza praca rozni sie rowniez od
tej, ktora zwykle wykonuja inni
Swieccy, w stowarzyszeniach lub
ruchach réznego rodzaju,
promowanych mniej lub bardziej
bezposrednio przez zwykia
hierarchie Kos$ciota, zakony lub
zgromadzenia zakonne.

Sa stowarzyszenia lub ruchy, w
ktorych nie wymaga sie peinego
poswiecenia realizacji apostolstwa.
Ze staba wiezig, niemal nie istniejaca
albo praktycznie zadna, ktéra bardzo
stabo laczy cztonkow ze
stowarzyszeniem. Czasem brakuje
tam glebi — nie potrzebuja wiekszej
surowosci i ciggtosci formacji



ascetycznej i doktrynalnej, ktora
faktycznie jest im niezbednie
konieczna do tych celow.

Ale nawet gdyby posiadali wszystkie
te rzeczy, brakowaloby im zawsze
tego glebokiego i calkowitego
zwigzku miedzy praca zawodowa a
praca apostolska. Zwiazek ten
zasadniczo charakteryzuje
szczegOlne powolanie i szczegolne
wymogi ascetyczne cztonkow Dziela.
Praktyczng konsekwencja tego
zwiagzku jest fakt, ze ani Opus Dei,
ani jego cztonkowie nie potrzebuja
pieniedzy od nikogo, poniewaz
utrzymuja sie Z owocow pracy
zawodowej, natomiast na dziela
apostolskie, ktore prowadzimy, jest
im niezbedna do ich dobrego
rozwoju hojna wspélpraca katolikow
albo innych osob, ktore swoja
modlitwg, pracg albo pieniedzmi
wzmacniaja jej skutecznosc.



43. W tym miejscu wydaje mi sie
wlasciwe, aby skomentowacé w
szczegolnosci niektore powody, ktore
moga wyjasniac - a nie
usprawiedliwiac - stanowisko
niektorych ludzi, ktérzy by¢ moze nie
staraja sie zrozumiec naszej drogi
lub okazuja sie niezdolni do jej
zrozumienia. W ten sposob, nawet
jesli w nieco negatywny sposob,
pewne stwierdzenia, ktore definiujg
nasza duchowosc i nasze zadanie
apostolskie, stana sie jasniejsze.

Ci, ktorzy sa przyzwyczajeni do
chwalenia tego, co sztuczne, do
czerpania przyjemnosci z rzeczy
rzadkich lub falszywych i do
ignorowania piekna tych, ktore sa
cenne i prawdziwe - uwazajg kwiaty
za piekniejsze, jesli nie sa naturalne:
kto nie styszal, jak mowi sie o
Swiezych i pachnacych rozach, jak
piekne sg, wygladaja jak szmaty? -
nie odkryja latwo w dzietach
apostolskich tego, co jest owocem,



cudownym, ale prostym, taski Bozej,
Jego zwyklej opatrznosci oraz
ciezkiej i szlachetnej pracy ludzkiej.

Jesli sa przyzwyczajeni do
wykonywania pracy w sposob
widowiskowy, z robieniem halasu - z
obfitoscia fajerwerkow - to
usposobienie umystu, ktére by¢ moze
trwa przez wieki, moglo
uksztaltowac w nich osobliwa
Swiadomos¢ i mentalnosc
sprawiajacg, ze nie sa w stanie
zobaczyd¢, ze inni ludzie nie uzywaja
falszywych manier ani podstepow, ze
postepuja w calej prostocie i
naturalnosci, moze naiwnie, ale za to
pokornie.

44. Jesli sa powierzchownii sg
przyzwyczajeni do znieksztalcania, z
lekkoscia i bezmyslnoscia,
uzasadnionego znaczenia, ktore w
jakichs$ konkretnych powolaniach
moga mie¢ elementy godne
szacunku, ale nie sg niezbedne do



prawdziwego poszukiwania
doskonatosci chrzescijanskiej -
kolory i formy habitu, dlugie i
uroczyste ceremonie, sznury, pasy,
krucyfiksy na ramieniu lub na piersi,
medale w zasiegu wzroku itp. Sa to
znaki, w ktorych czesto przejawia sie
pewien klasycyzm, nad ktorym
Ko$ciol niejednokrotnie ubolewal,
nadajac im wielkie znaczenie, ci
ludzie — podkreslam - bedg watpi¢ w
obecnos¢ prawdziwej drogi
Swietosci, jesli zauwazg absolutny
brak ktoregokolwiek z tych
tradycyjnych elementow.

W naszym wypadku, moje Dzieci,
brakuje natomiast wszystkich tych
elementow. Nawet nie ma ani nie
powinno byc¢ zadnego skrotu nazwy
Dziela, po prostu dlatego, ze nie
mamy nic wspolnego ze stanem
zakonnym. JesteSmy zwyklymi
obywatelami, rownymi innym
obywatelom.



Jezeli nie wiedzg, co oznacza
calkowite poswiecenie sie jakiejs
powaznej pracy zawodowej,
Swieckiej nauce, beda bardzo dalecy
od mozliwos$ci docenienia zakresu i
zasiegu apostolskiej pracy, jakiej Bog
zada od czlonkow Dziela, 1 sposobu,
w jaki powinni ja wykonywac.

Jezeli sa przyzwyczajeni do
wykorzystywania Kosciola dla swojej
osobistej proznosci, do rozkazywania
bez ograniczen, do panowania nad
wszystkim, z zasady bedg wrogami
kazdego dziela, w ktorym ich
pragnienie dominacji jest stusznie
ograniczone, poniewaz uznajg to za
atak na ich autorytet, a by¢ moze
takze na ich interesy ekonomiczne

45. Nie moze nas rowniez dziwic,
moje Dzieci, chocby potwierdzenie
tego bylo bolesne, ze sa tacy, ktorzy
nieSwiadomie tworza naturalne
sSrodowisko 0sob, o ktorych wlasnie
wspomnialem, dajgc sie poniesc



potocznym wyrazeniom (ktore
trzeba odrzuci¢, dlatego ze
ograniczaja Boze dzialanie i
zywotno$¢ Kosciola i stawiajg im
warunki), i postugujg sie
uprzedzeniami, rodzacymi sie z
bledu czy zlej doktryny.

Te inne osoby, do ktdérych teraz sie
odnosze, chocby byly uczciwe, nie
zdolaja dostrzec prawosci i
prawomocnosci horyzontu o
szlachetnych aspiracjach, tak
otwartego przed ich oczami jak ten,
ktory oferuje Dzielo. Chocby te osoby
byly dobre, nie odepra
jednostronnych lub blednych

informacji niesionych przez pozornie

szanowanych ludzi. Choc¢ niezdolni
do czynienia zla, nie czynig dobra ze
strachu przed poteznymi. Choc¢
bystrzy, a nawet uczeni, nie

dostrzegaja skutecznosci stuzby Bogu
i Jego Kosciotowi, ktéra rozwija sie w
ich obecnosci, ani doktryny



teologicznej, ktora lezy u jej podstaw,
ani normy prawnej, ktérej wymaga.

46. Wszystko to, moje Corki i moi
Synowie, nie ma zadnego znaczenia.
Jezeli chcialem zrobic tutaj ten wtret,
zeby odniesc sie do tych trudnosci, to
tylko dlatego, ze rozwazanie ich
pomaga nam — poprzez kontrast —
lepiej nakresli¢ charakterystyczne
cechy naszego ducha. Poza tym
modlcie sie z synowska ufnoscig w
naszym Ojcu Bogu, przebaczajcie
wszystkim i czekajcie.

Kiedy Niebo 0sadzi, ze nadeszla
wlasciwa godzina, to sprawi, ze
otworzymy — w organizacji
apostolatu w Kosciele — kanal, przez
ktory poplynie potezna rzeka, jaka
jest Dzielo. W obecnych
okolicznosciach nie ma ona jeszcze
odpowiedniego koryta, w ktdrym
moglaby sie przemieszczac. Bedzie to
mozolne, ciezkie i trudne zadanie.
Trzeba bedzie pokonac wiele



przeszkadd, ale Pan nam pomoze,
poniewaz wszystko w Jego Dziele jest
Jego Wola.

Modlcie sie. Zyjcie zjednoczeni z
moja nieustanna modlitwg: Domine,
Deus salutis meae: inclina aurem
tuam ad precem meam™®. Méwcie ze
mna: Panie, Boze, Zbawco nasz,
wyshuchaj naszej modlitwy. Niechaj
nigdy nie zabraknie Wam glebokiego
przekonania, ze wody poplyna
miedzy gorami: inter medium
montium pertransibunt aquae®®”. Sa
to Boze slowa: poptyna wody.

Tymczasem zrobcie postanowienie,
aby wcieli¢ w zycie, tak jak ja to
zrobilem, zaproszenie, ktore
niedawno otrzymalem w Burjasot®
podczas kilku dni gloszenia grupie
studentéw uniwersytetu - niektorzy z
was s juz moimi dzie¢mi - ktorzy
przygotowywali sie do poprawy
swojego zycia chrzescijanskiego. Na
drzwiach z radoscia przeczytalem



napis: kazdy podroznik musi podqzac
wtasnq drogq. To jest to, co musimy
robic¢, starac sie coraz gorliwiej, aby
dobrze poznac konkretna droge, na
ktora przyprowadzil nas Bog, nasz
Pan, i wiernie nig podazac.

47. Poglebiajac znajomos¢ naszego
powolania, rozwazajac wartosc i
mozliwosci tego naszego
szczegoOlnego sposobu niesienia
ewangelicznego przestania ludziom,
rzuca sie w oczy, moje Corki i moi
Synowie, ze cale Dzielo jest
odpowiednikiem wielkiej katechezy,
prowadzonej w sposob zywy, prosty i
bezposredni w sercu spoteczenstwa
Swieckiego.

Prawdziwie potrzebny jest ten
apostolat doktrynalny, nawet w
grupach spotecznych i w krajach o
starej tradycji chrzescijanskiej, gdzie
ignorancja religijna rosnie z dnia na
dzien. Mozna powiedziec, ze
najwiekszym wrogiem Boga -



poniewaz kocha sie Boga po
poznaniu Go - jest ignorancja: Zrodto
tak wielu zla 1 wielka przeszkoda dla
zbawienia dusz.

To, co méwi nam Pismo — nawet nie
styszelismy, Ze istnieje Duch Swiety’™”
— to wciaz zywy obraz braku
wyraznej nauki w umysle wielu
ludzi, wielu chrzescijan: osob stabo
wyksztalconych i tych, ktore ciesza
sie stawa medrcow w naukach
humanistycznych, ludzi
posiadajacych prestiz, w swoim
zawodzie albo ktérzy pelnig funkcje
zwigzane z wladza.

Wraz z ignorancjg rodzi sie
natomiast zamieszanie, wspierane
poza tym wszystkimi Srodkami
komunikacji ustnej i pisemnej —
srodkami szybkimi,
powierzchownymi — przez wrogow
Kosciola albo przez osoby
nieroztropne, poprzez inicjatywy,
wyrazenia 1 zwyczaje, pozornie



nieszkodliwe, ale ktére zawieraja
blad albo prowadza do bledu.

48. Tak jak pomaganie chorym,
biednym jest materialng jalmuzna,
tak pomaganie biednym w doktrynie
jest rowniez jalmuzng: duchowa
miloscig, ktéra musimy rozdawac w
odpowiednim czasie, z pelnymi
rekami.

Zdrowa nauka musi by¢ przekazana,
aby utopi¢ zto w obfitosci dobra.
Prawda nie moze by¢ artykulem
luksusowym®™** Trzeba obficie sia¢
posrod wiernych dobra nauke,
pewna doktryne — z przekonaniem,
Ze to co proponuje Magisterium jako
prawde wiary, pozostanie
niewzruszone — dopuszczajac
wolnos$c¢ i uczac jej w odniesieniu do
tego, co podlega opinii.

Trzeba ja sia¢, moje Dzieci, z
jasnoscia, bez dwuznacznosci,
dlatego ze nie mozemy pozwolic,
zeby rzadzil praktyczny sceptycyzm



— prawda jest jedna. Przy pomocy
daru jezykow — zwykle mowie Wam
to, wspominajac z radoscia przyjscie
Ducha®™ — ze umie sie zawsze
dostosowac do warunkdow, do
zdolnosci i do wyksztalcenia tego, kto
stucha, i Ze jest owocem
odpowiedniego przygotowania tego,
kto mowi, oraz mitosci i wiary, z jaka
realizuje to zadanie apostolskie'.

49. Dzielo odpowiada na wasze
pragnienie cigglego doksztalcania
sie, na wasz zapat do nauki,
zapewniajac wam, w stopniu i w
sposob wymagany przez osobiste
okolicznosci kazdego z was,
dokladng znajomo$¢ dogmatow i
moralnosci, Pisma Swietego 1liturgii,
historii i prawa Kosciota, abyS$cie
mogli latwiej podnie$¢ wasza ludzka
wiedze na poziom nadprzyrodzony i
przeksztalci¢ ja w narzedzie
apostolstwa.



Musicie jednak nabyc¢ rowniez
odpowiednie przygotowanie
zawodowe — kazdy takie, jakie jest
wlasciwe dla jego zajecia w
spoleczenstwie, jego pracy
umystowej lub fizycznej — zeby moc
skutecznie realizowac to apostolstwo
doktryny za posrednictwem Waszej
osobistej dzialalnosci, Waszej
codziennej pracy.

Praca nie bedzie mogla byc¢
uswiecana, jezeli nie wykonuje sie jej
tez z ludzka doskonatoscia. I bez tej
ludzkiej doskonatosci z trudem —
zeby nie powiedzie¢: w ogole —
bedzie mozna osiagnac niezbedny
prestiz zawodowy, katedre, z ktorej
bedzie sie uczy¢ innych uswiecania
tej pracy i dostosowania zycia do
wymogow wiary chrzescijanskiej.

50. Konieczne jest zatem
zapewnienie wszelkich niezbednych
srodkow, aby osiggnac dobre
wyksztalcenie zawodowe i zapewnic



jego rozwodj. Mamy te same prawa i
te same mozliwosci, co kazdy inny
obywatel: udajemy sie do instytucji
edukacyjnych, publicznych lub
prywatnych, ktére oferuja
maksymalne gwarancje zapewnienia
dobrego przygotowania
kulturowego, czy to do pracy
intelektualnej, czy do wykonywania
zawodu fizycznego.

Temu, kto ma szanse zostac
uczonym, nie wybaczymy, jesli nim
nie zostanie* Nie trzeba jednak, ani
nie jest to konieczne, zebyScie
wszyscy byli uczonymi. Trzeba
natomiast, zeby wszyscy cztonkowie
Opus Dei byli wyksztalceni,
kompetentni w swojej pracy
zawodowej, 1 posiadali wsrod swoich
kolegow reputacje wynikajaca z
prawosci i wiedzy albo umiejetnosci.

51. Coepit Iesus facere et docere™®,

poczal Jezus czynic i uczy¢. Musicie
uczy¢, moje Dzieci, przykladem.



Ludzie uwierza w Wasza nauke,
kiedy zobacza Wasze dobre
uczynki®”, Wasz sposob dzialania.
Dobry przykiad zawsze pociaga.
Jednakze, zeby byl on skuteczny,
musi by¢ konsekwencja prostoty i
naturalnosci, z jaka czlonkowie
Dziela umieja zy¢ tym, czego
nauczajg.

Jest to potwierdzenie przedstawiane
przez zwyczajnych chrzescijan, w
uczciwym i odpowiedzialnym
wykonywaniu danego zawodu lub
zajecia, w wiernym speinianiu
wszystkich obowigzkow
obywatelskich, w korzystaniu — co
rowniez jest obowigzkiem — ze
wszystkich swoich praw, w sposobie
stawiania czola i rozwigzywania
codziennych problemow i trudow
zycia w Swiecie. Jednym stowem,
poprzez wszystkie swoje ludzkie
relacje, inspirowane i przezywane po
chrzescijansku, z nadprzyrodzona



motywacjg, z mitosci do Boga i
blizniego.

Poniewaz jest to przyklad, ktory
czlonek Dziela musi da¢ z daleka,
moze nigdy nie zwrdci na siebie
uwagi. Jednakze ten, kto sie do niego
zblizy, ten, kto bedzie z nim obcowal,
szybko bedzie mogl powiedziec¢: tutaj
jest Chrystus. Dlatego ze bedzie
poruszany przez ten Christi bonus
odor™, ktéry wydziela won duszy w
ciggtym obcowaniu z Panem.

52. Czlonkowie Opus Dei — kazdy na
swoim miejscu, na swoim
stanowisku pracy — musza dawac
szczerze, bez podstepow i sztuczek,
chrzescijanskie Swiatlo, jakiego
oczekujg ludzie i ulica, dlatego ze
jesteSmy dla ulicy i dla ludzi.

Gest, spojrzenie, sposob mowienia,
sposob patrzenia i robienia rzeczy,
obcowanie z innymi i ogélem cate
zycie i zachowanie cztonkow Dziela,
powinny iS¢ w towarzystwie tej



prostoty, ktdra rodzi sie z bycia
rownymi innym ludziom. W dniu, w
ktorym inni pomysleliby blednie, ze
nie jesteSmy jak oni, ulica i narod
staliby sie dla nas bezuzyteczni: nie
moglibySmy stuzy¢ duszom.

53. Natomiast bedzie to mozliwe,
kiedy Kosciol bedzie prawdziwie i po
prostu obecny we wszystkich
zadaniach ludzi. Osobistym
Swiadectwem swoich corek i synow,
zwyklych swieckich — ktdérzy nie sg
braciszkami ani nie zachowuja sie
jak braciszkowie — ktorzy czynia
zywa 1 skuteczna obecnosc
chrzescijanskiego przestania.

Apostolstwo przykiadu
realizowanego z mentalnoscia
Swiecka® za posSrednictwem 0s0b,
ktore zyja ze swojej pracy, i ktorzy
nie oznaczaja w zwigzku z tym
zadnego ekonomicznego obcigzenia
dla Kosciota, ktoremu stuzg hojnie,
nie oczekujac zadnego rodzaju



ludzkiego wynagrodzenia ani
rekompensaty.

Musicie zy¢, musicie wykonywac
Wasze zadanie, z prawoscig i
szlachetno$cig ludzi, ktorzy w swoim
dziataniu postuguja sie swoim
statusem obywateli i swoim
przygotowaniem zawodowym, nie
zas swoim katolicyzmem czy
uciekaniem sie do imion Swietych
albo do przymiotnika katolicki. Z
nadprzyrodzong radoscia i ludzkim
optymizmem tych, ktorzy sa gteboko
przekonani, ze chrzescijanstwo nie
jest religia negatywna i zaniedbana,
ale radosng afirmacja we wszystkich
srodowiskach swiata: jedyna
doktryng, w ktdrej wszystkie
szlachetne przypadki ziemskiego
zycia znajdg mocny fundament i

pewny postep.

54. Wspierajac sie tym przykiadem
szczerej i skutecznej
bezinteresownosci — w mozliwy



SposOb, ozywiany nieustannym
obcowaniem z naszym Ojcem
Bogiem, przez nasze ufne
nabozenstwo do Najswietszej Maryi
Panny, przez mito$¢ do KoSciola i
Biskupa Rzymu, przez modlitwe i
umartwienie — musicie starac sie
kultywowac przyjazn z Waszymi
kolegami po fachu, z osobami, z
ktorymi z jakiegokolwiek innego
powodu musicie obcowac.

Bedziecie postepowac w ten sposab,
moje Corki i moi Synowie, z
pewnoscia nie po to, zeby
wykorzystywac przyjazn jako taktyke
spolecznego oddziatywania. To
sprawiloby, ze milo$c¢ stracitaby
wewnetrzng wartosc, ktora posiada.
Ma to by¢ natomiast wymog —
pierwszy, najbardziej bezposredni —
ludzkiego braterstwa, jakie my,
chrzescijanie, mamy obowigzek
wspierac¢ wsrod ludzi, bez wzgledu
na to, jak roznia sie miedzy soba.



Rownoczesnie zas, z mitosci do Boga,
dlatego ze przyjazn ulatwia zaufanie
1w ten sposob umozliwia
apostolstwo doktryny, zblizanie do
Pana tych dusz, tych przyjaciol,
ktorych dobra pragniemy.

55. Beda nawet tacy, ktorzy jak
Nikodem — ktory przyszed! noca do
Jezusa® — beda poszukiwali w tej
dyskretnej szczerosci przyjazni,
ukrytej przed niedyskretna
ciekawoscig ludzi, sposobu
przezwyciezania ludzkich wzgledow
i poszukiwania prawdy Bozej, ktorej
pragnie w swoim wnetrzu.

Mozna stusznie powiedzie¢, moje
umilowane Dzieci, ze najwiekszy
owoc pracy Opus Dei jego czlonkowie
0siggaja osobiscie — apostolstwem
przykladu i lojalnej przyjazni w
stosunku do swoich kolegéw po
fachu: na uczelni albo w fabryce, w
biurze, w kopalni lub w polu.



Jest to praca promieniujgca na
innych, praca przykladu i doktryny,
stala, pokorna, milczaca. Jednakze
niezwykle skuteczna, ktérej owoce z
trudem moga odzwierciedlac
statystyki.

56. Ta praca apostolska jest tak
ludzka, ze - dla tych, ktérzy nie
rozumiejg nadprzyrodzonego
charakteru naszego Bozego
powolania, tak $cisle zwigzanego z
wykonywaniem pracy zawodowej,
lub dla tych, ktorzy myslg, ze aby
calkowicie poswiecic sie Bogu, musza
przestac by¢ zwyklymi ludzmi - moze
sprawiac wrazenie, ze cztonkowie
Dziela sa rzadcy, wlasnie dlatego, ze
nie sg rzadcy: poniewaz sa tak
normalni, tak réwni we wszystkim
swoim wspotobywatelom, swoim
towarzyszom w ich zawodzie lub
zawodzie.

Istotnie, cztonkowie Dziela zyja,
ubierajg sie 1 pracuja zgodnie ze



spoleczna pozycja, ktorg kazdy
zajmuje w zwigzku ze swoja praca.
Maja naturalng zdolnos¢
dostosowywania sie jak pozostali
obywatele do stusznych wymogow i
okolicznosci otoczenia, z prostota i
szczeros$cig zachowania. To znaczy,
zewnetrznie zachowuja sie jak
pozostali chrzescijanie, tak samo jak
by sie zachowywali, gdyby nie
nalezeli do Dziela.

57. Nie chodzi zatem o ukrywanie
wlasnej osobowosci lub stanu; ani o
utrzymywanie okreslonego wygladu
zewnetrznego, innego niz ten, ktory
im odpowiada, ktdry jest dla nich
naturalny; ani o dzialanie w ten
sposob jako taktyka apostolska; ani o
przyjmowanie niepotrzebnego
kamuflazu.

Wszystkie te dziwactwa albo

hipokryzja sa niemozliwe w Dziele.
W kazdym razie moga sie pojawic u
tych osob, ktore probuja przebierac



sie za Swieckich albo w jaki$ sposob
udawac, ze nie sg zakonnikami,
zeswiecczajqcych sie — poznalem
kilku takich — by¢ moze w zwiazku z
taktyka apostolska. Niebezpieczna to
zreszta taktyka, ktora moglaby sie
zamieni¢ — dlatego, ze szczerosc
zawsze domaga sie swoich praw —w
prawdziwg apostazje stanu
zakonnego, zorganizowana
technikami intelektualnego
wypaczenia i obyczajow.

58. Uwielbiajcie Boga i wystawiajcie
Go przed wszystkimi zyjgcymi za
dobrodziejstwa, jakie wyswiadczyt
wam - w celu uwielbienia i
wystawienia Jego imienia. Ogtaszajcie
przed wszystkimi ludZzmi dzieta BoZe,
jak sq godne uwielbienia i nie
wahajcie sie wyrazac¢ Mu
wdziecznosci. Ukrywac tajemnice
krolewskie jest rzeczq piekng, ale
godnq pochwaty jest rozgtaszac i
wystawia¢ dzieta Boze'*”. My, moje
Corki i moi Synowie, nie mamy



niczego do ukrycia ani do zakrycia.
Spontanicznos¢ naszego zachowania
1 naszego postepowania nie moze byc¢
mylona przez nikogo z tajemnica.

Nigdy nie miatem sekretéw, nie mam
ich ani nie bede ich mial. Nie ma ich
rowniez Dzielo. Nie byloby dobrze,
gdyby je mialo, a ja, ktory jestem
Zalozycielem, nie wiedziatbym o
tym. Opus Dei niepotrzebna jest
tajemnica. Nigdy jej nie
potrzebowalo, nie potrzebuje jej
teraz i nigdy nie bedzie jej
potrzebowac. Skarb, ktéry Bog ztozyt
w nas, Swiatlo, ktorego musimy
udzielad, jest gtosnym sekretem:
dlatego ze mamy obowigzek, misje
Boza, rozglaszania go na cztery
strony Swiata.

59. Nie zapominajmy jednak, ze ten
prosty i naturalny sposéb
przezywania naszego powotlania jest
doskonale uzupekniany przez
rozsadng nadprzyrodzong dyskrecje,



ktorej wymaga skutecznos¢ dziela, a
przede wszystkim pokora osobista i
pokora zbiorowa: szczegolnie teraz,
w tych pierwszych dniach Dziela,
ktore sg delikatnym czasem cigzy.

Intymnosc¢ osobistego oddania Bogu i
intymnos$c¢ zycia naszej Rodziny to
nie sa sprawy, z ktérymi nalezaloby
biegac i glosic je na ulicy czy
zaspokajac ciekawos¢ pierwszego
lepszego agresywnego ciekawskiego,
ktory zastuka do naszych drzwi.
Nasza szczeros¢ musi by¢ potaczona
Z rOZtropnoscia.

60. Rozwazajcie, Dzieci, te jasne i
wspaniale stowa sw. Pawla: Chlubg
bowiem jest dla nas swiadectwo
naszego sumienia, bo w prostocie
serca i szczerosci wobec Boga, a nie
wedtug mqdrosci doczesnej, lecz
wedtug taski Bozej postepowalismy na
Swiecie®. To jest chluba Dziela i tym
wlasnie powinien starac sie zy¢
kazdy z nas w kazdej sytuacjiiw



kazdych okolicznosciach, w jakich sie
znajdzie.

Prostota i szczera naturalnosc
naszego ducha beda wyraznie
blyszczec¢ w Swiecie, przed ludzmi,
jezeli bedziecie sie starac zyc¢ po
synowsku z prostota i szczeroscig w
obcowaniu z Bogiem, jezeli
nieustannie bedziecie sie starac
prowadzi¢ w zgodzie z Prawda
Wasze mysli, Wasze stowa i Wasze

czyny.

61. Badzcie roOwniez szczerzy i prosci
w stosunku do tych, ktorzy w Dziele
maja misje kierowania Wami i
formowania Was, zeby mogli Was
prowadzic¢ i pomaga¢ Wam z
czuloscig, zdecydowaniem, ze
zrozumieniem i skutecznie. Szczerzy
z delikatnoscig, ale szalenie
szczerzy*.

Bez jakiegokolwiek leku manifestuj
wszystko, co moze ulatwic ten
kierunek, ktory prowadzi cie do



Boga, poprawia Twojego ducha i
Twoja formacje, szybko leczy kazda
rane i w pore prostuje kazde
odchylenie. Bez wzgledu na to, jak
powazne moze byc¢ lub moze sie
wydawac: nigdy nie zapominaj, Ze
jedyna naprawde powazng rzecza
byloby ukrycie tej rany lub tego
odchylenia przed Tym, ktory jest
lekarzem, przewodnikiem i
pasterzem.

Szczeros$¢, wreszcie, w naszym zZyciu
rodzinnym. Spontaniczne i otwarte
zachowanie jest najskuteczniejszym
srodkiem, by uczyni¢ wasze
wzajemne relacje przyjaznymi i
prawdziwie serdecznymi oraz by
ulatwi¢ wam pomaganie sobie
nawzajem zawsze: nawet, gdy jest to
konieczne, z braterskim
upomnieniem.

62. Apostolat Dziela — wilasnie
dlatego ze jest przesigkniety
rzeczywistym braterstwem — musi



dazy¢ do stworzenia wokot nas,
poprzez wspieranie wzajemnego
zrozumienia, atmosfery pokoju i
pogodnego wspalistnienia, ktora
usuwa mozliwe przeszkody - jak
wiele wciagz istnieje - dla jednoSci
ludzi miedzy soba i z Panem.

W zwiazku z tym jest czyms$ obcym
duchowi Dziela wszystko to, co
oznacza ograniczenie, prostackie
albo egoistyczne pomniejszanie
chrzescijanskiej wizji Swiata, ludzi i
rzeczy. Przyjmujemy jako swoja
nasza nauke sw. Pawtla do
mieszkancow Koryntu, odnoszaca sie
do jednosci Kosciola, stanowiaca
figure jednosci catego rodzaju
ludzkiego: Wszyscysmy bowiem w
jednym Duchu zostali ochrzczeni, [aby
stanowic] jedno Ciato: czy to Zydzi,
czy Grecy, czy to niewolnicy, czy
wolni. Wszyscysmy tez zostali

napojeni jednym Duchem®.



63. Ta rzeczywiscie katolicka glebia
Opus Dei wymaga od nas posiadania
wielkiego, powszechnego ducha,
zdolnego wydobywac tak wiele
dobrych rzeczy ze skarbca naszego
serca — de bono thesauro profert
bona” — aby pokonywac i obalacé
liczne bariery mentalne i psychiczne,
ktore ludzie stawiaja braterstwu
dzieci Bozych.

Jedna z tych barier — by¢ moze
najbardziej zgubna w obecnej epoce
historycznej Swiata — to
nacjonalizm, ktéry utrudnia
zrozumienie 1 wspoizycie, ktory jest
niezgodny z autentyczng mitoscia
wlasnej ojczyzny i ktory stanowi
wielka przeszkode w poszukiwaniu
dobra wspdlnego ludzkiej
spotecznosci.

Najwieksza przesada, najbardziej
szkodliwa trudnoscig, bytoby, gdyby
ten nacjonalizm odnosic¢ do spraw
Bozych, w ktorych przewaznie



powinna blyszczec jednosc
wszystkiego 1 wszystkich w milosci
do Jezusa Chrystusa'.

64. Rzeczywistos$c tej jednosci w
chrzescijanskiej mitosci musi
objawiac¢ sie uczynkami — w kazdym
srodowisku ludzkiego spoleczenstwa
— inie dopuszcza klasowosci, a tym
bardziej ducha kasty czy sekty: Nie
ma juz zyda ani poganina, nie ma juz
niewolnika ani cztowieka wolnego, nie
ma juz mezczyzny ani kobiety,
wszyscy bowiem jestescie kims
jednym w Chrystusie Jezusie'.
Osiggniecie tej jednosci i uczynienie
jej trwalg jest trudnym zadaniem,
ktore karmi sie aktami pokory,
wyrzeczenia, milczenia,
umiejetnoscia stuchania i
rozumienia, umiejetnoscia
szlachetnego zainteresowania sie
dobrem innych, umiejetnoscia
przepraszania, gdy jest to konieczne,



wiedzg, jak kocha¢ prawdziwie,
czynami.

Musimy przyczynic sie do tego
wielkiego chrzescijanskiego zadania
ze zdecydowanym zaangazowaniem
apostolskim, aby wszyscy, ktorzy
przychodza do Dziela, czuli sie
poruszeni do pracy na rzecz tej
jednosci, wzajemnego zrozumienia,
ktore prowadzi do wspdlnego zycia
oraz do ludzkiego, duchowego i
materialnego dobrobytu.

65. W Kosciele i w spoleczenstwie
Swieckim nie ma wiernych ani
obywateli drugiej kategorii. Zaré6wno
w sprawach apostolskich, jak 1w
sprawach doczesnych, ograniczenia
wolnosci dzieci Bozych, wolnosci
sumienia lub uzasadnionych
inicjatyw s arbitralne i
niesprawiedliwe. Sg to ograniczenia,
ktore wynikajg z naduzycia wladzy, z
niewiedzy lub bledu tych, ktérzy
uwazaja, ze moga sobie pozwolic na



naduzycia w dokonywaniu
nieuzasadnionych dyskryminacji.

Ten niesprawiedliwy i nienaturalny
SposOb postepowania - poniewaz jest
sprzeczny z godnoscia osoby ludzkiej
- nigdy nie moze by¢ sposobem na
wspdlne zycie, poniewaz ttumi
prawo cztowieka do dzialania
zgodnie z wlasnym sumieniem,
prawo do pracy, do zrzeszania sie, do
zycia w wolnos$ci w granicach prawa
naturalnego.

66. Moje Corki i moi Synowie,
jesteSmy przyjaciolmi pokojowej
wspolpracy ze wszystkimi wlasnie
dlatego, ze szanujemy, powazamy w
calej jej ogromnej wartosci godnosc i
wolnos¢, jaka Bog dat stworzeniu
rozumnemu od samej chwili
Stworzenia, i bronimy tej godnosci i
wolnosci. Co wiecej, od kiedy sam
Bog nie watpil, aby przyjac¢ nature
ludzka i Stowo stalo sie cialem i

zamieszkalo miedzy ludzmi®®,



Stad nasz wysiltek, aby rozmawiac ze
wszystkimi ludZzmi — nikt nie jest
nam obojetny, dlatego Ze nie byl
obojetny réwniez dla Chrystusa —
musi by¢ zawsze poprzedzany ludzka
delikatnos$cig, ktora przezwyciezy
zwyczajne formy spoleczne,
ZWazZywszy, Ze jest to przejaw naszej
wiary.

Dzieki temu jest zupelnie
zrozumiate, ze duch Dziela musi
przyciggac¢ mitos¢ i pomoc tak wielu
niekatolikow, a nawet niechrzescijan,
posrod ktorych bedziecie musieli zy¢,
majac ich za kolegow z pracy, za
pewnych przyjaciol.

67. Chodzmy w prawdzie i mitoSci:
nasza lojalna wiernosc depozytowi
wiary, Magisterium KoS$ciola, sprawi,
ze bedziemy niesS¢ prawde, veritatem
facientes in caritate””, nauczajac
doktryny Ewangelii z miloscia Jezusa
Chrystusa.



Nie ma tu miejsca na kompromis,
bezkompromisowo$¢ musi by¢
Swieta, a zatem bedzie dotyczyla
doktryny, a nie ludzi. W przeciwnym
razie nie bedziemy w stanie
przyprowadzic¢ ich do Boga ani nie
bedzie nam latwo traktowac ich po
bratersku, jak tego wymaga nasz
chrzescijanski stan. Nie mozemy iS¢
na kompromis w sprawach wiary, ale
nie zapominajmy, ze aby mowic
prawde, nie trzeba nikogo Zle
traktowac.

Jesli czasami wyjatkowo, z powodu
bezczelnosci i gwaltownosci
rozmowcy, trzeba co$ powiedziec
energicznie, w takim przypadku, aby
nie rani¢ naszymi stowami —
irascimini et nolite peccare!™,
chocbySmy mowili w sposob twardy,
nie dajmy sie ponies¢ agresji —
trzeba bedzie natychmiast natozy¢
na rany balsam milosci i leczyc,
uzdrawiac, ttumaczac, ze byto



koniecznosciag w owym konkretnym
momencie postapi¢ w ten sposob.

68. Jeszcze wiekszy, jesli to mozliwe,
musi by¢ szacunek dla kazdej
jednostki i dla jej wolnosci, jesli
chodzi o kontrasty w sprawach
opinii. Niestety, wsrod ludzi istnieje
taka tendencja do totalitaryzmu,
tyranii, fanatyzmu wlasnych opinii w
sprawach dyskusyjnych, ze musimy
starac sie dawac przykilad - wszedzie
- naszej mitosci do osobistej wolnosci
kazdej jednostki.

Zawsze rozumowatem w ten sposob,
w jaki powinniscie rozumowac
rowniez Wy i uczyc tego innych.
Jezeli Pan pozostawil tak wiele spraw
do swobodnej dyskusji ludziom,
dlaczego ma by¢ moim
nieprzyjacielem cztowiek, ktory
mysli w inny sposéb niz ja?

Jezeli nie mamy tych samych idei i
mnie przekona, zaakceptuje jego
opinie. Jezeli ja go przekonam,



bedzie myslal jak ja. Jezeli zaden z
nas nie przekona drugiego, zawsze
mozemy sie szanowac, chcie¢
nawzajem swojego dobra, zy¢ w
pokoju.

69. Tribue sermonem compositum in
ore meo™, w6z w moje usta
odpowiednie stowa w obecnosci tego,
kto Ci zaprzecza. Z gwaltownej
dyskusji — z kl6tni — nie wychodzi
Swiatlo: uniemozliwia to namietnosc.
Dlatego trzeba umiec stuchac
rozmowcy i mowic¢ pogodnie, chocby
oznaczalo to niekiedy wewnetrzny
wysitek panowania nad soba,
wysitek zastugujacego umartwienia,
dlatego ze juz w tym czynie jest
nadprzyrodzona racja, ktéra podnosi
jego wartosc.

Nie powinniscie watpi¢, zZe czasami
ktos uwaza, ze ma catkowitg racje, a
ma tylko racje czeSciowa lub
wzgledna. Przedmiot, ktdry dla
jednych jest wklesty, dla innych jest



wypukly — zalezy to tylko od punktu
widzenia. Dlatego stuszne jest
spokojne, chlodne studiowanie racji
innych i rozwazanie mentalne;j
pozycji tego, kto nam zaprzecza.

70. Zyjac w przyjazni z Bogiem —
najwazniejszej, ktdra musimy
kultywowac i pomnaza¢ — bedziecie
umieli zdobywa¢ wielu prawdziwych
przyjaciél'®. Praca, ktérg Pan
wykonat i wcigz wykonuje z nami,
zeby utrzymac nas w swojej
przyjazni, to ta sama praca, ktora
chce wykonac w stosunku do wielu
innych dusz, postugujac sie nami jak
narzedziem.

Powiedzialem Wam juz, moje Dzieci,
ze wierze w ludzka przyjazn: amico
fideli, nulla est comparatio™®, z
wiernym przyjacielem niczego
poréwnac nie mozna. Przyjazn jest
skarbem, ktoére trzeba szanowac¢ w
jej wielkiej ludzkiej wartosci i



wykorzystywac rowniez jako srodek,
zeby prowadzi¢ dusze do Boga.

Moge Wam powiedziec, ze czuje sie
przyjacielem wszystkich, tak jak
musicie czuc sie Wy, dlatego ze
poszukujemy dobra wszystkich dusz
bez wyjatku. Bez wzgledu na to, jak
jakis czlowiek jest oddalony od Pana,
bez wzgledu na to, jak bardzo
ujawnia swoja wrogos¢, musimy
myslec ze Sw. Augustynem, zZe o
poprawie zas wielu nawet sposrod
takich nie mozna przeciez rozpaczac,
skoro sie zwazy, ze nawet pomiedzy
najjawniejszymi nieprzyjaciotmi
naszymi sq ukryci przyszli przyjaciele
nasi, cho¢ sami dotqd nie domyslajq
sie tego%,

71. Prawdziwy przyjaciel nie moze
miec¢ dla swojego przyjaciela dwoch
twarzy. Przyjazn, jezeli ma by¢
lojalna i szczera — vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis™*”,
maz umystu dwoistego niestateczny



jest we wszech drogach swoich —
wymaga wyrzeczen, prawosci,
wymiany lask, wymiany
szlachetnych i godziwych przystug.
Przyjaciel jest mocny i szczery w
takim stopniu, w jakim zgodnie z
nadprzyrodzong roztropnoscia,
mysli hojnie o innych, z osobistym
poswieceniem.

Od przyjaciela oczekuje sie
pozytywnej odpowiedzi w klimacie
zaufania, ktory zostaje ustanowiony
prawdziwa przyjaznig. Oczekuje sie
uznania tego, czym jestesSmy, i kiedy
to bedzie potrzebne, rowniez jasnej
obrony bez polSrodkéw. Dlatego zZe,
jak czytalem dawno temu w pewnym
hiszpanskim tekscie, kiedy przyjaciel
broni lub chwali w sposob letni, jest
najdoskonalszym swiadkiem, ktory po
prostu wyznaje, ze nie znajduje
powodow, Zeby chwalic, ani powodu,
zeby bronic. Dlatego Ze gdyby takie
istniaty, ktoz jak nie przyjaciel,
bronithy ich i je stawit?*



Mozecie mi powiedzie¢: przyjaciele
czasami zdradzajg. Niemniej jednak,
dzialajac zawsze z prawoscia
intencji, z nadprzyrodzonym
zmystem, nie mogg Was martwic ani
zniechecac ewentualne
niespodzianki ani te wyjatki nie
moga hamowac¢ Waszego
skutecznego pragnienia posiadania
czystej i goracej szlachetnej
sklonnosci w stosunku do
wszystkich.

72. To prawda, ze lepiej ufa¢ Bogu
niz ludziom — bonum est confidere in
Domino, quam confidere in
homine”*”. Dlatego méwie Wam:
przede wszystkim skladajcie Wasza
ufnos¢ w Bogu, ale skladajcie
rowniez ufnos¢ w Waszych braciach.
Wasza mitoscig, Waszym
zrozumieniem, siejac pewnos¢ w
Waszym otoczeniu, zawsze z
nalezytg roztropnoscig — ale
pelnymi rekami — czyncie trudnym,
niemozliwym, zeby ludzie nie czuli



sie zobowiazani odpowiadac na
otwarta mito$¢ Waszego
postepowania.

Réwnoczesnie, z szacunkiem i
milos$cia, z jakg wyznajemy wolnosc
sumienia, poprzez to apostolstwo
zaufania i przyjazni, wkraczajcie w
zycie innych — jak Jezus Chrystus
wkroczyl w Wasze zycie — i
uprawiajcie niestrudzenie
prozelityzm. Aby nikt, kto ma
powolanie do Dziela, nie mogt sie
tlumaczyc jak bezczynni robotnicy z
przypowiesci: quia nemo nos
conduxit”®, dlatego ze nikt im nic
nie powiedzial.

Pomys$lmy ponadto, ze mamy prawo
i obowiagzek zapewnic tej naszej
wspanialej Rodzinie wszystkie dzieci,
ktore Pan przygotowat od
wiecznos$ci: aby mogla ona trwac tak
diugo, jak dlugo istnieja ludzie na
ziemi, aby Jezus Chrystus mogt wzigc



w posiadanie tak wiele dusz, ktore
lakng i pragna Boga®.

73. Zblizam sie do konca, moje dzieci.
Mowilem Wam juz na poczatku tego
listu, ze moim zamiarem jest tylko
przypomnie¢ Wam kilka kwestii na
temat szczerego 1 prostego ducha, ze
Pan — nieskonczona Dobro¢ — ktory
wspomaga stabos¢ narzedzi, ktorych
uzywa — dal mnie dla Was. Bdg, nasz
Ojciec, chce, zebyScie dobrze
nauczyli sie tego ducha, zebySmy
czynili go naszym do glebi, zebysmy
nim zyli.

To wlasnie to zycie - zycie Dziela -
otworzy z przyniesie piekne owoce,
ktorych oczekujemy z ufnoscia.
Rosliny, ktére rodza sie od dotuy, jak
Opus Dei, musza iS¢ wlasng droga,
pragnac delikatnie wzrastac,
chronione przez troske i opieke
ogrodnika - nasz ogrodnik jest
boskim ogrodnikiem - ktory odzywia
korzenie i zapewnia roslinie



niezbedny rozwaoj, wynoszac ja na
Swieze powietrze i Swiatlo stoneczne.

74. Specyfika naszego powolania
wymaga postawienia i rozwigzania -
za pomoca odpowiednich formut -
wielu problemoéw natury
teologicznej, ascetycznej i prawnej,
co z konieczno$ci wymaga czasu i
pracy; rowniez dlatego, ze wielu
ludzi, nawet tych dobrej woli i
posiadajacych pewne kompetencje w
roznych przejawach apostolatu i
zycia Kosciola, bedzie potrzebowalo
czasu, aby nas zrozumie¢, jak juz
wam o tym mowitem.

Spoteczna i apostolska rzeczywistos¢,
ktora Bog zostawil w KoSciele, stawia
rozmaite problemy, takze w samym
sposobie ich stawiania - od
problemoéw wiasciwych stanowi
religijnemu; i nawet jesli czasami
wydaje sie tym, ktorzy nie rozumieja
naszej drogi, ze niektore pytania sa



wspolne, rozwigzania musza byc
nieuchronnie rézne.

75. Przekonani o nadprzyrodzonym
charakterze Dziela Bozego, musimy
zadbac o to, by forma prawna w
peini odpowiadata duchowi, w
ktorym zyjemy. Nie mozemy nosic¢
cudzego garnituru, musimy nosic
garnitur uszyty na miare, przy czym
ta konieczno$¢ nie oznacza w zaden
sposob pragnienia bycia
wyjatkowym: jest to niezbedny
warunek, aby zapewnic¢ nasze zycie
wewnetrzne, nasza wytrwalosc i
autentyczng duchowg skutecznosc
Dziela w stuzbie Kosciotowi.

Tylko w ten sposob bedziemy mogli
hojnie i wiernie odpowiedzie¢ na
szczegolne powolanie, ktore
otrzymalisSmy. Tylko w ten sposob
bedziemy mogli wypeinic¢ zadanie,
ktore zostalo nam powierzone, przy
pomocy Srodkéw ascetycznych i
poprzez formy apostolskie, ktore w



peini odpowiadaja wiasciwym celom
naszego powolania. Mowie zatem
kazdemu z Was: wedrowcze, nie ma
drogi; droga powstaje podczas
wedrowki™”.

W ten sposob uniknie sie rowniez
postawy strachu myslac, ze
przyszliSmy konkurowacz innymi
instytucjami apostolskimi
dzialajacymi w Kosciele. Jest to jest
catkowicie bezpodstawng obawa, ale
clerpimy nieraz z tego powodu. Ci
zas, ktorzy by¢ moze odczuwaja taka
konkurencje, rzucaja nam kiody pod
nogi, sprzeciwiajac sie naszej
wolnosci jako dzieci Bozych i
narazajg na szwank godna podziwu
jednos¢ i roznorodno$c apostolatu
Kosciola, wielopostaciowe bogactwo
Ducha Panskiego

76. Moje Dzieci, Niebo jest
nastawione, na realizacje Dziela.
Ludzkie trudnosci - pomyslmy na
przyklad o bolesnym doswiadczeniu



trzech lat wojny domowej w
Hiszpanii lub o nowej wojnie
Swiatowej, ktora wydaje sie zagrazac
ekspansji Dziela w innych krajach i
na innych kontynentach - sg
trudnosciami, ktore nie byly i nie
beda w stanie powstrzymac wigoru i
zakresu naszej nadprzyrodzonej
pracy.

Réwniez caltkowite ubdstwo, w
ktorym zyjemy, niekiedy brak
najbardziej niezbednych ludzkich
Srodkow, nie stanowig przeszkody
albo trudnosci, ktére nalezaloby brac
pod uwage. Stanowia raczej potezny
bodziec i zachete, dlatego ze ten
niedostatek Srodkow stanowi jeszcze
jeden zewnetrzny dowod tego, ze
naprawde nadal stapamy po Sladach
Chrystusa.

Tym bardziej trudnosci w
zrozumieniu, jakie moze napotkac
nasza droga, nie moga nas
powstrzymac ani zmniejszyc



stanowczo$ci naszego kroku -
idziemy w Bozym tempie - poniewaz
nikt nie moze powstrzymac swietej,
boskiej niecierpliwosci, by stuzy¢
Kosciotowi i duszom.

Wzmacniajcie wiec wasza wiare 1
ufnos¢ w Bogu. Miejcie tez troche
wiary i zaufania do waszego Ojca,
ktory zapewnia was, ze postepujecie
w prawdzie, w postuszenstwie Woli
Naszego Pana, a nie stabej woli
biednego kaplana... ktory nie chciat,
ktory nigdy nie myslat ani nie
pragnal uczynic¢ fundamentu.

77. Postuchajcie tego, co Pan kaze
mowic $w. Pawlowi: Przeto oddani
postugiwaniu zleconemu nam przez
mitosierdzie, nie upadamy na duchu.
Unikamy postepowania ukrywajgcego
sprawy haribiqce, nie uciekamy sie do
zadnych podstepow ani nie fatszujemy
stowa Bozego, lecz okazywaniem
prawdy przedstawiamy siebie samych



w obliczu Boga osqdowi sumienia
kazdego cztowieka.

A jesli nawet Ewangelia nasza jest
ukryta, to tylko dla tych, ktorzy idq na
zatracenie, dla niewiernych, ktorych
umysty zaslepit bog tego swiata, aby
nie olsnit ich blask Ewangelii chwaty
Chrystusa, ktory jest obrazem Boga.

Nie glosimy bowiem siebie samych,
lecz Chrystusa Jezusa jako Pana, a nas
- jako stugi wasze przez Jezusa.
Albowiem Bog, Ten, ktory rozkazat
ciemnosciom, by zajasniaty swiattem
zabtysngt w naszych sercach, by
olsnic nas jasnosciq poznania chwaty
Bozej na obliczu Chrystusa.™®.,

78. W zwigzku z tym, moje
umitowane Corki i moi umitowani
Synowie, modlcie sie i badzcie wierni
— multum enim valet deprecatio iusti
assidua — dlatego ze modlitwa
wiele znaczy i byla i zawsze musi by¢
nasza wielka bronig. Pracujcie i
badzcie radosni, pogodni i pewni,



odpowiadajac na Wasze powolanie,
prostym i szczerym duchem Opus
Dei: filii lucis estis et filii diei"”,
wszyscy wy bowiem jestescie synami
Swiatlos$ci i synami dnia i posrad
jasnosci ulicy kroczymy w blasku
stonca.

Kiedy mysle o Was i 0 Waszych
pragnieniach wiernosci — a mam
Was nieustannie przed soba! —
odczuwam potrzebe powtarzania
Wam stow Pisma Swietego: Z wielkq
ufnosciq odnosze sie do was, chlubie
sie wami bardzo. Peten jestem
pociechy, optywam w rados¢ mimo
wielkich naszych uciskow™,

Jakze dobry jest Pan, ktory nas
poszukiwal, ktory ukazal nam ten
Swiety sposob bycia skutecznymi,
prostego oddawania zycia,
milowania wszystkich stworzen w
Bogu i siania pokoju i rados$ci posrod
ludzi! Jezu, jakze jeste$S dobry! Jaki



dobry! Iesu, Iesu, esto mihi semper
Iesus!*

Prosze Boga, moje Dzieci, zeby ta
radosc i ten pokdj w jednosci z
Naszym Panem Jezusem Chrystusem
i z NajSwietsza Maryja Panng, Nasza
Matka, towarzyszyly Wam zawsze.

Blogostawi Was w Panu Wasz Ojciec.
Madryt, 11 marca 1940 r.

™ por. Jr 10 10.

“I'Por. Rz 3, 4.

! por. ] 14, 6.

"' Ga 4, 19.

! Sw. Jan Chryzostom, In Matthaeum
homiliae 1, 5 (PG 57, col. 20). Tekst
polski za: Sw. Jan Chryzostom,
Homilie na Ewangelie wedlug Sw.
Mateusza. Czesc pierwsza: homilie
1-40, thum. Jan Krystyniacki,



Wydawnictwo WAM-Ksieza Jezuici,
Krakow 2002.

173, 2.

"' por. Rdz 2, 1.
1 Rdz 1, 31.
®'Ga 4, 5.

1% por. Rz 6, 4-5.
U por. Ef 1, 9-10.
121 por. Kol 1, 20.
M EfS5, 1.
4173, 1.

U5 por. ] 1, 14.
1el71, 4.

U Por. J 1, 5. *«Dzieci Swiattosci... ani
cienia»: fragment ten pojawia sie
niemal dostownie w 1 punkcie KuZni.



18171,5.

" por. 174, 8.
“ por. Lk 12, 49.
t1171, 3-4.

2211 Kor 4, 7.
231171, 8.
241972, 1-2.

B3 pf3,17-18.
21172, 6.
B1172,7-11.

%81 por. Rz 5, 5.
#9717, 23.
301713, 34.

51 prz 18, 19 (thum. X. Jakuba Wujka).

32192 Kor 5, 14.



33 por. 17 3, 18.
34 por. 17] 4, 20.
31 por. J 3, 16.

3¢ Rz 8, 14-17.

57 ps 2, 8.

%1 1 Kor 3, 22-23.
B9 Mt 5, 14.16.

4 Rz 6, 22. * «zwyczajna umowa»: od
chwili, w ktorej Opus Dei otrzymato
w 1982 roku prawna forme
pralatury, czasowe lub ostateczne
przylaczenie sie wlasnych wiernych
odbywa sie poprzez formalna
deklaracje miedzy osoba
zainteresowana a przedstawicielem
pratatury odnosnie do wzajemnych
praw i obowigzkow, wobec dwoch
swiadkow. Chociaz taka deklaracje
mozna stusznie nazwac ,umowgq” lub
s,porozumieniem” (por. konstytucja
apostolska ,,Ut sit” z 19 marca 1983 r.,



norma III, AAS 75 [1983], str. 423-425;
KPK, kan. 296), rodzi sie z niej relacja
komunii miedzy wiernym a innymi
czlonkami pratatury, z
konsekwencjami prawnymi, ale bez
niektorych elementdéw, ktore
moglyby uczynic z niej zwykla ,wiez
umowng” (por. El Opus Dei en la
Iglesia, str. 92-93). Kiedy $w.
Josemaria pisal to zdanie, myslat w
przyblizeniu o tym, co o wiele
pozniej zostalo precyzyjnie
nakreslone, a co wowczas umiat
wyrazi¢, méwiac jedynie o
»ZWyczajnej cywilnej umowie o
prace”. W kazdym razie jest
interesujaca rzecza zauwazyc jego
pragnienie korzystania z inspiracji
umownej praktyki swieckiej w chwili
formalizacji wiezi kazdego wiernego
z Dzielem, co w ten sposob oddala sie
od tradycyjnego zlozenia Slubow,
wlasciwszego dla zycia
konsekrowanego, wynikajgcego z
praktyki kanoniczno-teologicznej,



jaka Opus Dei pragneto porzucic,
kiedy zostal napisany ten List.

“I por. Kpt 6, 12.

Mt 11, 28.

43l Ap 3, 20.

44 Ap 22, 12 (thum. X. Jakuba Wujka).
3 por. Mt 11, 12.

"I k 24, 29.

“7 por. 117, 22.

41717, 11.15-16.

1712, 32,

1 por. Rdz 2, 15.

* «dusza kaptariska»: jest to istotne
pojecie w mysleniu $w. Josemarii, dla
ktorego kazdy chrzescijanin moze i
powinien realizowac powszechne
kaplanstwo wiernych w rozlicznych
aspektach zycia codziennego.



Ofiarowanie pracy Bogu w
zjednoczeniu z Eucharystig i istotne
zwrocenie sie ku postudze innym,
gorliwo$c o wieczne zbawienie 0sob,
ktore spotyka sie w swoim zyciu,
pragnienie uswiecenia wszystkich
ziemskich spraw i tak dalej. Aby
uniknac niebezpieczenstwa
klerykalizmu, }gczy! to pojecie
nierozdzielnie z pojeciem
,mentalnosci swieckiej”. Por. Maria
Mercedes Otero Tomé, ,,Alma
sacerdotal”, w DJE, str. 90-95.

** Munus: zadanie w spoleczenstwie.
PUMt 5, 48.

211 Sm 3, 9.

31 Kol 3, 23-24.

> Ga 4, 31.

* «niezrozumienie»: oskarzenie o
herezje, do ktérego odnosi sie sw.
Josemaria, bylo realne w okresie po



hiszpanskiej wojnie domowej, w
niektorych egzaltowanych
srodowiskach, ktore wytworzyty
klimat podejrzen i krytyki w
stosunku do Opus Dei (por. AVP, II,
str. 437 i nn.; Expansion, str. 22-27,
50-73).

BSTEF 2, 19.
Bl 77,5,

* «walczmy w naszym zyciu
wewnetrznym»: dla Sw. Josemarii
»~walka ascetyczna” jest uzasadniana
miloscig do Boga i blizniego, nie zas
Zzwyczajnym pragnieniem
samokontroli i osobistego
doskonalenia. Por. Javier Lopez Diaz,
,Lucha ascética”, w DJE, str. 769-775.

571716, 30: «Teraz wiemy, ze
wszystko wiesz».

581 Ef5, 8.

5912 Kor 12, 9.



* Tertulian, Apologeticum, 50, 16 (FC
62, str. 296). Tekst polski za:
Tertulian, Apologetyk, thum. dr Jan
Sajdak, Ksiegarnia Akademicka,
Poznan 1947.

[60] ] 14, 6.
61 por. Mt 16, 24.
621 por. 1 Kor 7, 7.

*«stanowiq przeszkode, ktorq trzeba
porzucic»: Sw. Josemaria odnosi sie
do «zajec i prac doczesnych», to
znaczy, do zbioru zadan i
obowigzkdow zycia Swieckiego — od
zajmowania sie rodzing albo
interesami, stosunkami spotecznymi
lub tyloma innymi rzeczami — ktore
zakonnicy porzucajg, zeby
nasladowac Boga. Nie oznacza to, Ze
je ignoruja albo nie przejmuja sie
nimi, tym bardziej nie odrzucaja
uprawiania nauk ludzkich albo
sztuki, gdzie znajdujemy tak wielu
zakonnikéw pracujacych i bedacych



wzorami w swoim powotaniu. Jest
jednakze prawda, ze wiele
godziwych ludzkich zaje¢ moze byc¢
przeszkoda dla zakonnikow — i
faktycznie sga one dla nich
kanonicznie zabronione — podczas
gdy dla wiernych Dziela sg polem, na
ktorym rozwija sie kontemplacyjny
dialog z Bogiem.

631 1 Kor 5, 6.

* W historii Kosciota katolickiego, od
wczesnych wiekow az do dzis, za
szczegdllny przejaw zycia radami
ewangelicznymi uznaje sie zycie
konsekrowane, przybierajace czesto
forme zycia mniszego lub
zakonnego. Calo$c¢ zycia radami
zbiera sie w trzech Slubach, ktore
obejmuja: dobrowolne ubdstwo,
czystos¢ i postuszenstwo.

**«doskonatosc chrzescijariska»: jest
to okreslenie poszukiwania
zjednoczenia z Chrystusem,
utozsamiania z Nim, ktory dla sw.



Josemartii jest kluczem w dazeniu do
chrzescijanskiej Swietosci. Nie nalezy
jej myli¢ z perfekcjonizmem ani z
poszukiwaniem elitarnej i
zwyczajnie ludzkiej doskonatosci
duchowej, z ktérymi ma niewiele
wspdlnego. Por. Enrique Molina,
»,Santidad”, w DJE, str. 1113-1123.

6471 Tes 4, 3.
61717, 23.

* «nie bedzie opiniones... rozne opinie
sq i nieustannie bedq sprawdzianem
dobrego ducha»: akapit zawiera dwie
idee, ktore na pierwszy rzut oka
moglyby wydawac sie sprzeczne. Z
jednej strony $w. Josemaria
stwierdza, ze nie bedzie opiniones ,w
sprawach fundamentalnych”, to
znaczy, w ,,krotkim wspolnym
mianowniku”, ktéry stanowi nauka
Kosciola i charakterystyczny duch
Dziela, wlaczajac szczegdlny sposob
sprawowania apostolstwa. Wedtug
zalozyciela nie ma tutaj miejsca dla



podzialu na grupy, prady lub partie
— opiniones — kursywa — ktdre
podazaja za wlasng interpretacjq tej
fundamentalnej podstawy.
Rownoczesnie natychmiast dodaje,
ze roznorodnos¢ opinii jest
sprawdzianem dobrego ducha w
Dziele. Do jakich opinii teraz sie
odnosi? Nie wydaje sie, zeby odnosit
sie tylko do opinii o charakterze
politycznym, kulturalnym i tak dalej,
poniewaz kazdy cztonek Opus Dei —
do ktorego jest skierowany ten List —
wie bez zadnych watpliwosci, ze ta
wolnosc¢ jest catkowita. By¢ moze
przypomina, ze mozna zy¢ tym
samym duchem i tag samg nauka z
wielka wolnoscig. Poboznosc,
realizacje apostolstwa, uswiecenie
pracy i tak wiele innych spraw
mozna praktykowac na bardzo rozne
sposoby. Rdwnoczes$nie szanujac
wolno$¢ innych — bez tyranii — i
doceniajac wlasng uprawniong
autonomie — bez mentalnosci
niewolnika — to jest, z wolnoscia



ducha (por. Francesco Russo,
»Libertad” <,Wolno$¢”>, w DJE, str.
732-741; Guillaume Derville,
,Direccion espiritual”
<,Kierownictwo duchowe”>, w DJE,
str. 343-345).

%I Mt 6, 18. «A Ojciec twdj, ktory
widzi w ukryciu, odda tobie».

"1z 43, 1. «bo cie wykupitem,
wezwalem cie po imieniu; ty$s moj!».

%8 ps 19[18], 6-7.
%1 pg 77[76], 14.
"7k 1, 16-17.

" Ez 1, 14.

21 pnp 7, 13.

731 Mt 13, 52.
74713, 8.

751 ps 25[24], 3.



781 ps 103[102], 5. «On twoje dni
nasyca dobrami, odnawia sie
mlodosc twoja jak orta».

77 ps 96[95], 1.

* «bardzo prozelickie»: "Prozelityzm”
dla $w. Josemarii nie polega jedynie
na werbowaniu zwolennikdw, jak to
sie dzisiaj powszechnie rozumie, ale
na pomocy w bardzo delikatnym
zadaniu rozeznawania powolania,
na dostarczaniu Swiatla, doktryny i
dobrego przykladu. Jednoczesnie
konieczna jest modlitwa, ofiarowanie
swojej pracy i poSwiecenie sie dla
chlopcow i dziewczat, aby Bag, jesli
ich wezwie, pomogl im odpowiedziec
pozytywnie na wielki dar Bozego
powolania. Jest ona "najlepszym
przejawem mitosci do dusz" -
stwierdza - 1 zawsze towarzyszy jej
"poszanowanie wolnosci wszystkich",
ktore uwaza za niezwykle wazne.
Por. Fernando OCARIZ,
"Evangelizzazione, attrazione e



proselitismo"”, PATH. Rivista
semestrale della Pontificia
Accademia di Teologia, 13 (2014), s.
429-438; Javier LOPEZ DIAZ,
"Prozelityzm", w DJE, s. 1029-1033.

78 Sw. Justyn, Apologiae pro
christianis I, 14 (SC 507, str. 162-165).

"1 Flp 1, 8.

* «stowarzyszenia lub ruchy»:
aktualna panorama tych form
chrzescijanskiego zycia jest
niezwykle zréznicowana i w
niektérych przypadkach dosy¢ sie
zmienila od czasu, kiedy Escriva
pisal te stowa, gdzie nie wydaje sie,
zeby odnosit sie do ,,ruchéw” tak, jak
sa one rozumiane obecnie. Do
niektorych z nich da sie w peini
zastosowac to, co mowi tutaj Sw.
Josemaria, podczas gdy w innych
owszem wystepuja — przynajmniej
dla pewnej kategorii cztonkow —
warunki pelnego poswiecenia,
stabilnej wiezi, glebokiej i Scislej



formacji i tak dalej, co zalozyciel
postrzegatl jako roznice. Odmiennos¢
od Opus Dei zasadza sie miedzy
innymi na zwigzku miedzy praca
zawodowa a apostolstwem, ktdry jest
zasadniczy w Dziele, jak objasnia w
nastepnym punkcie.

801 ps 88[871], 2-3.
81 ps 104[103], 10.

* «w Burjasot»: anegdota jest opisana
w AVP, II, str. 357

821Dz 19, 2.
831 por. Mt 11, 25.

* «artykut luksusowy»: aby wzmocnic
swoje stwierdzenie, Sw. Josemaria
cytuje tutaj ustep ewangeliczny,
wziety z 11 rozdzialu $w. Mateusza,
w ktérym Jezus dziekuje Bogu Ojcu,
ktory objawil prawde maluczkim.
Prawda nie jest «artykulem
luksusowymb», zastrzezonym dla



«madrych i rozumnych», ale Bog
chce, zeby byla dla wszystkich.

84 por. Dz 2, 4-6.
1 por. J 7, 38.

* «Temu, kto ma szanse zostac
uczonym... jesli nim nie zostanie»: to
dostowny cytat z Drogi, 332.

B Dz 1, 1.
72 p1,10.
881 9 Kor 2, 15.

* «mentalnosc¢ swiecka»: wyrazenie o
bardzo bogatym znaczeniu u $w.
Josemarii, wyraza jego odrzucenie
klerykalizmu, a zarazem jego milos¢
do Swiata, ktory Bog dat
chrzescijanom, zeby go uswiecali.
Nie nalezy tego mylic z
»~mentalnoscia laickosci”, wlasciwa
dla tego, kto sprzeciwia sie temu,
zeby religia miata znaczenie
publiczne. Por. Antonio Ducay,



»Mentalidad laical”, w DJE, str.
829-833.

1 por. J 3, 1-3.
997 ThH 12, 6-7.
5119 Kor 1, 12.

* «szalenie szczerzy»: ,szalona”
szczerosc to hiperbola bardzo czesta
W przepowiadaniu i w pismach
Escrivy. Oznacza odwage, aby by¢
transparentnym i zeby badac samego
siebie (por. Cruz Gonzalez-Ayesta,
»Szczerosc”, w DJE, str. 1160).

«W naszym zyciu rodzinnymp»: to
znaczy, w codziennym obcowaniu z
innymi osobami z Opus Dei, miedzy
ktorymi istniejg wiezy braterstwa
podobne do wiezow rodzinnych. Na
temat braterskiego upomnienia w
Opus Dei por. Maria Amalia Pérez
Bourbon, ,Braterstwo”, w DJE, str.
551.



211 Kor 12, 13.

531 Mt 12, 35.

®4 por. 1 Kor 10, 17.
531 Ga 3, 28.

B8 por. ] 1, 14.

7 por. Ef 4, 15.

%1 pg 4, 5; Ef 4, 26.
B9 Est 14, 13.

no Syr 6, 17.

1o gyr 6, 15.

(1921 Sw. Augustyn z Hipony, De
Civitate Dei, I, c. 35 (CChr. SL 47, str.
33). Tekst polski za: Sw. Augustyn,
Paristwo Boze, ttum. ks. Tadeusz
Kubicki, Wydawnictwo Marek
Derewiecki, Kety 2015.

1931103 Jk 1, 8.



* «w pewnym hiszpariskim tekscie»:
nie udalo sie odnalez¢ pochodzenia
tego cytatu.

(104 ps 118[117], 8.
(1051 Mt 20, 7.
191 por. J 6, 35.

19 Antonio Machado, Campos de
Castilla, ed. de José Luis Cano,
,Proverbios y cantares” XXIX,
Catedra, Madrid, 1984.

(1081 9 Kor 4, 1-6.
[109] ]k 5’ 16.

(11011 Tes 5, 5.
(1111111 2 Kor 7, 4.

* «lesu, Iesu»: «Jezu, Jezu, zawsze
badz dla mnie Jezusem». To
tradycyjny akt strzelisty, ktory
pojawia sie z kilkoma wariantami w
modlitewnikach i poradnikach dla



kaplanow, ktérzy towarzysza
umierajacym w XVII wieku (por.
Orationi e preci che si recitano nella
Chiesa del Giesu a Roma, Roma,
Varefe, 1682, str. 63; Giuseppe Fozi, Il
Sacerdote savio e zelante assistente a
moribondi, Roma, Ignatio de’ Laz,
1683, str. 283; w tych dwdch
przypadkach wariant brzmi ,,Bone
Iesu esto mihi semper Iesus”).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-nr-6/ (13-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-6/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-6/

	List nr 6 [O misji ewangelizacyjnej Dzieła w służbie Kościoła]

