
opusdei.org

List nr 6 [O misji
ewangelizacyjnej
Dzieła w służbie
Kościoła]

Określany również od swojego
początku Sincerus est;
datowany na 11 marca 1940 r.,
wysłany 22 listopada 1966 r.,
chociaż są również wiadomości
o jego wydrukowaniu już w
lutym 1963 r.]

08-01-2024

1. Duch Opus Dei jest prosty, szczery i
autentyczny. Opiera się na Piśmie



Świętym, natchnionym przez Boga,
który jest nieskończenie prosty i
który mówi o Sobie samym, że jest
prawdziwym Bogiem[1], że jest
prawdomówny[2], że jest samą
Prawdą[3].

Chcę wam dzisiaj przypomnieć kilka
kwestii dotyczących naszego ducha
— prostego i szczerego — i
opowiedzieć Wam o kilku jego
cechach. Ponieważ Pan, moje Córki i
moi Synowie, rozpalając we mnie
żywe pragnienie częstego zwracania
się do Was sprawia, że rozumiem
bardzo dobrze owe piękne słowa,
którymi Apostoł Paweł mówił do
Galatów: filioli mei, quos iterum
parturio donec formetur Christus in
vobis[4]; Dzieci moje, oto ponownie w
bólach was rodzę, aż Chrystus w was
się ukształtuje.

Obyście umieli rozważać i wiernie
przeżywać wszystko to, co Wam
piszę, żeby można było powiedzieć o



Was to, co mówiono również o
pierwszych chrześcijanach: wszyscy
bowiem nauczyli się, co należy czynić;
nie tylko się nauczyli, ale także
gorliwie wykonywali, i to nie tylko w
miastach, na środku rynku, ale także
na szczytach gór[5], wszędzie.

2. Duch Dzieła prowadzi nas do
głębokiego odczuwania synostwa
Bożego: carissimi, nunc filii Dei
sumus[6]; Umiłowani, obecnie
jesteśmy dziećmi Bożymi. Jest to
radosna prawda, która stanowi
fundament całego naszego życia
duchowego; która napełnia nadzieją
naszą wewnętrzną walkę i nasze
apostolskie zadania; która uczy nas
poznawać naszego Boga Ojca,
obcować z nim, miłować Go z ufną
prostotą dzieci. Co więcej, właśnie
dlatego że jesteśmy dziećmi Bożymi,
ta rzeczywistość prowadzi nas
również do kontemplowania z
miłością i z podziwem tego



wszystkiego, co wyszło z rąk Boga
Ojca Stwórcy.

Moje Dzieci, świat i wszystkie
stworzenia Pana są dobre. Pismo
Święte uczy nas, że po zakończeniu
cudownego dzieła Stworzenia, po
ukończeniu nieba i ziemi z ich
wspaniałym orszakiem istot[7]: 
widział Bóg wszystko co uczynił było
bardzo dobre[8].

Tę Boską harmonię Stworzenia
zburzył grzech Adama. Jednak Bóg
Ojciec, gdy nadeszła pełnia czasów,
posłał na świat swojego
Jednorodzonego Syna, żeby ów pokój
przywrócił, żebyśmy po odkupieniu
człowieka z grzechu, adoptionem
filiorum reciperemus[9], mogli
otrzymać przybrane synostwo i
żebyśmy mogli obcować z Bogiem.
Aby nowy człowiek i nowy ród dzieci
Bożych[10] wyzwolony z nieporządku,
był odnowiony w Chrystusie[11], który
pojednał wszystko z Bogiem[12].



Do tego, moje Dzieci, zostaliśmy
powołani. To ma być nasze
apostolskie zadanie, które z własnym
charyzmatem i ze szczególną pracą
nad sobą wpisuje się cudownie w
jedyną w swoim rodzaju misję
Chrystusa i Jego Kościoła.

Pan powołuje nas, żebyśmy Go
naśladowali jako Jego umiłowane
dzieci — estote ergo imitatores Dei,
sicut filii carissimi,[13]bądźcie więc
naśladowcami Boga, jako dzieci
umiłowane — z pokorą i żarliwie
współpracując w Boskim zamiarze
zjednoczenia tego, co jest pęknięte;
uratowania tego, co utracone;
uporządkowania tego, co człowiek
doprowadził do nieładu;
doprowadzenia do końca tego, co
zbacza z drogi — przywrócenia
Boskiej harmonii całego stworzenia.

3. Powtarzam Wam ze świętym
Janem: videte qualem caritatem dedit
nobis Pater, ut filii Dei nominemur et



simus[14]. Nazywamy się i jesteśmy
dziećmi Bożymi i braćmi Słowa,
które stało się ciałem[15], Jezusa
Chrystusa, Tego, o którym
powiedziano: in ipso vita erat, et vita
erat lux[16], W Nim było życie, a życie
było światłością ludzi.

Dzieci światłości, bracia światłości —
tym jesteśmy. Jesteśmy nosicielami
jedynego płomienia zdolnego
rozświetlić ziemskie drogi dusz;
jedynego blasku, w którym nie
będzie nigdy miejsca dla ciemności,
mroku ani cienia[17]*.

Et lux in tenebris lucet, et tenebrae
eam non comprehenderunt[18]; a
światłość w ciemności świeci i
ciemność jej nie ogarnęła. Pan nadal
obficie daje światło ludziom;
światłość, która jest życiem i żarem
miłosierdzia, dlatego że On jest
miłością i zmiłowaniem[19] i
posługuje się nami jak pochodniami,
żeby te światła oświetlały dusze i



były dla wszystkich źródłem życia po
zapaleniu i napełnieniu naszego
życia ogniem Boskiego oświecenia[20].

Moje Córki i moi Synowie, to od nas
częściowo zależy, aby wiele dusz nie
pozostawało już w ciemnościach, ale
by kroczyły ścieżkami prowadzącymi
do życia wiecznego. Dlatego
oglądając tę piękną wizję, którą
możemy dostrzec przez powołanie,
którym Pan nas obdarował bez
naszych zasług, przychodzą mi na
pamięć owe słowa, również Apostoła
Jana, które warto powtarzać tak
wielu ludziom: oznajmiamy wam,
cośmy ujrzeli i usłyszeli, abyście i wy
mieli współuczestnictwo z nami. A
mieć z nami współuczestnictwo
znaczy: mieć je z Ojcem i Jego Synem
Jezusem Chrystusem. Piszemy to w
tym celu, by nasza radość była
pełna[21].

4. Powinniśmy często dziękować za
to cudowne powołanie, które



otrzymaliśmy od Boga, z rzeczywistą
i głęboką wdzięcznością, ściśle
złączoną z pokorą, która musi być w
duszy każdego człowieka pierwszym
owocem owego światła udzielonego
przez nieskończone miłosierdzie
Pana: quid autem habes quod non
accepisti?[22]; cóż masz, czego byś nie
otrzymał?

Jednak nie tylko to: si dixerimus
quoniam peccatum non habemus, ipsi
non seducimus, et veritas in nobis non
est[23]; Jeśli mówimy, że nie mamy
grzechu, to samych siebie
oszukujemy i nie ma w nas prawdy.
Jeżeli natomiast jesteśmy pokorni,
jeżeli jesteśmy prawdomówni,
własne nędze ludzkiej słabości i
trudności, które dostrzeżemy, nie
będą nigdy przeszkodą, żeby światło
i miłość Boga zamieszkały w nas.
Tylko w ten sposób będziemy
postępować jak wierni synowie
światłości — adresaci nieustającego



miłosierdzia Boga i skuteczne
narzędzia Jego woli.

Wtedy owa pokora rozbudzi w naszej
duszy wielką ufność i będzie
rozprzestrzeniać się wokół nas: 
mamy Rzecznika wobec Ojca - Jezusa
Chrystusa sprawiedliwego. On
bowiem jest ofiarą przebłagalną za
nasze grzechy i nie tylko nasze, lecz
również za grzechy całego świata.[24].

Potrzeba nam pokory i ufności, moje
Dzieci, żebyśmy mogli kierować
spojrzenie na drogę, którą wskazał
nam Bóg, żebyśmy mogli właściwie
Go rozumieć i żebyśmy wiernie za
Nim podążali. Taka wierność —
uległa, pełna oddania — utwierdzi
nas w pewności, że naprawdę
odnaleźliśmy Jezusa Chrystus, że z
Nim spełniamy wolę Ojca, że to nasza
prawdziwa synowska odpowiedź na
otrzymane powołanie.

I słyszymy owe słowa Pawła: Niech
Chrystus zamieszka przez wiarę w



waszych sercach; abyście w miłości
wkorzenieni i ugruntowani, wraz ze
wszystkimi świętymi zdołali ogarnąć
duchem, czym jest Szerokość, Długość,
Wysokość i Głębokość[25] tej
tajemnicy. Poznamy we wszystkich
jej wymiarach, czym jest życie z
Chrystusem.

5. Nie zapominajcie, że jedność życia,
której żąda wezwanie do Dzieła
Bożego, wymaga wiele ducha ofiary i
wielkiego poświęcenia. Jesteśmy na
Bożej drodze, na której idziemy
śladami Jezusa Chrystusa, niosąc
nasz własny krzyż, Święty Krzyż! I
Bóg, nasz Pan, oczekuje, żebyśmy
wciąż dokładali starań, żebyśmy
czuli się bardzo szczęśliwi,
współpracując ofiarnie, aby Dzieło to
było realizowane.

W ten sposób zdołamy
zagospodarować wiele Bożych pól,
na które nie padły jeszcze ziarna
zbawienia. Pokonamy liczne opory



tych, którzy sprzeciwiają się
Jezusowi Chrystusowi i Jego
Kościołowi — czasami również opór
pewnych osób, które nazywają się
przyjaciółmi Chrystusa i Kościoła, a
które przeszkadzają wolności dzieci
Bożych i realizacji Bożego Królestwa
miłości, sprawiedliwości i pokoju.
Ożywiajmy uczciwą i
odpowiedzialną pracą każdego z nas
rozmaite ludzkie instytucje i
chrześcijańskie środowiska, które
borykają się z problemami.

Tak, moje Dzieci, zapewniam Was, że
przyczynimy się wtedy do
oświecania pracy i życia ludzi Bożym
blaskiem, który Pan zechciał
umieścić w naszych duszach. Nie
zapominajcie jednak, że kto twierdzi,
że w Nim trwa,

powinien również sam postępować
tak, jak On postępował.[26]: drogą,
która prowadzi zawsze do



zwycięstwa, przechodząc jednak
również przez ofiarę.

6. Nie jest moim celem dokonywanie
w tym liście szczegółowego wykładu
głównych wymogów naszego
powołania. Niemniej jednak, jako że
dałem się ponieść św. Janowi, żeby
mówić Wam o potrzebie ofiary w
pełnieniu woli Ojca, pozwólcie, że
przypomnę Wam teraz nauczanie,
które sam Apostoł głosił pierwszym
chrześcijanom, pragnącym również
poznać obowiązki swojego
chrześcijańskiego powołania.

Jest to nauczanie, które zawiera całą
autentyczną i odwieczną aktualność
Ewangelii, która stała się — za
szczególną łaską Boga — widoczna
naszym oczom, na mocy światła,
które daje nam głębokie poczucie
synostwa Bożego: Umiłowani, nie
piszę do was o nowym przykazaniu,
ale o przykazaniu istniejącym od
dawna, które mieliście od samego



początku; tym dawnym przykazaniem
jest nauka, którąście słyszeli. A jednak
piszę wam o nowym przykazaniu,
które prawdziwe jest w Nim i w nas,
ponieważ ciemności ustępują, a świeci
już prawdziwa światłość. Kto
twierdzi, że żyje w światłości, a
nienawidzi brata swego, dotąd jeszcze
jest w ciemności. Kto miłuje swego
brata, ten trwa w światłości i nie
może się potknąć. Kto zaś swojego
brata nienawidzi, żyje w ciemności i
działa w ciemności, i nie wie, dokąd
dąży, ponieważ ciemności dotknęły
ślepotą jego oczy.[27].

Moje Dzieci, nasza droga jest drogą
miłości. Miłości do Boga, naszego
Ojca, a także szczerej, stałej i
wrażliwej miłości braterskiej.
Zawsze i we wszystkim powinniście
żyć miłością, dlatego że również
miłość naszego Ojca niebieskiego
nieustannie rozlewa się w naszych
sercach[28]. Zjednoczeni w miłości
Boga, consummati in unum[29], żyjąc 



mandatum novum[30] Pana będziemy
światłością i ciepłem Boga pośród
ludzi, mocni jak warowne miasto: 
frater qui adiuvatur a fratre quasi
civitas firma[31], brat, który bywa
wspomagany od brata, jako miasto
mocne.

7. Nie chcę się zatrzymywać, żeby
omawiać Wam cuda
nadprzyrodzonej miłości i
prawdziwej ludzkiej wrażliwości,
którą z taką delikatnością
przeżywacie od początku Dzieła. Nie
brakuje dusz, które odkryły
Ewangelię w tym cieple naszego
chrześcijańskiego domu, gdzie nikt
nie może czuć się sam, gdzie nikt nie
może cierpieć smutku obojętności.

Nie mogę jednak zaprzestać
uświadamiania Wam zdecydowanie,
że ta miłość Chrystusa, która nas
przynagla — caritas enim Christi
urget nos[32] — żąda od nas wielkiej
miłości, bez ograniczeń, służąc[33]



wszystkim ludziom: każdego narodu,
języka, religii lub rasy — bez
czynienia rozróżnień (zgodnie z
porządkiem miłości) w zależności od
względów osobistych, czasowych lub
partykularnych, ponieważ nasze cele
są wyłącznie nadprzyrodzone —
dlatego, że Jezus Chrystus umarł za
wszystkich, żeby wszyscy mogli stać
się dziećmi Bożymi i naszymi
braćmi.

W ten sposób pokażemy, że Kościół
Święty — pracując samemu i ucząc
innych pracować po bratersku,
wiernie, ramię w ramię ze
wszystkimi ludźmi — jest
rzeczywistością, która żyje
szczególnie przez Jego świętych,
których nigdy nie brakuje w każdej
części tego Mistycznego Ciała.

Szczera miłość do wszystkich ludzi —
konieczny przejaw naszej miłości do
Boga[34] — a także miłość do świata, w
którym zamieszkujemy, do



wszystkich szlachetnych rzeczy na
ziemi są również przedmiotem
miłości Boga[35]. Zapomnijcie zatem o
Waszej małości i Waszej nędzy, moje
Córki i moi Synowie, i zwróćcie oczy i
serce na tę obfitą rzekę żywych wód,
jaką jest Dzieło, które próbuje
skutecznie przyczyniać się do tego,
żeby ludzkość napełniła się miłością,
radością i pokojem.

8. Jako że synostwo Boże — jak Wam
wcześniej przypomniałem — jest
pewnym fundamentem naszego
życia duchowego, starajcie się często
rozważać następujące słowa św.
Pawła: Albowiem wszyscy ci, których
prowadzi Duch Boży, są synami
Bożymi. Nie otrzymaliście przecież
ducha niewoli, by się znowu pogrążyć
w bojaźni, ale otrzymaliście ducha
przybrania za synów, w którym
możemy wołać: «Abba, Ojcze!» Sam
Duch wspiera swym świadectwem
naszego ducha, że jesteśmy dziećmi
Bożymi. Jeżeli zaś jesteśmy dziećmi, to



i dziedzicami: dziedzicami Boga, a
współdziedzicami Chrystusa, skoro
wspólnie z Nim cierpimy po to, by też
wspólnie mieć udział w chwale.[36]

Są to słowa, które krótko opisują,
jakie ma być nasze obcowanie z
Bogiem Ojcem, w jedności z Jego
Synem i z Duchem Uświęcicielem,
wobec oczekującego nas Bożego
dziedzictwa, jeżeli będziemy wierni
zadaniu apostolskiemu, które na tej
ziemi — przez nasze powołanie —
nam przypada.

Postula a me, et dabo tibi gentes
haereditatem tuam, et possessionem
tuam terminos terrae[37]; Żądaj ode
Mnie, a dam Ci narody w dziedzictwo
i w Twoje posiadanie krańce ziemi.
Dlatego mamy prawo i obowiązek
wnosić nauczanie Jezusa Chrystusa
we wszystkie dziedziny życia
ludzkiego, wprowadzając wszędzie
ducha Pańskiego i uświęcając
wszystkie zadania na świecie.



Mamy prawo i obowiązek zbliżać do
Boga wszystko to, co jest
stworzeniem Boga, dziełem Jego
Stworzenia, nigdy nie naruszając
wymogów naturalnego porządku,
dlatego że — mówi św. Paweł — czy
to Paweł, czy Apollos, czy Kefas; czy
to świat, czy życie, czy śmierć, czy to
rzeczy teraźniejsze, czy przyszłe;
wszystko jest wasze, wy zaś
Chrystusa, a Chrystus - Boga.[38]

9. Synowie światłości —
powiedzieliśmy już — macie być
światłem świata. Wy jesteście
światłem świata. Nie może się ukryć
miasto położone na górze… Tak niech
wasze światło jaśnieje przed ludźmi,
aby widzieli wasze dobre uczynki i
chwalili Ojca waszego, który jest w
niebie[39]. Światłem świata, moje
Dzieci, żyjąc na ziemi, która jest
naturalnym środowiskiem naszego
życia; uczestnicząc we wszystkich
zadaniach, we wszystkich
szlachetnych zajęciach ludzi;



pracując u ich boku w powierzonych,
właściwych każdemu zadaniach,
realizując nasze prawa i spełniając
nasze obowiązki, które są tymi
samymi prawami i tymi samymi
obowiązkami, jakie mają inni —
równi nam — obywatele
społeczeństwa, w którym żyjemy.
Zawsze jednak mamy być wolni od
wszelkiego przywiązania, które może
osłabić pełne miłości pełnienie woli
Bożej.

Dlatego nieustannie poszukujemy —
pośród naszych codziennych
świeckich zajęć — żywego kontaktu i
jedności z Jezusem Chrystusem w
taki sposób, żeby ogień, który Pan
rozpalił w naszych duszach, nigdy
nie zagasł ani nie osłabł. On musi być
prawdziwy, aby ci którzy nas
otaczają widzieli, że jesteśmy
światłem Boga, które oświeca świat.

10. W związku z tym nasze życie jest
Boskim zadaniem — które pragnę



porównać do cywilnej umowy o
pracę (kiedyś Wam to wyjaśnię) —
które pomaga nam żyć nie ślubami
zakonników, ale chrześcijańskimi
cnotami, po wyzwoleniu z grzechu i
oddaniu się na służbę Bogu, jako owoc
zbieracie uświęcenie. A końcem tego -
życie wieczne[40] *.

Chrześcijanin, który wie, że jest
wolny, z radością traci wolność z
miłości do Jezusa Chrystusa, żeby
stać się sługą swoich braci — innych
ludzi. Jesteśmy przekonani, że nasze
pełne miłości zaangażowanie Bogu i
służbie Jego Kościołowi to nie
ubranie, które się zakłada lub
zdejmuje, ale dlatego że obejmuje
całe nasze życie i naszą wolę — z
łaską Pana — która towarzyszy nam
zawsze. Nie powinniśmy pojawiać
się wśród ludzi jak jakieś egzotyczne
dziwadła, jak biały słoń czy inne
rzadkie stworzenie, odpychające albo
cudowne, które obwozi się w wielkiej
klatce, wzbudzając w tych, którzy na



nie patrzą, uczucia ciekawości,
podziwu lub goryczy.

Jesteśmy równi innym
współobywatelom. Dlatego musimy
zawsze żyć na ulicy, wychodzić na
ulicę albo przynajmniej wychylać się
przez okno. Mamy obowiązek
rozpływać się, rozpuszczać się w
tłumie jak sól Chrystusa dla
przyprawienia społeczeństwa. W ten
sposób, bez jakiegokolwiek
rozróżnienia - ponieważ nasz
szczególny duch na to nie pozwala —
tożsami w szlachetnych zadaniach
świata z naszymi krewnymi, naszymi
przyjaciółmi, naszymi kolegami,
ukażemy ludziom, że nie mogą żyć
tylko tym, co przejściowe, gdyż w ten
sposób nie będą szczęśliwi.
Sprawiajmy, żeby inni wznosili serce
i umysł do nieba, a wówczas poczują
tę bogatą świadomość, wywyższenia
ludzkiej natury nad pozostały świat
stworzony.



Powinniśmy być rozpalonym
światłem i ogniem — owym ogniem,
który zawsze będzie płonął na
ołtarzu[41] — żeby przybliżać ludzi do
Boga, w zależności od okoliczności,
odpowiadając na wezwanie Jezusa
Chrystusa: venite ad me omnes[42],
przyjdźcie do Mnie wszyscy; albo
żeby nieść Boga ludziom, słuchając
Pana, który mówi: ecce sto ad ostium
et pulso[43], oto stoję u drzwi i kołaczę.

Prawdziwie gorliwy chrześcijanin
powinien znajdować się pośrodku
tych dwóch postaw, z pogodą i
rozwagą. Pan bowiem mówi: ecce
venio cito et merces mea mecum
est[44], Oto przychodzę rychło, a
zapłata moja ze mną jest, abym oddał
każdemu według uczynków jego.
Mówi również przez św. Mateusza,
że dusze muszą zdobywać Go siłą[45].

Wystarczy, że przypomnimy sobie
ten cudowny fragment po
Zmartwychwstaniu: Pan przyłącza



się w drodze z owymi uczniami,
którzy są smutni i wahają się w
wierze i kiedy odkrył przed nimi
sens Pism, a po dotarciu do Emaus,
jakby zniknął. Kleofas i jego
towarzysz zwracają się do Niego z
prośbą w sposób, który ma w sobie
coś pełnego Boskiej i ludzkiej
czułości: mane nobiscum, quoniam
advesperascit, et inclinata est iam
dies[46]; Zostań z nami, gdyż ma się ku
wieczorowi i dzień się już nachylił.

11. Jeżeli Syn Boży stał się
człowiekiem i umarł na krzyżu, to
stało się to po to, żebyśmy my —
wszyscy ludzie — byli jedno z Nim i z
Ojcem[47]. W związku z tym my
wszyscy jesteśmy powołani do bycia
częścią tej Boskiej jedności. W duszy
kapłańskiej, czyniąc z Mszy Świętej
centrum naszego życia
wewnętrznego, dbajmy o naszą
relację z Jezusem, między Bogiem a
ludźmi.



Nasza jedność z Chrystusem daje
nam świadomość bycia razem z Nim
„współodkupicielami” świata. Mamy
sprawiać, aby wszystkie dusze mogły
uczestniczyć w owocach Jego Męki, a
także poznawać drogę zbawienia
prowadzącą do Ojca i tą drogą
podążać.

Nie przestanę tego powtarzać. Aby
być zjednoczonym z Chrystusem
pośród zajęć świata, starajmy się z
ufnością i wdzięcznością przylgnąć
do Krzyża. Moje Córki i moi Synowie,
solą naszego życia jest umartwienie,
które ma w sposób delikatny i
dyskretny towarzyszyć naszej
codziennej pracy, aby podtrzymywać
nasze życie nadprzyrodzone w taki
sam sposób, w jaki bicie serca
podtrzymuje życie ciała.

W ten sposób pokażemy innym
ludziom, którzy żyją i pracują pośród
świata znaczenie kapłańskiej
modlitwy Jezusa Chrystusa: Pater



sancte, serva eos in nomine tuo, quos
dedisti mihi… Non rogo ut tollas eos
de mundo, sed ut serves eos a mało.
De mundo non sunt, sicut et ego non
sum de mundo[48]; Ojcze Święty,
zachowaj ich w Twoim imieniu,
które Mi dałeś. Nie proszę, abyś ich
zabrał ze świata, ale byś ich ustrzegł
od złego. Oni nie są ze świata, jak i Ja
nie jestem ze świata.

12. Moje umiłowane Dzieci, są to idee
przychodzące mi na myśl — jak na
pewno zdarzy się Wam — kiedy,
rozważając wielkość naszego
apostolskiego zadania pośród
ludzkiej działalności, zatrzymuję w
mojej pamięci, złączone ze scenami
śmierci — tryumfu, zwycięstwa —
Jezusa na Krzyżu, owe Jego słowa: et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum[49]; A Ja, gdy
zostanę nad ziemię wywyższony,
przyciągnę wszystkich do siebie.



Zjednoczeni z Chrystusem przez
modlitwę i umartwienie w naszej
codziennej pracy, w tysiącu ludzkich
okoliczności naszego prostego życia
zwykłych chrześcijan, dokonujmy
cudu umieszczania wszystkiego u
stóp Pana, podwyższonego na
Krzyżu, gdzie pozwolił się przybić z
tak wielkiej miłości do świata i do
ludzi.

W ten sposób pracując i miłując Boga
w zadaniach, właściwych dla
naszego zawodu albo naszego
zajęcia, tego samego, które
wykonywaliśmy, kiedy On wyruszył
na poszukiwanie nas, wypełnimy to
apostolskie zadanie umieszczenia
Chrystusa na szczycie i wewnątrz
wszystkich ludzkich zajęć. Dlatego,
że żadne z tych zajęć nie może być
wykluczone z naszego apostolstwa,
które jest przejawem odkupieńczej
miłości Chrystusa.



13. W ten sposób praca jest dla nas
nie tylko naturalnym środowiskiem
zaspokajania potrzeb
ekonomicznych i utrzymywania się
w naturalnej wspólnocie życia z
innymi ludźmi, ale jest również — i
przede wszystkim — szczególnym
środkiem osobistego uświęcenia, jaki
wskazał nam Bóg Ojciec i wielkim
apostolskim uświęcającym
narzędziem, które Bóg włożył w
nasze ręce, aby w całym stworzeniu
jaśniał upragniony przez Niego
porządek.

Praca, która musi towarzyszyć życiu
człowieka na ziemi[50], jest dla nas
równocześnie (i to w najwyższym
stopniu, dlatego że do wymogów
przyrodzonych przyłączają się inne,
należące w oczywisty sposób do
porządku nadprzyrodzonego)
miejscem spotkania naszej woli ze
zbawczą wolą naszego niebieskiego
Ojca.



Mówię Wam raz jeszcze, moje Dzieci:
Pan powołał nas, żebyśmy,
pozostając we własnym stanie życia i
w wykonywaniu swojego własnego
zawodu lub zajęcia, uświęcali się
wszyscy w pracy, uświęcali pracę i
uświęcali innych przy pomocy pracy.
To właśnie w ten sposób ludzka
praca, którą wykonujemy, może
całkowicie słusznie być uważana za 
opus Dei, operatio Dei, pracę Bożą.

Bóg nadaje pracy, zarówno
umysłowej jak i fizycznej,
niezmierną wartość. Kiedy działa się
zatem wobec Boga z powodów
wynikających z miłości i służby, z
duszą kapłańską*, każde działanie
człowieka nabiera autentycznego
zmysłu nadprzyrodzonego, który
utrzymuje nasze życie w
zjednoczeniu ze źródłem wszystkich
łask.

Nie chodzi — zwróćcie dobrze
uwagę, jak daleko jest to wszystko od



tak zwanego ducha klerykalnego — o
zeświecczenie nadprzyrodzonej misji
Chrystusa i Jego Kościoła. Chodzi o
coś całkowicie przeciwnego, o
nadanie nadprzyrodzonego
charakteru doczesnemu działaniu
człowieka. Dlatego że jesteśmy w
pełni przekonani, że każda godziwa
ludzka praca, niezależnie od tego jak
skromna, drobna i nieznacząca by się
wydawała, zawsze może mieć
transcendentalny sens: przyczynę
miłości; coś, co mówi o Bogu i coś, co
prowadzi do Boga.

14. Trzeba zatem pokazać ludziom tę
prostą drogę świętości, która jest
oferowana wszystkim z cudowną
prostotą Boskich spraw. Zrobimy to
dobrze, jeżeli będziemy się starali
głosić tę doktrynę autentycznym
przykładem naszej osobistej pracy,
wykonywanej z pragnieniem
doskonałości — z jak największą
możliwą doskonałością, również



ludzką — z doskonałością, jakiej żąda
to, co ma być ofiarowane Bogu.

Jeśli w ten sposób będziemy
wykonywać naszą pracę, jeżeli w ten
sposób będziemy realizować nasze
własne zadania pośród świata — tę
pracę albo munus** każdego, —
ludzie nauczą się od nas,
przyjmować w normalnych
okolicznościach życia codziennego
nakaz, który Pan skierował do
wszystkich: estote ergo vos perfecti,
sicut et Pater vester caelestis
perfectus est[51]; Bądźcie więc wy
doskonali, jak doskonały jest Ojciec
wasz niebieski.

Pełnienie woli Boga w pracy,
kontemplacja Boga w pracy, praca z
miłości do Boga i bliźniego, zamiana
pracy w środek apostolstwa,
nadawanie temu, co ludzkie,
wartości Bożej - to jest jedność życia,
wyraźna i silna, którą staramy się żyć
i której nauczamy.



15. Dusze kontemplacyjne pośród
świata - nimi musicie moje Dzieci w
Opus Dei, nimi musicie być zawsze,
żeby umocnić waszą wytrwałość,
waszą wierność otrzymanemu
powołaniu. I w każdej chwili naszego
dnia możemy szczerze wołać: 
loquere, Domine, quia audit servus
tuus[52]; Mów, Panie, bo sługa Twój
słucha.

Gdziekolwiek jesteśmy, pośród
zgiełku ulicy i ludzkich trudów — w
fabryce, na uniwersytecie, na polu, w
biurze albo w domu — zachowajmy
zwyczajne synowskie spojrzenie w
nieustannym dialogu z Bogiem.

Dlatego że wszystko — osoby, sprawy,
zadania — dają nam okazję i powód
ciągłej rozmowy z Panem. Tak samo
jak innym duszom, mającym inne
powołanie, oglądanie — contemptus
mundi — i milczenie celi albo
pustyni. Od nas, moje Dzieci, Pan
żąda wewnętrznego milczenia —



wyciszenia głosów egoizmu starego
człowieka — ale nie wyciszenia
świata, dlatego że świat nie może ani
nie powinien milczeć dla nas.

16. Bez tego wiernego obcowania z
naszym Ojcem Bogiem, do którego
jesteśmy wezwani przez samo nasze
powołanie, mogę Was zapewnić, że
bardzo trudno jest wytrwać w Opus
Dei. Dlatego Cokolwiek czynicie, z
serca wykonujcie jak dla Pana, a nie
dla ludzi, świadomi, że od Pana
otrzymacie dziedzictwo [wiekuiste]
jako zapłatę. Służycie Chrystusowi
jako Panu! [53].

Z tym zapałem do kontemplacji
pośród świata - na środku ulicy, w
powietrzu, w słońcu, w deszczu - nie
tylko będziecie zdominowani przez
pragnienie pozostania w doczesnym
zadaniu, aby nie oddalać się od
ziemskich rzeczywistości, ale
będziecie pociągnięci apostolskim
zapałem, aby odważnie wnikać we



wszystkie świeckie rzeczywistości,
aby sprostać otrzymanemu od Boga
powołaniu. Macie nauczać, że
sposobem na rozwiązanie
problemów świata jest braterstwo
dzieci Bożych, ludzkie braterstwo.
Będziecie wydobywać ludzi z
pancerza ich egoizmu; zapewniać
prawidłowy rozwój osobowości, jak i
prawdziwą wolność, qua libertate
Christus nos liberavit[54] tych, którzy
są jakby rozpuszczeni w masie, aby
otwierać ludziom drogi Boże na
ziemi.

17. Widzicie już, moje najukochańsze
Córki i moi najukochańsi Synowie, do
jakich wielkich horyzontów
apostolskich prowadzi nas
rozważanie tych specyficznych cech
naszej duchowości, które są
połączone wspólną nicią Bożego
synostwa.

Powinniście być wdzięczni Bogu, że
dał nam tę tak wzniosłą, a



jednocześnie tak ludzką duchowość,
znajdującą się blisko szlachetnych
ziemskich zadań. To szczególna
łaska, jak Wam mówiłem, którą
dzięki Jego miłosierdziu
otrzymaliśmy i którą z pokorną
wiernością przekazujemy wielu
innym duszom.

Miejcie jednak na uwadze przy
licznych okazjach, że ta duchowość i
to poświęcenie kosztowały i kosztują
Waszego Ojca i niektórych spośród
Waszych braci konieczność
znoszenia niezrozumienia,
konieczność słuchania, że to, co jest
drogą Bożą, trąci szaleństwem, a
nawet herezją, i że szaleńcami i
heretykami są ci, którzy nią
podążają.

18. Pan dopuszcza, żeby wielokrotnie
za dziełami Bożymi kryło się
niezrozumienie*, a nawet
zniesławienie i prześladowania, jak
za światłem przychodzi ciemność.



Często są one promowane przez 
dobrych ludzi, którzy są jednak
bardzo zaślepieni, którzy nie chcą
wiedzieć nic poza swoimi
przyzwyczajeniami, wygodą albo
egoizmem, którzy unikają i nic chcą
w swoim życiu sprostać żadnej
trudności.

I tak, nawet w środowisku
kościelnym, pośród tak wielu osób
świętych albo — przynajmniej —
spełniających swoje obowiązki,
znajduje się wielu pozbawionych
gorliwości, które są biurokratami
Kościoła Bożego i sprawiają
wrażenie, że nie chodzi im o dusze.
Jedni i drudzy nie rozumieją kwestii
duchowych. Kiedy się do nich mówi,
wydają im się one puste, bo nie
próbowali nimi żyć.

Niekiedy myślę, że bez względu na
to, jak słabe mają przygotowanie,
powinni zdawać sobie sprawę z
obowiązku wysłuchania



oskarżonego, przestudiowania jego
doktryny: doktryny, którą proponuje
oskarżony i owoców, które przynosi.

Milczę i będę milczał, dopóki będę
mógł milczeć. Czuję jednak wyraźnie,
że obrona ducha Dzieła jest obroną
naszej przyjaźni z Bogiem, który
mówi nam: ergo iam non estis
hospites et advenae, sed estis cives
sanctorum et domestici Dei[55]; A więc
nie jesteście już obcymi i
przybyszami, ale jesteście
współobywatelami świętych i
domownikami Boga.

19. Przy tej ślepocie albo tym
wygodnictwie nie mogą zrozumieć,
że wolność — wolność osobista —
jest niezwykle istotnym punktem
ducha Dzieła Bożego. Nie mogą
zrozumieć, że najczęściej używamy 
ja, stając się odpowiedzialni za nasze
czyny i że rzadko możemy
powiedzieć my, dlatego że inni nasi
bracia — powiem ściślej, inni



członkowie Dzieła — nie mają
obowiązku podążania za określonym
kryterium, jakie ma członek Opus
Dei w sprawach doczesnych ani w
teologicznych, które Kościół poddaje
pod osąd ludzi. Pociechą jest czytanie
w Świętej Ewangelii owego neque
enim fratres eius credebant in eum[56],
nikt nie wierzy w Jezusa Chrystusa.

Są inni ludzie, którzy chcąc sprawić,
byśmy żałowali doświadczenia
swoich starych lat, patrzą na nas z
uprzedzeniem. Ja natomiast uważam
- a Wy wraz ze mną - że starzy i nowi
mogą być pełni witalności: dziecko,
młody człowiek, człowiek, który
wszedł w dojrzałość lub starość,
może być zdrowy, równie zdrowy na
ciele i duszy. A wiek skłania ich do
dawania nam rad - o które nie
prosimy - z uprzedzeniami i 
roztropnościąstarych, kiedy
potrzebujemy modlitwy,
zrozumienia i uczucia.



20. Wszystko to minie. Tymczasem
walczmy w naszym życiu
wewnętrznym, w tej ascetycznej
walce, która powinna napełniać nas
optymizmem, radością, pokojem i
nadzieją. I powtórzmy słowa, które
dla mnie były aktem strzelistym w
pierwszych latach naszego Dzieła,
modlitwą, którą może ktoś nazwie
naiwną, ale modlitwą, którą jak
mówi nam św. Jan, uczniowie
zwracali się do Nauczyciela: nunc
scimus quia scis omnia[57].

Teraz mówię Wam nadal: Bóg wie
więcej. Moje Dzieci, eratis enim
aliquando tenebrae, nunc autem lux in
Domino: ut filii lucis ambulate[58];
Niegdyś bowiem byliście ciemnością,
lecz teraz jesteście światłością w
Panu: postępujcie jak dzieci
światłości.

Wobec przeciwności poczujemy, że
Jezus, który mówi do Pawła a przez
Pawła do nas: sufficit tibi gratia mea,



nam virtus in infirmitate perficitur[59];
Wystarczy ci mojej łaski. Moc
bowiem w słabości się doskonali.
Najchętniej więc będę się chlubił z
moich słabości, aby zamieszkała we
mnie moc Chrystusa.

Możecie mówić z pewnością, z
pokorą i z mocą tym, którzy nas
oczerniają, ostatnie słowa z
Apologetyka Tertuliana: Między
sprawą Boską a ludzką jest walka —
Kiedy skazujecie nas wy, uwalnia nas
Bóg…*

21. Niemniej jednak, ta nasza 
nowość, moje Dzieci, jest tak stara jak
Ewangelia. Od kiedy Jezus Chrystus
powiedział, że On jest Drogą i
Prawdą, i Życiem[60] i wezwał
wszystkich do naśladowania Go[61],
tchnął z siłą w dusze wielu wiernych
(od pierwszych chwil Kościoła)
pragnienie poszukiwania
doskonałości nakreślonej przez
Ewangelię i praktykowanej w



przykładny sposób przez samego
Jezusa Chrystusa — pragnienie życia
osobistą świętością i działalnością
apostolską.

I tak autentyczna duchowość
Ewangelii przynosiła obfite owoce
świętości we wszystkich
środowiskach tamtego pogańskiego
społeczeństwa, które otaczało na
początku chrześcijan. To mężczyźni i
kobiety, którzy szczerze żyli swoją
wiarą i dlatego byli prozelitami,
którzy pracowali w naturalny sposób
pośród innych — jeżeli byli
obywatelami, jako obywatele, jeżeli
byli niewolnikami, jako niewolnicy
—praktykowali doskonałe
braterstwo i poświęcali się Bogu i
rozpowszechnianiu Dobrej Nowiny
w zależności od darów, jakie każdy
otrzymał[62]. Skutkiem tego była
chrystianizacja całego pogańskiego
społeczeństwa.



22. Na przestrzeni wieków nie
brakowało dusz, które starały się
podążać blisko za przykładem Jezusa
Chrystusa. Stopniowo jednak
skoncentrowali oni swój wysiłek na
życiu i publicznie wyznawanej
praktyce trzema radami, które
później wpisały się w tradycję
Kościoła: ubóstwa, czystości i
posłuszeństwa. W ten sposób rady te
stały się wzorcami jako ascetyczne
filary pewnego stanu życia,
odmiennego od stanu zwykłych
wiernych.

Tak została nakreślona specyfika
stanu zakonnego, który w swoich
różnych epokach historycznych,
domagał się zawsze — jako elementu
istotnego — mniej lub bardziej
całkowitego oddzielenia od świata,
od świeckich zadań i zajęć.

Dla dusz, które otrzymują od Boga to
powołanie, zajęcia i prace doczesne
zwykłego chrześcijanina stanowią



przeszkodę, którą trzeba porzucić* —
jako warunek sine qua non — żeby
poszukiwać własnego uświęcenia —
żyjąc życiem doskonałości
ewangelicznej — i pozostając poza
światem, wspierać zbawienie innych
modlitwą, pokutą i dziełami
apostolskimi zgodnymi z tym stanem
życia.

23. Nie oznacza to, że nie było innych
dusz, które starały się poświęcać
doskonałemu wypełnianiu woli
Bożej, bez oddzielania się od swoich
codziennych zajęć i okoliczności
swego życia w świecie. Były takie —
zwykle odosobnione — i Kościół
niektóre z nich wyniósł na ołtarze.

Ogromna większość tych dusz
pozostawała jednak w cieniu,
przeminęła w milczeniu,
niepostrzeżenie, tak że niemal nie
można było wiedzieć, do jakiego
stopnia ich święte życie było
przykładem dla innych osób i



przyczyniło się do ukazania świętości
Kościoła.

Za przykładem tych niezwykłych
ludzi pozostało również może nie tak
wyraźne nauczanie, że wszyscy
ochrzczeni, nawet prowadząc
zwyczajne życie i pracując pośród
świata, mogą i powinni uświęcać się i
być potężnym zaczynem
chrześcijańskiego życia[63].

24. Istnieją szlachetne dusze,
mężczyzn i kobiet, które czują
pragnienie pracy ze wszystkich sił w
winnicy Pańskiej. Nie mają jednak
powołania zakonnego. Nie pragną
też życia według rad
ewangelicznych*, ale chciałyby
zrealizować pośród świata i życia
codziennego, swoje pragnienia 
poświęcenia się poszukiwaniu
doskonałości chrześcijańskiej i
realizacji apostolstwa**.

Takie osoby odczuwające głód
doskonałości wiedzą, że nie brakuje



środowisk, które również należą do
Boga, zamkniętych granicami,
których kapłan lub zakonnik, ze
względu na charakter jego
powołania, nie może przekroczyć.
Postępująca dechrystianizacja
współczesnego społeczeństwa
stanowi wymowny dowód, że ludzkie
życie, zawody i zajęcia społeczne,
często znajdują się daleko od
Kościoła i od zajęć właściwych
ludziom poświęconym ich służbie.

25. Otóż, moje Córki i moi Synowie —
jako część Bożej Opatrzności w
opiece nad Świętym Kościołem i w
zachowywaniu ducha Ewangelii —
od 2 października 1928 roku Pan
powierzył Opus Dei zadanie
ukazywania wyraźnie i
przypominania wszystkim duszom
przykładem Waszego życia i słowem,
że istnieje powszechne powołanie do
chrześcijańskiej doskonałości i że
można za nim podążać.



Pan chce, żeby każdy z Was, w
konkretnych okolicznościach
swojego własnego stanu w świecie,
starał się być święty: haec est enim
voluntas Dei, sanctificatio vestra[64];
albowiem wolą Bożą jest wasze
uświęcenie. Świętość często ukryta —
bez zewnętrznego blasku —
codzienna, heroiczna: jest po to, by
„współodkupiać” z Chrystusem, aby
„zbawiać” z Nim stworzenia, aby
porządkować z Nim ludzkie sprawy.

Bóg chce posłużyć się Waszą osobistą
świętością, poszukiwaną zgodnie z
duchem Dzieła, żeby ukazać
wszystkim w szczególny i prosty
sposób to, co Wy dobrze już znacie —
żeby wszyscy wierni, włączeni w
Chrystusa poprzez chrzest, byli
powołani do poszukiwania pełni
chrześcijańskiego życia.

26. Pan chce, żebyśmy byli Jego
narzędziami i pamiętali w praktyce
— również poprzez życie — że



powołanie do świętości jest
powszechne, nie zaś przeznaczone
wyłącznie dla nielicznych, ani dla
określonego stanu życia, ani że nie
jest w sposób ogólny uwarunkowane
porzuceniem świata. Każda bowiem
praca, każdy zawód może być drogą
świętości i środkiem apostolstwa.

Taka jest, Dzieci, nauka Boża. Nauka,
którą z trudem mogą zrozumieć ci,
którzy nie pojmują doskonałości
chrześcijańskiej ani kontemplacji
poza stanem zakonnym. Jest ona
jednak oparta na Piśmie Świętym i
Tradycji Kościoła, potwierdzona
doświadczeniem, którego dostarcza
nam nieustannie mimo naszej
ludzkiej małości życie Opus Dei.

27. Dzieło ma wyłącznie
nadprzyrodzony cel. Dlatego jest
częścią ducha osobistej wolności
każdego z jego członków. Dlatego też
nie wykluczamy z naszej pracy
nikogo, żadnej duszy, która chce



dzielić nasze wysiłki, choćby nie
miała naszej wiary.

Jak dobrze wiecie, w naszej
duchowej rodzinie nie ma
absolutyzmu.Podejmowane są
wszelkie środki ostrożności, żeby
tego uniknąć, dlatego zarząd jest
kolegialny. Niemniej jednak w
ramach Opus Dei, w sprawach
fundamentalnych nie będzie
możliwy żaden rozpad, nie będzie 
opiniones*. Jesteśmy consummati in
unum[65]: mamy krótki wspólny
mianownik, którym jest nauka
Kościoła, a w jej ramach
charakterystyczny duch Dzieła i
szczególny sposób prowadzenia
apostolstwa na ulicach, w
poszukiwaniu osobistej świętości i
świętości tych wszystkich, którzy nas
otaczają. Istnieje również ogromne
pole, bezbrzeżne morze, zawsze
zgodne z miejscem i z czasem, w
którym różne opinie są i nieustannie
będą sprawdzianem dobrego ducha i



przejawem tego, że w Opus Dei nie
ma ani tyranów ani niewolników.

Pan dał nam wystarczające światło,
żeby zrozumieć coś, co zaistniało w
historii ludzkości. Ten, kto został
zniewolony, na ogół później staje się
despotą. Niemniej jednak, w Dziele
musi istnieć pewien porządek. W
przeciwnym wypadku nasze Dzieło
nie mogłoby być narzędziem służby
duszom, żeby służyć Kościołowi, żeby
być wierne Magisterium Biskupa
Rzymu.

Ten porządek jednak, przeżywany z
najwyższym dobrowolnym
posłuszeństwem i wolnością, to —
uważam, że mnie zrozumiecie —
zdezorganizowana organizacja.
Dlatego, powtarzam jeszcze raz: w
kwestiach doczesnych i w kwestiach
teologicznych, które nie należą do
wiary, opinie są przyjmowane i
szanowane jako zdrowy przejaw
dobrego ducha.



28. Dzieło ma jeszcze trzy cechy:
radość, umiłowanie pracy i
umiłowanie ubóstwa. Bogu oddamy
to, co najlepsze, kultowi Bożemu —
który sprawujemy zwykle w małych
kaplicach — poświęcimy z wysiłkiem
uwagę, która uniemożliwia nam
poświęcenie Mu ofiary Kaina(wtedy,
kiedy mężczyzna będzie dawać w
podarunku ukochanej kobiecie jako
przejaw uczucia worek cementu i
trzy żelazne sztaby — jak Wam
powiedziałem, będziemy czynić to
samo z Naszym Panem, który jest w
niebie i w naszych Tabernakulach).

Nasza bieda, moje Dzieci, nie musi
być biedowaniem krzykliwym. Nasza
bieda jest okryta uśmiechem,
czystością ciała i czystością odzieży, a
przede wszystkim czystością duszy.
Nie spodziewajmy się w związku z
tym pochwały na ziemi, ale nie
zapominajmy owych słów św.
Mateusza: Pater tuus, qui videt in
abscondito, reddet tibi[66].



Dlatego staramy się zawsze żyć tym,
co jest naturalne w człowieku ze
zmysłem nadprzyrodzonym. Dlatego
będziemy mogli czynić Bożymi
sprawy ziemskie. Dlatego przyjęcie
naszego powołania nie jest dla nas
ofiarą ale dowodem wyboru z
miłości: redami te, et vocavi te
nomine tuo, meus es tu[67].

29. W ten sposób będzie można
powiedzieć o nas to, co psalmista
mówi o naszym Panu, Odkupicielu i
Wzorze: exsultavit ut gigas ad
currendam viam, kiedy jesteśmy tak
mali, a summo caelo egressio eius et
occursus eius usque ad summum eius;
weseli się jak olbrzym, co drogę
przebiega. Ono wschodzi na krańcu
nieba, a jego obieg aż po jego
kraniec; nec est qui se abscondat a
calore eius[68], i nic się nie schroni
przed jego żarem.

A kiedy zobaczymy cuda, które Pan
uczyni przez nasze ręce, w tak wielu



ludziach, którzy się do nas zbliżają,
nie będziemy się pysznili, ponieważ
w głębi naszego serca zabrzmi ten
werset psalmu: Tu es, Deus, qui facis
mirabilia: notam fecisti in populis
virtutem tuam[69]; Ty jesteś Bogiem
działającym cuda, objawiłeś ludom
swą potęgę.

W związku z tym, nolite itaque
errare, fratres mei dilectissimi: omne
datum optimum, et omne donum
perfectum, desursum est, descendens
a Patre luminum, apud quem non est
transmutatio nec vicissitudinis
obumbratio[70]; Nie dajcie się zwodzić,
bracia moi umiłowani! Każde dobro,
jakie otrzymujemy i wszelki dar
doskonały zstępują z góry, od Ojca
świateł, u którego nie ma przemiany
ani cienia zmienności.

30. Gdy będziecie żyli tą nauką
przekonacie się, że mówienie o niej
Wam już nie wystarczy. Będziecie
odczuwali potrzebę śpiewania z



miłości, jak ci młodzi, który chodzą
po ulicach i śpiewają serenady. Wy
jednak będziecie śpiewać o ludzkiej
miłości do tego, co Boskie i będziecie
się czuć jak stworzenia, o których
mówi Ezechiel opisując
Ewangelistów Pana: ibant et
revertebantur in similitudinem
fulguris coruscantis[71]; będziecie
biegać po świecie tam i z powrotem
niczym błyskawice.

Duch Święty sprawia, że nasza
Matka, Kościół Jezusa Chrystusa,
żywa i zawsze aktualna
rzeczywistość — współczesna i
dawna — nieustannie jest wierna
bogatemu i dobrze strzeżonemu
depozytowi, który został jej
powierzony. Siłę niezbędną do
odnowienia swojej młodości i
znalezienia sposobu przekazywania
w zależności od czasu —
dostosowując się do języka ludzi,
rozumiejąc ich mentalność —
chrześcijańskiego przesłania do



wszystkich dusz: nova et vetera,
dilecte mi, servavi tibi[72]; nowe i stare,
którem tobie, miły mój! zachowała,
czytamy w Pieśni nad pieśniami.

W Ewangelii natomiast jest napisane,
że omnis scriba doctus in regno
caelorum similis est homini
patrifamilias, qui profert de thesauro
suo nova et vetera[73]; każdy uczony w
Piśmie, który stał się uczniem
królestwa niebieskiego, podobny jest
do ojca rodziny, który ze swego
skarbca wydobywa rzeczy nowe i
stare.

31. Nasz duch jest więc tak stary jak
Ewangelia — zawsze Wam to
mówiłem — i podobnie jak
Ewangelia nowy. Sama natura
naszego powołania, nasz sposób
poszukiwania świętości i pracy dla
Królestwa Bożego sprawia, że
mówimy o rzeczach Bożych tym
samym językiem co ludzie; mamy te
same zdrowe nawyki, które oni mają;



dzielimy ich tę samą uczciwą
mentalność; patrzymy na Boga -
powiedziałbym - z tego samego
świeckiego punktu widzenia, z
którego stawiają lub mogą stawiać
transcendentalne problemy swojego
życia: nigdy nie można być
lodowatym modelem, który można
podziwiać, ale nie kochać.

Przychodzimy więc, aby wraz z
nowym zapałem zebrać skarb
Ewangelii i zanieść go do każdego
krańca ziemi. Ale nie przychodzimy
niczego rewolucjonizować. Pijemy
stare dobre wino autentycznej
doktryny katolickiej, szanując i
kochając wszystko, co Pan
przekazywał przez wiele stuleci w
służbie swojego Świętego Kościoła.

32. Spiritus ubi vult spirat, et vocem
eius audis, sed nescis unde veniat aut
quo vadat[74]; Wiatr wieje tam, gdzie
chce i szum jego słyszysz, lecz nie
wiesz, skąd przychodzi i dokąd



podąża. To było moje życie — piszę
to ze wzruszeniem i z wdzięcznością
Bogu, zdając sobie sprawę, że jestem
biednym grzesznikiem — od wielu
lat. Długi czas, zanim Pan, wylewając
obfitą łaskę - byłem wtedy sam,
jedynie z bagażem moich dwudziestu
sześciu lat i mojego dobrego humoru
- wyraźnie wezwał mnie do pracy w
Jego Dziele, z dobrze określonym
powołaniem.

Dzieło rozwija się w oparciu o
modlitwę. Moją modlitwę (i moje
nędze), która w oczach Boga jest siłą,
jakiej wymaga pełnienie Jego Woli.
Także modlitwę wielu dusz —
kapłanów i świeckich, młodych i
starych, zdrowych i chorych — do
których zwracam się mając pewność,
że Pan ich wysłucha, skoro modlą się
w określonej intencji, którą na
początku znałem tylko ja. Oprócz
modlitwy, ci którzy idą ze mną
podejmują też umartwienie i pracę.



To jest nasza jedyna i potężna broń
do walki.

W ten sposób Dzieło wzrasta i
realizuje się we wszystkich
środowiskach: w szpitalach i na
uniwersytecie, w katechezach w
najbardziej potrzebujących
dzielnicach, w domach i miejscach
spotkań ludzi, pośród ubogich,
bogatych i ludzi najróżniejszego
stanu, żeby przekazać wszystkim
przesłanie, które powierzył nam Bóg.

33. Misja, którą Dzieło postanowiło
wypełnić bezpośrednio, hojnie,
szczerze, bez podstępów, bez
uciekania się - jeśli mogę podać
przykład - do ciągłego skakania w
poszukiwaniu najgorętszego słońca
lub najbogatszego i najbardziej
kolorowego kwiatu: słońce jest w
nas, a praca jest wykonywana - tak
jak powinna - na ulicy i jest
skierowana do wszystkich.



W tych początkowych latach byłem
przepełniony głęboką wdzięcznością
Bogu. A równocześnie myślę, moje
Dzieci, o tym, jak wiele pozostaje
nam do zrobienia, żeby zasiać we
wszystkich krajach, na całej ziemi,
we wszystkich porządkach ludzkiej
działalności, to katolickie i
uniwersalne ziarno, które Opus Dei
przyszło szerzyć.

Dlatego nadal polegam na modlitwie,
umartwieniu, pracy zawodowej i
radości wszystkich, nieustannie
odnawiając moją ufność w Panu: 
universi, qui sustinent te, non
confudentur[75]; Nikt bowiem, kto
Tobie ufa, nie doznaje wstydu.

34. Moje Dzieci, proszę Was, żebyście
zawsze i nieustannie jednoczyli się z
moimi intencjami, napełniając się
również ufnością, gdy
przygotowujecie się do dalszej pracy
z odnowioną młodością na rzecz
rozwoju Dzieła: qui replet in bonis



desiderium tuum, renovabitur ut
aquilae iuventus tua[76]; dlatego że
Nasz Bóg uczyni płodną
rzeczywistością pragnienia, które
złożył w naszych sercach i zawsze
będzie mocne i młode nasze
duchowe zadanie na ziemi.

Pan oczekuje od Was i ode mnie,
żebyśmy radośnie wdzięczni za
powołanie, które Jego nieskończona
dobroć złożyła w naszych duszach,
tworzyli wielką armię siewców
pokoju i radości na drogach ludzi, w
taki sposób, że wkrótce niezliczone
dusze, będą mogły powtarzać z nami:
cantate Domino canticum novum;
cantate Domino omnis terra[77];
Śpiewajcie Panu pieśń nową,
śpiewajcie Panu, wszystkie krainy!

My, dzieci Boga w Jego Dziele, czując
szczerze Boże synostwo i żyjąc nim,
zjednoczeni mocnymi więzami
braterskiej miłości, będziemy mogli z
łatwością być — już Wam to



powiedziałem —zorganizowaną
dezorganizacją apostolską w świecie,
ciągłą transfuzją chrześcijańskiej siły
życiowej w krwiobieg społeczeństwa.

35. Pan chce, żebyście sami, z
osobistym apostolstwem każdego z
Was albo zjednoczeni z innymi
ludźmi — być może oddalonymi od
Boga a nawet nie będącymi
katolikami ani chrześcijanami —
planowali i realizowali w świecie
wszelkiego rodzaju pogodne i piękne
inicjatywy, tak zróżnicowane jak
oblicze ziemi oraz uczucia i
pragnienia ludzi, którzy ją
zamieszkują, które przyczyniają się
do duchowego i materialnego dobra
społeczeństwa i mogą stać się dla
wszystkich okazją do spotkania z
Chrystusem, okazją do świętości.

W każdym razie wielkim środkiem,
jaki macie do dyspozycji, aby
prowadzić taką czy inną formę
apostolstwa - każdy na własną rękę



lub zjednoczony z innymi ludźmi -
jest wasza praca zawodowa. Dlatego
tak często powtarzałem wam, że
powołanie zawodowe każdego z nas
jest ważną częścią powołania
Bożego. Apostolat, który Dzieło
prowadzi w świecie, będzie zawsze
aktualny, nowoczesny, konieczny:
ponieważ tak długo, jak długo będą
istnieć ludzie na ziemi, będą istnieć
mężczyźni i kobiety, którzy pracują,
którzy mają pewien zawód -
intelektualny lub fizyczny - którzy
będą powołani do uświęcania i
wykorzystywania swojej pracy do
uświęcania siebie i prowadzenia
innych do traktowania Boga z
prostotą.

Wasza praca, Wasze apostolstwo —
które z konieczności musi być bardzo
prozelickie* jak w przypadku
pierwszych chrześcijan —
przyciągnie ludzi chętnych do pracy,
z męstwem, z mocnymi nerwami, z
silnym duchem, raczej stałym niż



błyskotliwym, odważnym, szczerym,
miłujących wolność i — dlatego —
zdolnych do życia naszym
powołaniem. Zdolnych być Opus Dei
w swoim życiu, w swojej pracy. I to
pomimo tego, że możliwość bycia
szczęśliwym w przyjaźni z Bogiem i
prowadzenia życia pełnego 
poświęcenia i służby nigdy nie
przeszła im przez myśl - często
dlatego, że żyją w szlacheckim stylu.

36. Liczne są, dobrze to wiecie z
osobistego doświadczenia, drogi
Bożego miłosierdzia. Do Dzieła
muszą przyjść ludzie wszystkich
narodów, wszystkich ras i wszystkich
języków, młodzi i starzy, bezżenni i
żyjący w małżeństwie, zdrowi i
chorzy: każdy, aby zająć miejsce,
wyznaczone przez Wolę Bożą; każdy,
aby skorzystać z okazji— niezwykle
szczególnej łaski — którą oferuje mu
dobroć Naszego Pana.



Myśląc o tej drodze mającej posmak
pierwotnego chrześcijaństwa, które
Bóg wzbudził, żeby odnowić w tak
cudownie prosty sposób cuda łaski w
życiu tak wielu dusz, z radością
odczytując powoli na nowo to, co
pisał św. Justyn, tak zdumiony wobec
podziwu godnej mocy Ewangelii.

My, którzy przedtem mieliśmy
upodobanie w rozwiązłości — mówi
— teraz lgniemy tylko do czystości.
My, którzy oddawaliśmy się sztukom
magicznym, teraz poświęcamy się
dobremu i odwiecznemu Bogu. My,
którzy miłowaliśmy ponad wszystko
pieniądze i przyrost naszych dóbr,
obecnie nawet to, co mamy, oddajemy
dla dobra wspólnego i z tego
oddajemy część każdemu, kto jest
potrzebujący. My, którzy
nienawidziliśmy się wzajemnie i
raniliśmy się, oddzieleni różnymi
sposobami życia, nie dzieliliśmy domu
z tymi, którzy nie byli tej samej rasy,
obecnie, po przyjściu Chrystusa,



żyjemy wszyscy razem i prosimy za
naszych nieprzyjaciół i próbujemy
używać perswazji w stosunku do tych,
którzy prześladują nas
niesprawiedliwą nienawiścią, w tym
celu, żeby, żyjąc zgodnie z braterskimi
radami Chrystusa, mieli dobrą
nadzieję osiągnięcia razem z nami
tych samych dóbr, których my
oczekujemy od Boga, suwerena
wszystkiego[78].

37. Każdy może być członkiem
Dzieła, jeżeli Bóg go powoła. Jego
powołanie nie musi oznaczać żadnej
zmiany stanu i w związku z tym
żadnej wewnętrznej zmiany. Każdy
pozostanie w miejscu, które zajmuje
w świecie ze swoją pracą, swoją
mentalnością, swoimi obowiązkami
stanu, swoim zawodowym
zaangażowaniem, swoimi
obowiązkami wobec społeczności i
swoimi relacjami społecznymi,
dlatego że wszystkie te relacje są



środkami pracy apostolskiej
chrześcijanina.

Dzieło Boże nada mu swojego
szczególnego nadprzyrodzonego
ducha — swoją specyficzną ascezę —
i odpowiednią formację doktrynalną
w tym celu, aby mógł się uświęcać i
realizować Opus Dei właśnie w tej
samej ludzkiej rzeczywistości i za jej
pośrednictwem.

Jednakże w ramach tej koniecznej
jedności ducha i formacji każdy
członek Dzieła działa w świecie — w
swojej doczesnej działalności o
charakterze zawodowym,
kulturalnym, politycznym,
społecznym i tak dalej — z pełną
wolnością i w związku z tym z
osobistą odpowiedzialnością —
odpowiedzialnością całkowitą i
wyłączną, którą każdy przyjmuje
jako logiczną konsekwencję
absolutnej wolności opinii i działania



w ramach granic wiary i moralności
Jezusa Chrystusa.

38. Teologiczny i apostolski fakt
istnienia Dzieła jest zatem tak
szczególny i tak odmienny od
narodzin powołania zakonnego i
stanu życia, który takie powołanie ze
sobą niesie, że z pewnością żadna
osoba, która pragnie zostać przyjęta
do Opus Dei, nie pomyślałaby
wcześniej o oddaniu się Bogu w
stanie zakonnym ani o pójściu do
seminarium. Dlatego słusznie
możemy twierdzić, że nie
odwracamy nikogo od żadnej z tych
dróg.

Dzieło nie ma ani nie powinno mieć,
chociaż uznajemy je u innych,
mniejszych seminariów lub szkół
apostolskich, w których matki, pełne
dobrych pragnień - świętych
pragnień - wychowują swoje dzieci
od najmłodszych lat, aby sprawdzić,
czy żyjąc w szczególnie



odpowiednim środowisku,
powołanie kapłańskie lub powołanie
zakonne może się w nich zakorzenić.

Ci, którzy proszą o przyjęcie do
Dzieła — ponieważ są już
wystarczająco dorośli — robią to z
wyraźną znajomością osobistego
oddania, jakie zakłada powołanie do
Opus Dei, oraz szczególnej
apostolskiej misji, jaką mają
realizować.

Ubiegają się o przyjęcie, po
powolnym i wolnym dojrzewaniu;
podejmują decyzję w sumieniu, z
odpowiedzialną zdolnością i
świadomością swojej wolności do
decydowania, czy chcą, czy nie; po
zrozumieniu obowiązków, które
nabywają, przyjmując szczególne
powołanie Boga w Jego Dziele.

39. Nikomu bardziej niż nam nie
zależy na tym, aby do Opus Dei
przychodzili tylko ci, którzy
naprawdę mają to szczególne Boże



powołanie i którzy chcą oddać się i
wytrwać w całkowitej wolności:
ponieważ jest to najlepsza
gwarancja, że z pomocą łaski Bożej
będą skuteczni.

Jednocześnie dobrze wiecie, że jest
rzeczą właściwą naszemu duchowi
widzieć z radością rodzenie się wielu
powołań do seminariów i rodzin
zakonnych. Ponadto dziękujemy
Bogu, że wiele z tych powołań jest
owocem pracy formacji duchowej i
doktrynalnej, którą prowadzimy
wśród młodzieży: ożywiając
atmosferę wokół nas w sposób
chrześcijański, czyniąc ją bardziej
nadprzyrodzoną i apostolską,
ochoczo promujemy dla wszystkich
instytucji Kościoła większą liczbę
dusz.

40. Postępujemy ze szczególną
ostrożnością, jeśli chodzi o
powołania do stanu zakonnego. Od
pierwszej chwili założenia Opus Dei



postrzegałem Dzieło jako instytucję,
której członkowie nie mogą być
zakonnikami, ani żyć ad instar
religiosorum - na sposób zakonników
- ani być w jakikolwiek sposób
utożsamiani z zakonnikami.

Postępuję zaś w ten sposób, nie z
powodu braku szacunku do
zakonników, których miłuję i czczę
ze wszystkich moich sił. Miłuję ich
tak bardzo, moje Dzieci, że mogę
powtarzać z całkowitą szczerością,
odnosząc się do tych dusz, słowa św.
Pawła do wiernych z Filippi: testis
enim mihi est Deus, quomodo cupiam
omnes vos in visceribus Iesu Christi[79];
albowiem Bóg jest mi świadkiem, jak
gorąco tęsknię za wami wszystkimi
ożywiony miłością Chrystusa Jezusa.

Czcimy i szanujemy głęboko
powołanie kapłańskie i zakonne i
całą ogromną pracę, jaką zakonnicy
wykonywali i będą wykonywać w
służbie Kościołowi. Dlatego nie



będzie moim dobrym synem ten, kto
nie miałby tego ducha.

Równocześnie jednak powtarzamy,
że nasze powołanie i nasza praca —
dlatego że jest to zaproszenie do
trwania w świecie i dlatego że nasze
apostolskie zadania odbywają się w
ramach działalności świeckiej i z
poziomu działalności świeckiej —
różnią się całkowicie od powołania
zakonnego i pracy powierzanej
zakonnikom.

41. Oddaliście się Panu dokładnie
pod warunkiem, że nie zmienicie
swojego statusu - że nie jesteście
zakonnikami ani osobami
przyrównanymi do zakonników - że
pozostaniecie pośród świata w
doskonałej komunii życia i pracy z
innymi wiernymi z ludu Bożego,
którzy są wam równi.

Praca, którą wkładamy w dzieło,
mentalność i środki, przy pomocy
jakich ją realizujemy, czy



okoliczności, w jakich ją
wykonujemy, oraz szczególna
formacja i asceza, które
przygotowują nas do tej pracy to
sprawy, których nie można znaleźć w
teologicznym i prawnym podejściu
państwa religijnego.

42. Nasza praca różni się również od
tej, którą zwykle wykonują inni
świeccy, w stowarzyszeniach lub
ruchach różnego rodzaju,
promowanych mniej lub bardziej
bezpośrednio przez zwykłą
hierarchię Kościoła, zakony lub
zgromadzenia zakonne.

Są stowarzyszenia lub ruchy, w
których nie wymaga się pełnego
poświęcenia realizacji apostolstwa.
Ze słabą więzią, niemal nie istniejącą
albo praktycznie żadną, która bardzo
słabo łączy członków ze
stowarzyszeniem. Czasem brakuje
tam głębi — nie potrzebują większej
surowości i ciągłości formacji



ascetycznej i doktrynalnej, która
faktycznie jest im niezbędnie
konieczna do tych celów.

Ale nawet gdyby posiadali wszystkie
te rzeczy, brakowałoby im zawsze
tego głębokiego i całkowitego
związku między pracą zawodową a
pracą apostolską. Związek ten
zasadniczo charakteryzuje
szczególne powołanie i szczególne
wymogi ascetyczne członków Dzieła.
Praktyczną konsekwencją tego
związku jest fakt, że ani Opus Dei,
ani jego członkowie nie potrzebują
pieniędzy od nikogo, ponieważ
utrzymują się z owoców pracy
zawodowej, natomiast na dzieła
apostolskie, które prowadzimy, jest
im niezbędna do ich dobrego
rozwoju hojna współpraca katolików
albo innych osób, które swoją
modlitwą, pracą albo pieniędzmi
wzmacniają jej skuteczność.



43. W tym miejscu wydaje mi się
właściwe, aby skomentować w
szczególności niektóre powody, które
mogą wyjaśniać - a nie
usprawiedliwiać - stanowisko
niektórych ludzi, którzy być może nie
starają się zrozumieć naszej drogi
lub okazują się niezdolni do jej
zrozumienia. W ten sposób, nawet
jeśli w nieco negatywny sposób,
pewne stwierdzenia, które definiują
naszą duchowość i nasze zadanie
apostolskie, staną się jaśniejsze.

Ci, którzy są przyzwyczajeni do
chwalenia tego, co sztuczne, do
czerpania przyjemności z rzeczy
rzadkich lub fałszywych i do
ignorowania piękna tych, które są
cenne i prawdziwe - uważają kwiaty
za piękniejsze, jeśli nie są naturalne:
kto nie słyszał, jak mówi się o
świeżych i pachnących różach, jak
piękne są, wyglądają jak szmaty? -
nie odkryją łatwo w dziełach
apostolskich tego, co jest owocem,



cudownym, ale prostym, łaski Bożej,
Jego zwykłej opatrzności oraz
ciężkiej i szlachetnej pracy ludzkiej.

Jeśli są przyzwyczajeni do
wykonywania pracy w sposób
widowiskowy, z robieniem hałasu - z
obfitością fajerwerków - to
usposobienie umysłu, które być może
trwa przez wieki, mogło
ukształtować w nich osobliwą
świadomość i mentalność
sprawiającą, że nie są w stanie
zobaczyć, że inni ludzie nie używają
fałszywych manier ani podstępów, że
postępują w całej prostocie i
naturalności, może naiwnie, ale za to
pokornie.

44. Jeśli są powierzchowni i są
przyzwyczajeni do zniekształcania, z
lekkością i bezmyślnością,
uzasadnionego znaczenia, które w
jakichś konkretnych powołaniach
mogą mieć elementy godne
szacunku, ale nie są niezbędne do



prawdziwego poszukiwania
doskonałości chrześcijańskiej -
kolory i formy habitu, długie i
uroczyste ceremonie, sznury, pasy,
krucyfiksy na ramieniu lub na piersi,
medale w zasięgu wzroku itp. Są to
znaki, w których często przejawia się
pewien klasycyzm, nad którym
Kościół niejednokrotnie ubolewał,
nadając im wielkie znaczenie, ci
ludzie – podkreślam - będą wątpić w
obecność prawdziwej drogi
świętości, jeśli zauważą absolutny
brak któregokolwiek z tych
tradycyjnych elementów.

W naszym wypadku, moje Dzieci,
brakuje natomiast wszystkich tych
elementów. Nawet nie ma ani nie
powinno być żadnego skrótu nazwy
Dzieła, po prostu dlatego, że nie
mamy nic wspólnego ze stanem
zakonnym. Jesteśmy zwykłymi
obywatelami, równymi innym
obywatelom.



Jeżeli nie wiedzą, co oznacza
całkowite poświęcenie się jakiejś
poważnej pracy zawodowej,
świeckiej nauce, będą bardzo dalecy
od możliwości docenienia zakresu i
zasięgu apostolskiej pracy, jakiej Bóg
żąda od członków Dzieła, i sposobu,
w jaki powinni ją wykonywać.

Jeżeli są przyzwyczajeni do
wykorzystywania Kościoła dla swojej
osobistej próżności, do rozkazywania
bez ograniczeń, do panowania nad
wszystkim, z zasady będą wrogami
każdego dzieła, w którym ich
pragnienie dominacji jest słusznie
ograniczone, ponieważ uznają to za
atak na ich autorytet, a być może
także na ich interesy ekonomiczne

45. Nie może nas również dziwić,
moje Dzieci, choćby potwierdzenie
tego było bolesne, że są tacy, którzy
nieświadomie tworzą naturalne
środowisko osób, o których właśnie
wspomniałem, dając się ponieść



potocznym wyrażeniom (które
trzeba odrzucić, dlatego że
ograniczają Boże działanie i
żywotność Kościoła i stawiają im
warunki), i posługują się
uprzedzeniami, rodzącymi się z
błędu czy złej doktryny.

Te inne osoby, do których teraz się
odnoszę, choćby były uczciwe, nie
zdołają dostrzec prawości i
prawomocności horyzontu o
szlachetnych aspiracjach, tak
otwartego przed ich oczami jak ten,
który oferuje Dzieło. Choćby te osoby
były dobre, nie odeprą
jednostronnych lub błędnych
informacji niesionych przez pozornie
szanowanych ludzi. Choć niezdolni
do czynienia zła, nie czynią dobra ze
strachu przed potężnymi. Choć
bystrzy, a nawet uczeni, nie
dostrzegają skuteczności służby Bogu
i Jego Kościołowi, która rozwija się w
ich obecności, ani doktryny



teologicznej, która leży u jej podstaw,
ani normy prawnej, której wymaga.

46. Wszystko to, moje Córki i moi
Synowie, nie ma żadnego znaczenia.
Jeżeli chciałem zrobić tutaj ten wtręt,
żeby odnieść się do tych trudności, to
tylko dlatego, że rozważanie ich
pomaga nam — poprzez kontrast —
lepiej nakreślić charakterystyczne
cechy naszego ducha. Poza tym
módlcie się z synowską ufnością w
naszym Ojcu Bogu, przebaczajcie
wszystkim i czekajcie.

Kiedy Niebo osądzi, że nadeszła
właściwa godzina, to sprawi, że
otworzymy — w organizacji
apostolatu w Kościele — kanał, przez
który popłynie potężna rzeka, jaką
jest Dzieło. W obecnych
okolicznościach nie ma ona jeszcze
odpowiedniego koryta, w którym
mogłaby się przemieszczać. Będzie to
mozolne, ciężkie i trudne zadanie.
Trzeba będzie pokonać wiele



przeszkód, ale Pan nam pomoże,
ponieważ wszystko w Jego Dziele jest
Jego Wolą.

Módlcie się. Żyjcie zjednoczeni z
moją nieustanną modlitwą: Domine,
Deus salutis meae: inclina aurem
tuam ad precem meam[80]. Mówcie ze
mną: Panie, Boże, Zbawco nasz,
wysłuchaj naszej modlitwy. Niechaj
nigdy nie zabraknie Wam głębokiego
przekonania, że wody popłyną
między górami: inter medium
montium pertransibunt aquae[81]. Są
to Boże słowa: popłyną wody.

Tymczasem zróbcie postanowienie,
aby wcielić w życie, tak jak ja to
zrobiłem, zaproszenie, które
niedawno otrzymałem w Burjasot*,
podczas kilku dni głoszenia grupie
studentów uniwersytetu - niektórzy z
was są już moimi dziećmi - którzy
przygotowywali się do poprawy
swojego życia chrześcijańskiego. Na
drzwiach z radością przeczytałem



napis: każdy podróżnik musi podążać
własną drogą. To jest to, co musimy
robić, starać się coraz gorliwiej, aby
dobrze poznać konkretną drogę, na
którą przyprowadził nas Bóg, nasz
Pan, i wiernie nią podążać.

47. Pogłębiając znajomość naszego
powołania, rozważając wartość i
możliwości tego naszego
szczególnego sposobu niesienia
ewangelicznego przesłania ludziom,
rzuca się w oczy, moje Córki i moi
Synowie, że całe Dzieło jest
odpowiednikiem wielkiej katechezy,
prowadzonej w sposób żywy, prosty i
bezpośredni w sercu społeczeństwa
świeckiego.

Prawdziwie potrzebny jest ten
apostolat doktrynalny, nawet w
grupach społecznych i w krajach o
starej tradycji chrześcijańskiej, gdzie
ignorancja religijna rośnie z dnia na
dzień. Można powiedzieć, że
największym wrogiem Boga -



ponieważ kocha się Boga po
poznaniu Go - jest ignorancja: źródło
tak wielu zła i wielka przeszkoda dla
zbawienia dusz.

To, co mówi nam Pismo — nawet nie
słyszeliśmy, że istnieje Duch Święty[82]

— to wciąż żywy obraz braku
wyraźnej nauki w umyśle wielu
ludzi, wielu chrześcijan: osób słabo
wykształconych i tych, które cieszą
się sławą mędrców w naukach
humanistycznych, ludzi
posiadających prestiż, w swoim
zawodzie albo którzy pełnią funkcje
związane z władzą.

Wraz z ignorancją rodzi się
natomiast zamieszanie, wspierane
poza tym wszystkimi środkami
komunikacji ustnej i pisemnej —
środkami szybkimi,
powierzchownymi — przez wrogów
Kościoła albo przez osoby
nieroztropne, poprzez inicjatywy,
wyrażenia i zwyczaje, pozornie



nieszkodliwe, ale które zawierają
błąd albo prowadzą do błędu.

48. Tak jak pomaganie chorym,
biednym jest materialną jałmużną,
tak pomaganie biednym w doktrynie
jest również jałmużną: duchową
miłością, którą musimy rozdawać w
odpowiednim czasie, z pełnymi
rękami.

Zdrowa nauka musi być przekazana,
aby utopić zło w obfitości dobra.
Prawda nie może być artykułem
luksusowym[83]*. Trzeba obficie siać
pośród wiernych dobrą naukę,
pewną doktrynę — z przekonaniem,
że to co proponuje Magisterium jako
prawdę wiary, pozostanie
niewzruszone — dopuszczając
wolność i ucząc jej w odniesieniu do
tego, co podlega opinii.

Trzeba ją siać, moje Dzieci, z
jasnością, bez dwuznaczności,
dlatego że nie możemy pozwolić,
żeby rządził praktyczny sceptycyzm



— prawda jest jedna. Przy pomocy 
daru języków — zwykle mówię Wam
to, wspominając z radością przyjście
Ducha[84] — że umie się zawsze
dostosować do warunków, do
zdolności i do wykształcenia tego, kto
słucha, i że jest owocem
odpowiedniego przygotowania tego,
kto mówi, oraz miłości i wiary, z jaką
realizuje to zadanie apostolskie[85].

49. Dzieło odpowiada na wasze
pragnienie ciągłego dokształcania
się, na wasz zapał do nauki,
zapewniając wam, w stopniu i w
sposób wymagany przez osobiste
okoliczności każdego z was,
dokładną znajomość dogmatów i
moralności, Pisma Świętego i liturgii,
historii i prawa Kościoła, abyście
mogli łatwiej podnieść waszą ludzką
wiedzę na poziom nadprzyrodzony i
przekształcić ją w narzędzie
apostolstwa.



Musicie jednak nabyć również
odpowiednie przygotowanie
zawodowe — każdy takie, jakie jest
właściwe dla jego zajęcia w
społeczeństwie, jego pracy
umysłowej lub fizycznej — żeby móc
skutecznie realizować to apostolstwo
doktryny za pośrednictwem Waszej
osobistej działalności, Waszej
codziennej pracy.

Praca nie będzie mogła być
uświęcana, jeżeli nie wykonuje się jej
też z ludzką doskonałością. I bez tej
ludzkiej doskonałości z trudem —
żeby nie powiedzieć: w ogóle —
będzie można osiągnąć niezbędny
prestiż zawodowy, katedrę, z której
będzie się uczyć innych uświęcania
tej pracy i dostosowania życia do
wymogów wiary chrześcijańskiej.

50. Konieczne jest zatem
zapewnienie wszelkich niezbędnych
środków, aby osiągnąć dobre
wykształcenie zawodowe i zapewnić



jego rozwój. Mamy te same prawa i
te same możliwości, co każdy inny
obywatel: udajemy się do instytucji
edukacyjnych, publicznych lub
prywatnych, które oferują
maksymalne gwarancje zapewnienia
dobrego przygotowania
kulturowego, czy to do pracy
intelektualnej, czy do wykonywania
zawodu fizycznego.

Temu, kto ma szansę zostać
uczonym, nie wybaczymy, jeśli nim
nie zostanie*. Nie trzeba jednak, ani
nie jest to konieczne, żebyście
wszyscy byli uczonymi. Trzeba
natomiast, żeby wszyscy członkowie
Opus Dei byli wykształceni,
kompetentni w swojej pracy
zawodowej, i posiadali wśród swoich
kolegów reputację wynikającą z
prawości i wiedzy albo umiejętności.

51. Coepit Iesus facere et docere[86],
począł Jezus czynić i uczyć. Musicie
uczyć, moje Dzieci, przykładem.



Ludzie uwierzą w Waszą naukę,
kiedy zobaczą Wasze dobre
uczynki[87], Wasz sposób działania.
Dobry przykład zawsze pociąga.
Jednakże, żeby był on skuteczny,
musi być konsekwencją prostoty i
naturalności, z jaką członkowie
Dzieła umieją żyć tym, czego
nauczają.

Jest to potwierdzenie przedstawiane
przez zwyczajnych chrześcijan, w
uczciwym i odpowiedzialnym
wykonywaniu danego zawodu lub
zajęcia, w wiernym spełnianiu
wszystkich obowiązków
obywatelskich, w korzystaniu — co
również jest obowiązkiem — ze
wszystkich swoich praw, w sposobie
stawiania czoła i rozwiązywania
codziennych problemów i trudów
życia w świecie. Jednym słowem,
poprzez wszystkie swoje ludzkie
relacje, inspirowane i przeżywane po
chrześcijańsku, z nadprzyrodzoną



motywacją, z miłości do Boga i
bliźniego.

Ponieważ jest to przykład, który
członek Dzieła musi dać z daleka,
może nigdy nie zwróci na siebie
uwagi. Jednakże ten, kto się do niego
zbliży, ten, kto będzie z nim obcował,
szybko będzie mógł powiedzieć: tutaj
jest Chrystus. Dlatego że będzie
poruszany przez ten Christi bonus
odor[88], który wydziela woń duszy w
ciągłym obcowaniu z Panem.

52. Członkowie Opus Dei — każdy na
swoim miejscu, na swoim
stanowisku pracy — muszą dawać
szczerze, bez podstępów i sztuczek,
chrześcijańskie światło, jakiego
oczekują ludzie i ulica, dlatego że
jesteśmy dla ulicy i dla ludzi.

Gest, spojrzenie, sposób mówienia,
sposób patrzenia i robienia rzeczy,
obcowanie z innymi i ogółem całe
życie i zachowanie członków Dzieła,
powinny iść w towarzystwie tej



prostoty, która rodzi się z bycia
równymi innym ludziom. W dniu, w
którym inni pomyśleliby błędnie, że
nie jesteśmy jak oni, ulica i naród
staliby się dla nas bezużyteczni: nie
moglibyśmy służyć duszom.

53. Natomiast będzie to możliwe,
kiedy Kościół będzie prawdziwie i po
prostu obecny we wszystkich
zadaniach ludzi. Osobistym
świadectwem swoich córek i synów,
zwykłych świeckich — którzy nie są 
braciszkami ani nie zachowują się
jak braciszkowie — którzy czynią
żywą i skuteczną obecność
chrześcijańskiego przesłania.

Apostolstwo przykładu
realizowanego z mentalnością
świecką*, za pośrednictwem osób,
które żyją ze swojej pracy, i którzy
nie oznaczają w związku z tym
żadnego ekonomicznego obciążenia
dla Kościoła, któremu służą hojnie,
nie oczekując żadnego rodzaju



ludzkiego wynagrodzenia ani
rekompensaty.

Musicie żyć, musicie wykonywać
Wasze zadanie, z prawością i
szlachetnością ludzi, którzy w swoim
działaniu posługują się swoim
statusem obywateli i swoim
przygotowaniem zawodowym, nie
zaś swoim katolicyzmem czy
uciekaniem się do imion Świętych
albo do przymiotnika katolicki. Z
nadprzyrodzoną radością i ludzkim
optymizmem tych, którzy są głęboko
przekonani, że chrześcijaństwo nie
jest religią negatywną i zaniedbaną,
ale radosną afirmacją we wszystkich
środowiskach świata: jedyną
doktryną, w której wszystkie
szlachetne przypadki ziemskiego
życia znajdą mocny fundament i
pewny postęp.

54. Wspierając się tym przykładem
szczerej i skutecznej
bezinteresowności — w możliwy



sposób, ożywiany nieustannym
obcowaniem z naszym Ojcem
Bogiem, przez nasze ufne
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny, przez miłość do Kościoła i
Biskupa Rzymu, przez modlitwę i
umartwienie — musicie starać się
kultywować przyjaźń z Waszymi
kolegami po fachu, z osobami, z
którymi z jakiegokolwiek innego
powodu musicie obcować.

Będziecie postępować w ten sposób,
moje Córki i moi Synowie, z
pewnością nie po to, żeby
wykorzystywać przyjaźń jako taktykę
społecznego oddziaływania. To
sprawiłoby, że miłość straciłaby
wewnętrzną wartość, którą posiada.
Ma to być natomiast wymóg —
pierwszy, najbardziej bezpośredni —
ludzkiego braterstwa, jakie my,
chrześcijanie, mamy obowiązek
wspierać wśród ludzi, bez względu
na to, jak różnią się między sobą.



Równocześnie zaś, z miłości do Boga,
dlatego że przyjaźń ułatwia zaufanie
i w ten sposób umożliwia
apostolstwo doktryny, zbliżanie do
Pana tych dusz, tych przyjaciół,
których dobra pragniemy.

55. Będą nawet tacy, którzy jak
Nikodem — który przyszedł nocą do
Jezusa[89] — będą poszukiwali w tej
dyskretnej szczerości przyjaźni,
ukrytej przed niedyskretną
ciekawością ludzi, sposobu
przezwyciężania ludzkich względów
i poszukiwania prawdy Bożej, której
pragnie w swoim wnętrzu.

Można słusznie powiedzieć, moje
umiłowane Dzieci, że największy
owoc pracy Opus Dei jego członkowie
osiągają osobiście — apostolstwem
przykładu i lojalnej przyjaźni w
stosunku do swoich kolegów po
fachu: na uczelni albo w fabryce, w
biurze, w kopalni lub w polu.



Jest to praca promieniująca na
innych, praca przykładu i doktryny,
stała, pokorna, milcząca. Jednakże
niezwykle skuteczna, której owoce z
trudem mogą odzwierciedlać
statystyki.

56. Ta praca apostolska jest tak
ludzka, że - dla tych, którzy nie
rozumieją nadprzyrodzonego
charakteru naszego Bożego
powołania, tak ściśle związanego z
wykonywaniem pracy zawodowej,
lub dla tych, którzy myślą, że aby
całkowicie poświęcić się Bogu, muszą
przestać być zwykłymi ludźmi - może
sprawiać wrażenie, że członkowie
Dzieła są rzadcy, właśnie dlatego, że
nie są rzadcy: ponieważ są tak
normalni, tak równi we wszystkim
swoim współobywatelom, swoim
towarzyszom w ich zawodzie lub
zawodzie.

Istotnie, członkowie Dzieła żyją,
ubierają się i pracują zgodnie ze



społeczną pozycją, którą każdy
zajmuje w związku ze swoją pracą.
Mają naturalną zdolność
dostosowywania się jak pozostali
obywatele do słusznych wymogów i
okoliczności otoczenia, z prostotą i
szczerością zachowania. To znaczy,
zewnętrznie zachowują się jak
pozostali chrześcijanie, tak samo jak
by się zachowywali, gdyby nie
należeli do Dzieła.

57. Nie chodzi zatem o ukrywanie
własnej osobowości lub stanu; ani o
utrzymywanie określonego wyglądu
zewnętrznego, innego niż ten, który
im odpowiada, który jest dla nich
naturalny; ani o działanie w ten
sposób jako taktyka apostolska; ani o
przyjmowanie niepotrzebnego
kamuflażu.

Wszystkie te dziwactwa albo
hipokryzja są niemożliwe w Dziele.
W każdym razie mogą się pojawić u
tych osób, które próbują przebierać



się za świeckich albo w jakiś sposób
udawać, że nie są zakonnikami, 
zeświecczających się — poznałem
kilku takich — być może w związku z
taktyką apostolską. Niebezpieczna to
zresztą taktyka, która mogłaby się
zamienić — dlatego, że szczerość
zawsze domaga się swoich praw — w
prawdziwą apostazję stanu
zakonnego, zorganizowaną
technikami intelektualnego
wypaczenia i obyczajów.

58. Uwielbiajcie Boga i wysławiajcie
Go przed wszystkimi żyjącymi za
dobrodziejstwa, jakie wyświadczył
wam - w celu uwielbienia i
wysławienia Jego imienia. Ogłaszajcie
przed wszystkimi ludźmi dzieła Boże,
jak są godne uwielbienia i nie
wahajcie się wyrażać Mu
wdzięczności. Ukrywać tajemnice
królewskie jest rzeczą piękną, ale
godną pochwały jest rozgłaszać i
wysławiać dzieła Boże[90]. My, moje
Córki i moi Synowie, nie mamy



niczego do ukrycia ani do zakrycia.
Spontaniczność naszego zachowania
i naszego postępowania nie może być
mylona przez nikogo z tajemnicą.

Nigdy nie miałem sekretów, nie mam
ich ani nie będę ich miał. Nie ma ich
również Dzieło. Nie byłoby dobrze,
gdyby je miało, a ja, który jestem
Założycielem, nie wiedziałbym o
tym. Opus Dei niepotrzebna jest
tajemnica. Nigdy jej nie
potrzebowało, nie potrzebuje jej
teraz i nigdy nie będzie jej
potrzebować. Skarb, który Bóg złożył
w nas, światło, którego musimy
udzielać, jest głośnym sekretem:
dlatego że mamy obowiązek, misję
Bożą, rozgłaszania go na cztery
strony świata.

59. Nie zapominajmy jednak, że ten
prosty i naturalny sposób
przeżywania naszego powołania jest
doskonale uzupełniany przez
rozsądną nadprzyrodzoną dyskrecję,



której wymaga skuteczność dzieła, a
przede wszystkim pokora osobista i
pokora zbiorowa: szczególnie teraz,
w tych pierwszych dniach Dzieła,
które są delikatnym czasem ciąży.

Intymność osobistego oddania Bogu i
intymność życia naszej Rodziny to
nie są sprawy, z którymi należałoby
biegać i głosić je na ulicy czy
zaspokajać ciekawość pierwszego
lepszego agresywnego ciekawskiego,
który zastuka do naszych drzwi.
Nasza szczerość musi być połączona
z roztropnością.

60. Rozważajcie, Dzieci, te jasne i
wspaniałe słowa św. Pawła: Chlubą
bowiem jest dla nas świadectwo
naszego sumienia, bo w prostocie
serca i szczerości wobec Boga, a nie
według mądrości doczesnej, lecz
według łaski Bożej postępowaliśmy na
świecie[91]. To jest chluba Dzieła i tym
właśnie powinien starać się żyć
każdy z nas w każdej sytuacji i w



każdych okolicznościach, w jakich się
znajdzie.

Prostota i szczera naturalność
naszego ducha będą wyraźnie
błyszczeć w świecie, przed ludźmi,
jeżeli będziecie się starać żyć po
synowsku z prostotą i szczerością w
obcowaniu z Bogiem, jeżeli
nieustannie będziecie się starać
prowadzić w zgodzie z Prawdą
Wasze myśli, Wasze słowa i Wasze
czyny.

61. Bądźcie również szczerzy i prości
w stosunku do tych, którzy w Dziele
mają misję kierowania Wami i
formowania Was, żeby mogli Was
prowadzić i pomagać Wam z
czułością, zdecydowaniem, ze
zrozumieniem i skutecznie. Szczerzy
z delikatnością, ale szalenie
szczerzy*.

Bez jakiegokolwiek lęku manifestuj
wszystko, co może ułatwić ten
kierunek, który prowadzi cię do



Boga, poprawia Twojego ducha i
Twoją formację, szybko leczy każdą
ranę i w porę prostuje każde
odchylenie. Bez względu na to, jak
poważne może być lub może się
wydawać: nigdy nie zapominaj, że
jedyną naprawdę poważną rzeczą
byłoby ukrycie tej rany lub tego
odchylenia przed Tym, który jest
lekarzem, przewodnikiem i
pasterzem.

Szczerość, wreszcie, w naszym życiu
rodzinnym. Spontaniczne i otwarte
zachowanie jest najskuteczniejszym
środkiem, by uczynić wasze
wzajemne relacje przyjaznymi i
prawdziwie serdecznymi oraz by
ułatwić wam pomaganie sobie
nawzajem zawsze: nawet, gdy jest to
konieczne, z braterskim
upomnieniem.

62. Apostolat Dzieła — właśnie
dlatego że jest przesiąknięty
rzeczywistym braterstwem — musi



dążyć do stworzenia wokół nas,
poprzez wspieranie wzajemnego
zrozumienia, atmosfery pokoju i
pogodnego współistnienia, która
usuwa możliwe przeszkody - jak
wiele wciąż istnieje - dla jedności
ludzi między sobą i z Panem.

W związku z tym jest czymś obcym
duchowi Dzieła wszystko to, co
oznacza ograniczenie, prostackie
albo egoistyczne pomniejszanie
chrześcijańskiej wizji świata, ludzi i
rzeczy. Przyjmujemy jako swoją
naszą naukę św. Pawła do
mieszkańców Koryntu, odnoszącą się
do jedności Kościoła, stanowiącą
figurę jedności całego rodzaju
ludzkiego: Wszyscyśmy bowiem w
jednym Duchu zostali ochrzczeni, [aby
stanowić] jedno Ciało: czy to Żydzi,
czy Grecy, czy to niewolnicy, czy
wolni. Wszyscyśmy też zostali
napojeni jednym Duchem[92].



63. Ta rzeczywiście katolicka głębia
Opus Dei wymaga od nas posiadania
wielkiego, powszechnego ducha,
zdolnego wydobywać tak wiele
dobrych rzeczy ze skarbca naszego
serca — de bono thesauro profert
bona[93] — aby pokonywać i obalać
liczne bariery mentalne i psychiczne,
które ludzie stawiają braterstwu
dzieci Bożych.

Jedna z tych barier — być może
najbardziej zgubna w obecnej epoce
historycznej świata — to
nacjonalizm, który utrudnia
zrozumienie i współżycie, który jest
niezgodny z autentyczną miłością
własnej ojczyzny i który stanowi
wielką przeszkodę w poszukiwaniu
dobra wspólnego ludzkiej
społeczności.

Największą przesadą, najbardziej
szkodliwą trudnością, byłoby, gdyby
ten nacjonalizm odnosić do spraw
Bożych, w których przeważnie



powinna błyszczeć jedność
wszystkiego i wszystkich w miłości
do Jezusa Chrystusa[94].

64. Rzeczywistość tej jedności w
chrześcijańskiej miłości musi
objawiać się uczynkami — w każdym
środowisku ludzkiego społeczeństwa
— i nie dopuszcza klasowości, a tym
bardziej ducha kasty czy sekty: Nie
ma już żyda ani poganina, nie ma już
niewolnika ani człowieka wolnego, nie
ma już mężczyzny ani kobiety,
wszyscy bowiem jesteście kimś
jednym w Chrystusie Jezusie[95].

Osiągnięcie tej jedności i uczynienie
jej trwałą jest trudnym zadaniem,
które karmi się aktami pokory,
wyrzeczenia, milczenia,
umiejętnością słuchania i
rozumienia, umiejętnością
szlachetnego zainteresowania się
dobrem innych, umiejętnością
przepraszania, gdy jest to konieczne,



wiedzą, jak kochać prawdziwie,
czynami.

Musimy przyczynić się do tego
wielkiego chrześcijańskiego zadania
ze zdecydowanym zaangażowaniem
apostolskim, aby wszyscy, którzy
przychodzą do Dzieła, czuli się
poruszeni do pracy na rzecz tej
jedności, wzajemnego zrozumienia,
które prowadzi do wspólnego życia
oraz do ludzkiego, duchowego i
materialnego dobrobytu.

65. W Kościele i w społeczeństwie
świeckim nie ma wiernych ani
obywateli drugiej kategorii. Zarówno
w sprawach apostolskich, jak i w
sprawach doczesnych, ograniczenia
wolności dzieci Bożych, wolności
sumienia lub uzasadnionych
inicjatyw są arbitralne i
niesprawiedliwe. Są to ograniczenia,
które wynikają z nadużycia władzy, z
niewiedzy lub błędu tych, którzy
uważają, że mogą sobie pozwolić na



nadużycia w dokonywaniu
nieuzasadnionych dyskryminacji.

Ten niesprawiedliwy i nienaturalny
sposób postępowania - ponieważ jest
sprzeczny z godnością osoby ludzkiej
- nigdy nie może być sposobem na
wspólne życie, ponieważ tłumi
prawo człowieka do działania
zgodnie z własnym sumieniem,
prawo do pracy, do zrzeszania się, do
życia w wolności w granicach prawa
naturalnego.

66. Moje Córki i moi Synowie,
jesteśmy przyjaciółmi pokojowej
współpracy ze wszystkimi właśnie
dlatego, że szanujemy, poważamy w
całej jej ogromnej wartości godność i
wolność, jaką Bóg dał stworzeniu
rozumnemu od samej chwili
Stworzenia, i bronimy tej godności i
wolności. Co więcej, od kiedy sam
Bóg nie wątpił, aby przyjąć naturę
ludzką i Słowo stało się ciałem i
zamieszkało między ludźmi[96].



Stąd nasz wysiłek, aby rozmawiać ze
wszystkimi ludźmi — nikt nie jest
nam obojętny, dlatego że nie był
obojętny również dla Chrystusa —
musi być zawsze poprzedzany ludzką
delikatnością, która przezwycięży
zwyczajne formy społeczne,
zważywszy, że jest to przejaw naszej
wiary.

Dzięki temu jest zupełnie
zrozumiałe, że duch Dzieła musi
przyciągać miłość i pomoc tak wielu
niekatolików, a nawet niechrześcijan,
pośród których będziecie musieli żyć,
mając ich za kolegów z pracy, za
pewnych przyjaciół.

67. Chodźmy w prawdzie i miłości:
nasza lojalna wierność depozytowi
wiary, Magisterium Kościoła, sprawi,
że będziemy nieść prawdę, veritatem
facientes in caritate[97], nauczając
doktryny Ewangelii z miłością Jezusa
Chrystusa.



Nie ma tu miejsca na kompromis,
bezkompromisowość musi być
święta, a zatem będzie dotyczyła
doktryny, a nie ludzi. W przeciwnym
razie nie będziemy w stanie
przyprowadzić ich do Boga ani nie
będzie nam łatwo traktować ich po
bratersku, jak tego wymaga nasz
chrześcijański stan. Nie możemy iść
na kompromis w sprawach wiary, ale
nie zapominajmy, że aby mówić
prawdę, nie trzeba nikogo źle
traktować.

Jeśli czasami wyjątkowo, z powodu
bezczelności i gwałtowności
rozmówcy, trzeba coś powiedzieć
energicznie, w takim przypadku, aby
nie ranić naszymi słowami — 
irascimini et nolite peccare![98],
choćbyśmy mówili w sposób twardy,
nie dajmy się ponieść agresji —
trzeba będzie natychmiast nałożyć
na rany balsam miłości i leczyć,
uzdrawiać, tłumacząc, że było



koniecznością w owym konkretnym
momencie postąpić w ten sposób.

68. Jeszcze większy, jeśli to możliwe,
musi być szacunek dla każdej
jednostki i dla jej wolności, jeśli
chodzi o kontrasty w sprawach
opinii. Niestety, wśród ludzi istnieje
taka tendencja do totalitaryzmu,
tyranii, fanatyzmu własnych opinii w
sprawach dyskusyjnych, że musimy
starać się dawać przykład - wszędzie
- naszej miłości do osobistej wolności
każdej jednostki.

Zawsze rozumowałem w ten sposób,
w jaki powinniście rozumować
również Wy i uczyć tego innych.
Jeżeli Pan pozostawił tak wiele spraw
do swobodnej dyskusji ludziom,
dlaczego ma być moim
nieprzyjacielem człowiek, który
myśli w inny sposób niż ja?

Jeżeli nie mamy tych samych idei i
mnie przekona, zaakceptuję jego
opinię. Jeżeli ja go przekonam,



będzie myślał jak ja. Jeżeli żaden z
nas nie przekona drugiego, zawsze
możemy się szanować, chcieć
nawzajem swojego dobra, żyć w
pokoju.

69. Tribue sermonem compositum in
ore meo[99], włóż w moje usta
odpowiednie słowa w obecności tego,
kto Ci zaprzecza. Z gwałtownej
dyskusji — z kłótni — nie wychodzi
światło: uniemożliwia to namiętność.
Dlatego trzeba umieć słuchać
rozmówcy i mówić pogodnie, choćby
oznaczało to niekiedy wewnętrzny
wysiłek panowania nad sobą,
wysiłek zasługującego umartwienia,
dlatego że już w tym czynie jest
nadprzyrodzona racja, która podnosi
jego wartość.

Nie powinniście wątpić, że czasami
ktoś uważa, że ma całkowitą rację, a
ma tylko rację częściową lub
względną. Przedmiot, który dla
jednych jest wklęsły, dla innych jest



wypukły — zależy to tylko od punktu
widzenia. Dlatego słuszne jest
spokojne, chłodne studiowanie racji
innych i rozważanie mentalnej
pozycji tego, kto nam zaprzecza.

70. Żyjąc w przyjaźni z Bogiem —
najważniejszej, którą musimy
kultywować i pomnażać — będziecie
umieli zdobywać wielu prawdziwych
przyjaciół[100]. Praca, którą Pan
wykonał i wciąż wykonuje z nami,
żeby utrzymać nas w swojej
przyjaźni, to ta sama praca, którą
chce wykonać w stosunku do wielu
innych dusz, posługując się nami jak
narzędziem.

Powiedziałem Wam już, moje Dzieci,
że wierzę w ludzką przyjaźń: amico
fideli, nulla est comparatio[101], z
wiernym przyjacielem niczego
porównać nie można. Przyjaźń jest
skarbem, które trzeba szanować w
jej wielkiej ludzkiej wartości i



wykorzystywać również jako środek,
żeby prowadzić dusze do Boga.

Mogę Wam powiedzieć, że czuję się
przyjacielem wszystkich, tak jak
musicie czuć się Wy, dlatego że
poszukujemy dobra wszystkich dusz
bez wyjątku. Bez względu na to, jak
jakiś człowiek jest oddalony od Pana,
bez względu na to, jak bardzo
ujawnia swoją wrogość, musimy
myśleć ze św. Augustynem, że o
poprawie zaś wielu nawet spośród
takich nie można przecież rozpaczać,
skoro się zważy, że nawet pomiędzy
najjawniejszymi nieprzyjaciółmi
naszymi są ukryci przyszli przyjaciele
nasi, choć sami dotąd nie domyślają
się tego[102].

71. Prawdziwy przyjaciel nie może
mieć dla swojego przyjaciela dwóch
twarzy. Przyjaźń, jeżeli ma być
lojalna i szczera — vir duplex animo
inconstans est in omnibus viis suis[103];
mąż umysłu dwoistego niestateczny



jest we wszech drogach swoich —
wymaga wyrzeczeń, prawości,
wymiany łask, wymiany
szlachetnych i godziwych przysług.
Przyjaciel jest mocny i szczery w
takim stopniu, w jakim zgodnie z
nadprzyrodzoną roztropnością,
myśli hojnie o innych, z osobistym
poświęceniem.

Od przyjaciela oczekuje się
pozytywnej odpowiedzi w klimacie
zaufania, który zostaje ustanowiony
prawdziwą przyjaźnią. Oczekuje się
uznania tego, czym jesteśmy, i kiedy
to będzie potrzebne, również jasnej
obrony bez półśrodków. Dlatego że,
jak czytałem dawno temu w pewnym
hiszpańskim tekście, kiedy przyjaciel
broni lub chwali w sposób letni, jest
najdoskonalszym świadkiem, który po
prostu wyznaje, że nie znajduje
powodów, żeby chwalić, ani powodu,
żeby bronić. Dlatego że gdyby takie
istniały, któż jak nie przyjaciel,
broniłby ich i je sławił?*



Możecie mi powiedzieć: przyjaciele
czasami zdradzają. Niemniej jednak,
działając zawsze z prawością
intencji, z nadprzyrodzonym
zmysłem, nie mogą Was martwić ani
zniechęcać ewentualne
niespodzianki ani te wyjątki nie
mogą hamować Waszego
skutecznego pragnienia posiadania
czystej i gorącej szlachetnej
skłonności w stosunku do
wszystkich.

72. To prawda, że lepiej ufać Bogu
niż ludziom — bonum est confidere in
Domino, quam confidere in
homine[104]. Dlatego mówię Wam:
przede wszystkim składajcie Waszą
ufność w Bogu, ale składajcie
również ufność w Waszych braciach.
Waszą miłością, Waszym
zrozumieniem, siejąc pewność w
Waszym otoczeniu, zawsze z
należytą roztropnością — ale
pełnymi rękami — czyńcie trudnym,
niemożliwym, żeby ludzie nie czuli



się zobowiązani odpowiadać na
otwartą miłość Waszego
postępowania.

Równocześnie, z szacunkiem i
miłością, z jaką wyznajemy wolność
sumienia, poprzez to apostolstwo
zaufania i przyjaźni, wkraczajcie w
życie innych — jak Jezus Chrystus
wkroczył w Wasze życie — i
uprawiajcie niestrudzenie
prozelityzm. Aby nikt, kto ma
powołanie do Dzieła, nie mógł się
tłumaczyć jak bezczynni robotnicy z
przypowieści: quia nemo nos
conduxit[105], dlatego że nikt im nic
nie powiedział.

Pomyślmy ponadto, że mamy prawo
i obowiązek zapewnić tej naszej
wspaniałej Rodzinie wszystkie dzieci,
które Pan przygotował od
wieczności: aby mogła ona trwać tak
długo, jak długo istnieją ludzie na
ziemi, aby Jezus Chrystus mógł wziąć



w posiadanie tak wiele dusz, które
łakną i pragną Boga[106].

73. Zbliżam się do końca, moje dzieci.
Mówiłem Wam już na początku tego
listu, że moim zamiarem jest tylko
przypomnieć Wam kilka kwestii na
temat szczerego i prostego ducha, że
Pan — nieskończona Dobroć — który
wspomaga słabość narzędzi, których
używa — dał mnie dla Was. Bóg, nasz
Ojciec, chce, żebyście dobrze
nauczyli się tego ducha, żebyśmy
czynili go naszym do głębi, żebyśmy
nim żyli.

To właśnie to życie - życie Dzieła -
otworzy z przyniesie piękne owoce,
których oczekujemy z ufnością.
Rośliny, które rodzą się od dołu, jak
Opus Dei, muszą iść własną drogą,
pragnąc delikatnie wzrastać,
chronione przez troskę i opiekę
ogrodnika - nasz ogrodnik jest
boskim ogrodnikiem - który odżywia
korzenie i zapewnia roślinie



niezbędny rozwój, wynosząć ją na
świeże powietrze i światło słoneczne.

74. Specyfika naszego powołania
wymaga postawienia i rozwiązania -
za pomocą odpowiednich formuł -
wielu problemów natury
teologicznej, ascetycznej i prawnej,
co z konieczności wymaga czasu i
pracy; również dlatego, że wielu
ludzi, nawet tych dobrej woli i
posiadających pewne kompetencje w
różnych przejawach apostolatu i
życia Kościoła, będzie potrzebowało
czasu, aby nas zrozumieć, jak już
wam o tym mówiłem.

Społeczna i apostolska rzeczywistość,
którą Bóg zostawił w Kościele, stawia
rozmaite problemy, także w samym
sposobie ich stawiania - od
problemów właściwych stanowi
religijnemu; i nawet jeśli czasami
wydaje się tym, którzy nie rozumieją
naszej drogi, że niektóre pytania są



wspólne, rozwiązania muszą być
nieuchronnie różne.

75. Przekonani o nadprzyrodzonym
charakterze Dzieła Bożego, musimy
zadbać o to, by forma prawna w
pełni odpowiadała duchowi, w
którym żyjemy. Nie możemy nosić
cudzego garnituru, musimy nosić
garnitur uszyty na miarę, przy czym
ta konieczność nie oznacza w żaden
sposób pragnienia bycia
wyjątkowym: jest to niezbędny
warunek, aby zapewnić nasze życie
wewnętrzne, naszą wytrwałość i
autentyczną duchową skuteczność
Dzieła w służbie Kościołowi.

Tylko w ten sposób będziemy mogli
hojnie i wiernie odpowiedzieć na
szczególne powołanie, które
otrzymaliśmy. Tylko w ten sposób
będziemy mogli wypełnić zadanie,
które zostało nam powierzone, przy
pomocy środków ascetycznych i
poprzez formy apostolskie, które w



pełni odpowiadają właściwym celom
naszego powołania. Mówię zatem
każdemu z Was: wędrowcze, nie ma
drogi; droga powstaje podczas
wędrówki[107].

W ten sposób uniknie się również
postawy strachu myśląc, że
przyszliśmy konkurowaćz innymi
instytucjami apostolskimi
działającymi w Kościele. Jest to jest
całkowicie bezpodstawną obawą, ale
cierpimy nieraz z tego powodu. Ci
zaś, którzy być może odczuwają taką
konkurencję, rzucają nam kłody pod
nogi, sprzeciwiając się naszej
wolności jako dzieci Bożych i
narażają na szwank godną podziwu
jedność i różnorodność apostolatu
Kościoła, wielopostaciowe bogactwo
Ducha Pańskiego

76. Moje Dzieci, Niebo jest
nastawione, na realizację Dzieła.
Ludzkie trudności - pomyślmy na
przykład o bolesnym doświadczeniu



trzech lat wojny domowej w
Hiszpanii lub o nowej wojnie
światowej, która wydaje się zagrażać
ekspansji Dzieła w innych krajach i
na innych kontynentach - są
trudnościami, które nie były i nie
będą w stanie powstrzymać wigoru i
zakresu naszej nadprzyrodzonej
pracy.

Również całkowite ubóstwo, w
którym żyjemy, niekiedy brak
najbardziej niezbędnych ludzkich
środków, nie stanowią przeszkody
albo trudności, które należałoby brać
pod uwagę. Stanowią raczej potężny
bodziec i zachętę, dlatego że ten
niedostatek środków stanowi jeszcze
jeden zewnętrzny dowód tego, że
naprawdę nadal stąpamy po śladach
Chrystusa.

Tym bardziej trudności w
zrozumieniu, jakie może napotkać
nasza droga, nie mogą nas
powstrzymać ani zmniejszyć



stanowczości naszego kroku -
idziemy w Bożym tempie - ponieważ
nikt nie może powstrzymać świętej,
boskiej niecierpliwości, by służyć
Kościołowi i duszom.

Wzmacniajcie więc waszą wiarę i
ufność w Bogu. Miejcie też trochę
wiary i zaufania do waszego Ojca,
który zapewnia was, że postępujecie
w prawdzie, w posłuszeństwie Woli
Naszego Pana, a nie słabej woli
biednego kapłana... który nie chciał,
który nigdy nie myślał ani nie
pragnął uczynić fundamentu.

77. Posłuchajcie tego, co Pan każe
mówić św. Pawłowi: Przeto oddani
posługiwaniu zleconemu nam przez
miłosierdzie, nie upadamy na duchu.
Unikamy postępowania ukrywającego
sprawy hańbiące, nie uciekamy się do
żadnych podstępów ani nie fałszujemy
słowa Bożego, lecz okazywaniem
prawdy przedstawiamy siebie samych



w obliczu Boga osądowi sumienia
każdego człowieka.

A jeśli nawet Ewangelia nasza jest
ukryta, to tylko dla tych, którzy idą na
zatracenie, dla niewiernych, których
umysły zaślepił bóg tego świata, aby
nie olśnił ich blask Ewangelii chwały
Chrystusa, który jest obrazem Boga.

Nie głosimy bowiem siebie samych,
lecz Chrystusa Jezusa jako Pana, a nas
- jako sługi wasze przez Jezusa.
Albowiem Bóg, Ten, który rozkazał
ciemnościom, by zajaśniały światłem
zabłysnął w naszych sercach, by
olśnić nas jasnością poznania chwały
Bożej na obliczu Chrystusa.[108].

78. W związku z tym, moje
umiłowane Córki i moi umiłowani
Synowie, módlcie się i bądźcie wierni
— multum enim valet deprecatio iusti
assidua[109] — dlatego że modlitwa
wiele znaczy i była i zawsze musi być
naszą wielką bronią. Pracujcie i
bądźcie radośni, pogodni i pewni,



odpowiadając na Wasze powołanie,
prostym i szczerym duchem Opus
Dei: filii lucis estis et filii diei[110],
wszyscy wy bowiem jesteście synami
światłości i synami dnia i pośród
jasności ulicy kroczymy w blasku
słońca.

Kiedy myślę o Was i o Waszych
pragnieniach wierności — a mam
Was nieustannie przed sobą! —
odczuwam potrzebę powtarzania
Wam słów Pisma Świętego: Z wielką
ufnością odnoszę się do was, chlubię
się wami bardzo. Pełen jestem
pociechy, opływam w radość mimo
wielkich naszych ucisków[111].

Jakże dobry jest Pan, który nas
poszukiwał, który ukazał nam ten
święty sposób bycia skutecznymi,
prostego oddawania życia,
miłowania wszystkich stworzeń w
Bogu i siania pokoju i radości pośród
ludzi! Jezu, jakże jesteś dobry! Jaki



dobry! Iesu, Iesu, esto mihi semper
Iesus!*

Proszę Boga, moje Dzieci, żeby ta
radość i ten pokój w jedności z
Naszym Panem Jezusem Chrystusem
i z Najświętszą Maryją Panną, Naszą
Matką, towarzyszyły Wam zawsze.

Błogosławi Was w Panu Wasz Ojciec.

Madryt, 11 marca 1940 r.

[1] Por. Jr 10 10.

[2] Por. Rz 3, 4.

[3] Por. J 14, 6.

[4] Ga 4, 19.

[5] Św. Jan Chryzostom, In Matthaeum
homiliae 1, 5 (PG 57, col. 20). Tekst
polski za: Św. Jan Chryzostom, 
Homilie na Ewangelię wedlug Św.
Mateusza. Część pierwsza: homilie
1-40, tłum. Jan Krystyniacki,



Wydawnictwo WAM-Księża Jezuici,
Kraków 2002.

[6] 1 J 3, 2.

[7] Por. Rdz 2, 1.

[8] Rdz 1, 31.

[9] Ga 4, 5.

[10] Por. Rz 6, 4-5.

[11] Por. Ef 1, 9-10.

[12] Por. Kol 1, 20.

[13] Ef 5, 1.

[14] 1 J 3, 1.

[15] Por. J 1, 14.

[16] J 1, 4.

[17] Por. J 1, 5. *«Dzieci światłości… ani
cienia»: fragment ten pojawia się
niemal dosłownie w 1 punkcie Kuźni.



[18] J 1,5.

[19] Por. 1 J 4, 8.

[20] Por. Łk 12, 49.

[21] 1 J 1, 3-4.

[22] 1 Kor 4, 7.

[23] 1 J 1, 8.

[24] 1 J 2, 1-2.

[25] Ef 3, 17-18.

[26] 1 J 2, 6.

[27] 1 J 2, 7-11.

[28] Por. Rz 5, 5.

[29] J 17, 23.

[30] J 13, 34.

[31] Prz 18, 19 (tłum. X. Jakuba Wujka).

[32] 2 Kor 5, 14.



[33] Por. 1 J 3, 18.

[34] Por. 1 J 4, 20.

[35] Por. J 3, 16.

[36] Rz 8, 14-17.

[37] Ps 2, 8.

[38] 1 Kor 3, 22-23.

[39] Mt 5, 14.16.

[40] Rz 6, 22. * «zwyczajna umowa»: od
chwili, w której Opus Dei otrzymało
w 1982 roku prawną formę
prałatury, czasowe lub ostateczne
przyłączenie się własnych wiernych
odbywa się poprzez formalną
deklarację między osobą
zainteresowaną a przedstawicielem
prałatury odnośnie do wzajemnych
praw i obowiązków, wobec dwóch
świadków. Chociaż taką deklarację
można słusznie nazwać „umową” lub
„porozumieniem” (por. konstytucja
apostolska „Ut sit” z 19 marca 1983 r.,



norma III, AAS 75 [1983], str. 423-425;
KPK, kan. 296), rodzi się z niej relacja
komunii między wiernym a innymi
członkami prałatury, z
konsekwencjami prawnymi, ale bez
niektórych elementów, które
mogłyby uczynić z niej zwykłą „więź
umowną” (por. El Opus Dei en la
Iglesia, str. 92-93). Kiedy św.
Josemaría pisał to zdanie, myślał w
przybliżeniu o tym, co o wiele
później zostało precyzyjnie
nakreślone, a co wówczas umiał
wyrazić, mówiąc jedynie o
„zwyczajnej cywilnej umowie o
pracę”. W każdym razie jest
interesującą rzeczą zauważyć jego
pragnienie korzystania z inspiracji
umownej praktyki świeckiej w chwili
formalizacji więzi każdego wiernego
z Dziełem, co w ten sposób oddala się
od tradycyjnego złożenia ślubów,
właściwszego dla życia
konsekrowanego, wynikającego z
praktyki kanoniczno-teologicznej,



jaką Opus Dei pragnęło porzucić,
kiedy został napisany ten List.

[41] Por. Kpł 6, 12.

[42] Mt 11, 28.

[43] Ap 3, 20.

[44] Ap 22, 12 (tłum. X. Jakuba Wujka).

[45] Por. Mt 11, 12.

[46] Łk 24, 29.

[47] Por. J 17, 22.

[48] J 17, 11.15-16.

[49] J 12, 32.

[50] Por. Rdz 2, 15.

* «dusza kapłańska»: jest to istotne
pojęcie w myśleniu św. Josemaríi, dla
którego każdy chrześcijanin może i
powinien realizować powszechne
kapłaństwo wiernych w rozlicznych
aspektach życia codziennego.



Ofiarowanie pracy Bogu w
zjednoczeniu z Eucharystią i istotne
zwrócenie się ku posłudze innym,
gorliwość o wieczne zbawienie osób,
które spotyka się w swoim życiu,
pragnienie uświęcenia wszystkich
ziemskich spraw i tak dalej. Aby
uniknąć niebezpieczeństwa
klerykalizmu, łączył to pojęcie
nierozdzielnie z pojęciem
„mentalności świeckiej”. Por. María
Mercedes Otero Tomé, „Alma
sacerdotal”, w DJE, str. 90-95.

** Munus: zadanie w społeczeństwie.

[51] Mt 5, 48.

[52] 1 Sm 3, 9.

[53] Kol 3, 23-24.

[54] Ga 4, 31.

* «niezrozumienie»: oskarżenie o
herezję, do którego odnosi się św.
Josemaría, było realne w okresie po



hiszpańskiej wojnie domowej, w
niektórych egzaltowanych
środowiskach, które wytworzyły
klimat podejrzeń i krytyki w
stosunku do Opus Dei (por. AVP, II,
str. 437 i nn.; Expansión, str. 22-27,
50-73).

[55] Ef 2, 19.

[56] J 7, 5.

* «walczmy w naszym życiu
wewnętrznym»: dla św. Josemaríi
„walka ascetyczna” jest uzasadniana
miłością do Boga i bliźniego, nie zaś
zwyczajnym pragnieniem
samokontroli i osobistego
doskonalenia. Por. Javier López Díaz,
„Lucha ascética”, w DJE, str. 769-775.

[57] J 16, 30: «Teraz wiemy, że
wszystko wiesz».

[58] Ef 5, 8.

[59] 2 Kor 12, 9.



* Tertulian, Apologeticum, 50, 16 (FC
62, str. 296). Tekst polski za:
Tertulian, Apologetyk, tłum. dr Jan
Sajdak, Księgarnia Akademicka,
Poznań 1947.

[60] J 14, 6.

[61] Por. Mt 16, 24.

[62] Por. 1 Kor 7, 7.

*«stanowią przeszkodę, którą trzeba
porzucić»: św. Josemaría odnosi się
do «zajęć i prac doczesnych», to
znaczy, do zbioru zadań i
obowiązków życia świeckiego — od
zajmowania się rodziną albo
interesami, stosunkami społecznymi
lub tyloma innymi rzeczami — które
zakonnicy porzucają, żeby
naśladować Boga. Nie oznacza to, że
je ignorują albo nie przejmują się
nimi, tym bardziej nie odrzucają
uprawiania nauk ludzkich albo
sztuki, gdzie znajdujemy tak wielu
zakonników pracujących i będących



wzorami w swoim powołaniu. Jest
jednakże prawdą, że wiele
godziwych ludzkich zajęć może być
przeszkodą dla zakonników — i
faktycznie są one dla nich
kanonicznie zabronione — podczas
gdy dla wiernych Dzieła są polem, na
którym rozwija się kontemplacyjny
dialog z Bogiem.

[63] 1 Kor 5, 6.

* W historii Kościoła katolickiego, od
wczesnych wieków aż do dziś, za
szczególny przejaw życia radami
ewangelicznymi uznaje się życie
konsekrowane, przybierające często
formę życia mniszego lub
zakonnego. Całość życia radami
zbiera się w trzech ślubach, które
obejmują: dobrowolne ubóstwo,
czystość i posłuszeństwo.

**«doskonałość chrześcijańska»: jest
to określenie poszukiwania
zjednoczenia z Chrystusem,
utożsamiania z Nim, który dla św.



Josemaríi jest kluczem w dążeniu do
chrześcijańskiej świętości. Nie należy
jej mylić z perfekcjonizmem ani z
poszukiwaniem elitarnej i
zwyczajnie ludzkiej doskonałości
duchowej, z którymi ma niewiele
wspólnego. Por. Enrique Molina,
„Santidad”, w DJE, str. 1113-1123.

[64] 1 Tes 4, 3.

[65] J 17, 23.

* «nie będzie opiniones… różne opinie
są i nieustannie będą sprawdzianem
dobrego ducha»: akapit zawiera dwie
idee, które na pierwszy rzut oka
mogłyby wydawać się sprzeczne. Z
jednej strony św. Josemaría
stwierdza, że nie będzie opiniones „w
sprawach fundamentalnych”, to
znaczy, w „krótkim wspólnym
mianowniku”, który stanowi nauka
Kościoła i charakterystyczny duch
Dzieła, włączając szczególny sposób
sprawowania apostolstwa. Według
założyciela nie ma tutaj miejsca dla



podziału na grupy, prądy lub partie
— opiniones — kursywą — które
podążają za własną interpretacją tej
fundamentalnej podstawy.
Równocześnie natychmiast dodaje,
że różnorodność opinii jest
sprawdzianem dobrego ducha w
Dziele. Do jakich opinii teraz się
odnosi? Nie wydaje się, żeby odnosił
się tylko do opinii o charakterze
politycznym, kulturalnym i tak dalej,
ponieważ każdy członek Opus Dei —
do którego jest skierowany ten List —
wie bez żadnych wątpliwości, że ta
wolność jest całkowita. Być może
przypomina, że można żyć tym
samym duchem i tą samą nauką z
wielką wolnością. Pobożność,
realizację apostolstwa, uświęcenie
pracy i tak wiele innych spraw
można praktykować na bardzo różne
sposoby. Równocześnie szanując
wolność innych — bez tyranii — i
doceniając własną uprawnioną
autonomię — bez mentalności
niewolnika — to jest, z wolnością



ducha (por. Francesco Russo,
„Libertad” <„Wolność”>, w DJE, str.
732-741; Guillaume Derville,
„Dirección espiritual”
<„Kierownictwo duchowe”>, w DJE,
str. 343-345).

[66] Mt 6, 18. «A Ojciec twój, który
widzi w ukryciu, odda tobie».

[67] Iz 43, 1. «bo cię wykupiłem,
wezwałem cię po imieniu; tyś mój!».

[68] Ps 19[18], 6-7.

[69] Ps 77[76], 14.

[70] Jk 1, 16-17.

[71] Ez 1, 14.

[72] Pnp 7, 13.

[73] Mt 13, 52.

[74] J 3, 8.

[75] Ps 25[24], 3.



[76] Ps 103[102], 5. «On twoje dni
nasyca dobrami, odnawia się
młodość twoja jak orła».

[77] Ps 96[95], 1.

* «bardzo prozelickie»: "Prozelityzm”
dla św. Josemaríi nie polega jedynie
na werbowaniu zwolenników, jak to
się dzisiaj powszechnie rozumie, ale
na pomocy w bardzo delikatnym
zadaniu rozeznawania powołania,
na dostarczaniu światła, doktryny i
dobrego przykładu. Jednocześnie
konieczna jest modlitwa, ofiarowanie
swojej pracy i poświęcenie się dla
chłopców i dziewcząt, aby Bóg, jeśli
ich wezwie, pomógł im odpowiedzieć
pozytywnie na wielki dar Bożego
powołania. Jest ona "najlepszym
przejawem miłości do dusz" -
stwierdza - i zawsze towarzyszy jej
"poszanowanie wolności wszystkich",
które uważa za niezwykle ważne.
Por. Fernando OCÁRIZ,
"Evangelizzazione, attrazione e



proselitismo", PATH. Rivista
semestrale della Pontificia
Accademia di Teologia, 13 (2014), s.
429-438; Javier LÓPEZ DÍAZ,
"Prozelityzm", w DJE, s. 1029-1033.

[78] Św. Justyn, Apologiae pro
christianis I, 14 (SC 507, str. 162-165).

[79] Flp 1, 8.

* «stowarzyszenia lub ruchy»:
aktualna panorama tych form
chrześcijańskiego życia jest
niezwykle zróżnicowana i w
niektórych przypadkach dosyć się
zmieniła od czasu, kiedy Escrivá
pisał te słowa, gdzie nie wydaje się,
żeby odnosił się do „ruchów” tak, jak
są one rozumiane obecnie. Do
niektórych z nich da się w pełni
zastosować to, co mówi tutaj św.
Josemaría, podczas gdy w innych
owszem występują — przynajmniej
dla pewnej kategorii członków —
warunki pełnego poświęcenia,
stabilnej więzi, głębokiej i ścisłej



formacji i tak dalej, co założyciel
postrzegał jako różnicę. Odmienność
od Opus Dei zasadza się między
innymi na związku między pracą
zawodową a apostolstwem, który jest
zasadniczy w Dziele, jak objaśnia w
następnym punkcie.

[80] Ps 88[87], 2-3.

[81] Ps 104[103], 10.

* «w Burjasot»: anegdota jest opisana
w AVP, II, str. 357

[82] Dz 19, 2.

[83] Por. Mt 11, 25.

* «artykuł luksusowy»: aby wzmocnić
swoje stwierdzenie, św. Josemaría
cytuje tutaj ustęp ewangeliczny,
wzięty z 11 rozdziału św. Mateusza,
w którym Jezus dziękuje Bogu Ojcu,
który objawił prawdę maluczkim.
Prawda nie jest «artykułem
luksusowym», zastrzeżonym dla



«mądrych i rozumnych», ale Bóg
chce, żeby była dla wszystkich.

[84] Por. Dz 2, 4-6.

[85] Por. J 7, 38.

* «Temu, kto ma szansę zostać
uczonym… jeśli nim nie zostanie»: to
dosłowny cytat z Drogi, 332.

[86] Dz 1, 1.

[87] 2 P 1, 10.

[88] 2 Kor 2, 15.

* «mentalność świecka»: wyrażenie o
bardzo bogatym znaczeniu u św.
Josemaríi, wyraża jego odrzucenie
klerykalizmu, a zarazem jego miłość
do świata, który Bóg dał
chrześcijanom, żeby go uświęcali.
Nie należy tego mylić z
„mentalnością laickości”, właściwą
dla tego, kto sprzeciwia się temu,
żeby religia miała znaczenie
publiczne. Por. Antonio Ducay,



„Mentalidad laical”, w DJE, str.
829-833.

[89] Por. J 3, 1-3.

[90] Tb 12, 6-7.

[91] 2 Kor 1, 12.

* «szalenie szczerzy»: „szalona”
szczerość to hiperbola bardzo częsta
w przepowiadaniu i w pismach
Escrivy. Oznacza odwagę, aby być
transparentnym i żeby badać samego
siebie (por. Cruz González-Ayesta,
„Szczerość”, w DJE, str. 1160).

«w naszym życiu rodzinnym»: to
znaczy, w codziennym obcowaniu z
innymi osobami z Opus Dei, między
którymi istnieją więzy braterstwa
podobne do więzów rodzinnych. Na
temat braterskiego upomnienia w
Opus Dei por. María Amalia Pérez
Bourbon, „Braterstwo”, w DJE, str.
551.



[92] 1 Kor 12, 13.

[93] Mt 12, 35.

[94] Por. 1 Kor 10, 17.

[95] Ga 3, 28.

[96] Por. J 1, 14.

[97] Por. Ef 4, 15.

[98] Ps 4, 5; Ef 4, 26.

[99] Est 14, 13.

[100] Syr 6, 17.

[101] Syr 6, 15.

[102] Św. Augustyn z Hipony, De
Civitate Dei, I, c. 35 (CChr. SL 47, str.
33). Tekst polski za: Św. Augustyn, 
Państwo Boże, tłum. ks. Tadeusz
Kubicki, Wydawnictwo Marek
Derewiecki, Kęty 2015.

[103] 103 Jk 1, 8.



* «w pewnym hiszpańskim tekście»:
nie udało się odnaleźć pochodzenia
tego cytatu.

[104] Ps 118[117], 8.

[105] Mt 20, 7.

[106] Por. J 6, 35.

[107] Antonio Machado, Campos de
Castilla, ed. de José Luis Cano,
„Proverbios y cantares” XXIX,
Cátedra, Madrid, 1984.

[108] 2 Kor 4, 1-6.

[109] Jk 5, 16.

[110] 1 Tes 5, 5.

[111] 111 2 Kor 7, 4.

* «Iesu, Iesu»: «Jezu, Jezu, zawsze
bądź dla mnie Jezusem». To
tradycyjny akt strzelisty, który
pojawia się z kilkoma wariantami w
modlitewnikach i poradnikach dla



kapłanów, którzy towarzyszą
umierającym w XVII wieku (por. 
Orationi e preci che si recitano nella
Chiesa del Giesù a Roma, Roma,
Varefe, 1682, str. 63; Giuseppe Fozi, Il
Sacerdote savio e zelante assistente a
moribondi, Roma, Ignatio de’ Laz,
1683, str. 283; w tych dwóch
przypadkach wariant brzmi „Bone
Iesu esto mihi semper Iesus”).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-nr-6/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-6/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-6/

	List nr 6 [O misji ewangelizacyjnej Dzieła w służbie Kościoła]

