
opusdei.org

List nr 5 [O misji
Opus Dei i
chrześcijan
świeckich w
dziedzinie edukacji i
nauczania]

Oznaczany także incipitem
Euntes ergo, datowany na 2
października 1939 roku i
rozesłany 21 stycznia 1966
roku]

08-01-2024



1. Euntes ergo docete omnes gentes[1];
idźcie więc i nauczajcie wszystkie
narody. Kościół Święty Jezusa
Chrystusa, wierny poleceniu swojego
Założyciela, od dwudziestu wieków
pełni swoje posłannictwo, nauczając
wszystkich ludzi drogi Zbawienia,
Prawdy i Życia. Zawsze też
doświadczał — niekiedy w
burzliwych okresach historii —
spełnienia owej obietnicy Pana: et
ecce ego vobiscum sum omnibus
diebus, usque ad consummationem
saeculi[2]; A oto Ja jestem z wami
przez wszystkie dni, aż do
skończenia świata.

Od owych skromnych początków,
kiedy to Apostołowie otrzymali od
Boga misję głoszenia Ewangelii na
całej ziemi, pogrążonej w
ciemnościach błędu, została
pokonana długa droga i mimo oporu,
jaki stawiamy my, ludzie, możemy
powtarzać z radością owe słowa
Pisma: Czyż Mądrość nie nawołuje?



Nie wysila głosu Roztropność? Na
najwyższym szczycie, przy drodze, na
rozstaju zasiada, przy bramach, u
wejścia do miasta, w przejściach głos
swój podnosi[3].

Wciąż wiele pozostaje do zrobienia, 
dla przysposobienia świętych do
wykonywania posługi, celem
budowania Ciała Chrystusowego, aż
dojdziemy wszyscy razem do jedności
wiary i pełnego poznania Syna
Bożego, do człowieka doskonałego, do
miary wielkości według Pełni
Chrystusa[4].

2. Na przestrzeni wieków Kościół
często musiał z niezwykłym
męstwem domagać się poszanowania
swojego niezbywalnego prawa
nauczania wszystkiego, co jest
konieczne do wypełnienia jego misji.
Co do właściwego przedmiotu
swojego wychowawczego
posłannictwa, to jest, „co do wiary i
nauki obyczajów, sam Pan uczynił



Kościół uczestnikiem swego Boskiego
nauczania (…); dlatego też Kościół (…)
posiada nietykalne prawo wolności
nauczania”[5]; do zbawienia dusz, aby
rozszerzać Królestwo Boże, aby
wszystko na nowo zjednoczyć w
Chrystusie[6].

Szczególną i bezpośrednią misją
Magisterium Kościoła jest nauczanie
wszystkiego, co odnosi się do naszego
ostatecznego celu. A ponieważ nic, co
przyczynia się do dobra ludzi i
społeczeństwa obywatelskiego, nie
może być radykalnie obce temu
celowi, Kościół hierarchiczny,
wypełniając swoją misję, wywarł
dobroczynny wpływ na najróżniejsze
dziedziny ludzkiego życia i kultury.

Stąd też wszyscy ci, którzy uczciwie
pracują na różnych odcinkach życia
społecznego, w jakiś sposób
przyczyniają się lub mogą przyczynić
się do uświęcającej i odkupieńczej
misji Kościoła.



Dlatego też wszyscy chrześcijanie —
bez wyjątku — muszą poczuwać się
do apostolskiej odpowiedzialności,
wykonując swoją pracę zawodową,
niezależnie od jej rodzaju. Chociaż
bowiem zajęcia te zostały
pozostawione wolnemu wyborowi
ludzi, nie oznacza to, że zostały
oderwane od współpracy w dziele
Odkupienia. Czym jest dusza w ciele,
tym są w świecie chrześcijanie. Duszę
znajdujemy we wszystkich członkach
ciała, a chrześcijan w miastach
świata. Dusza mieszka w ciele, a
jednak nie jest z ciała i chrześcijanie
w świecie mieszkają, a jednak nie są
ze świata[7].

3. Z tą misją jesteśmy posłani, aby
być światłem i nadprzyrodzonym
zaczynem w każdym ludzkim
środowisku życia. Jako chrześcijanie
usłyszeliśmy również nakaz
Chrystusa: euntes ergo docete omnes
gentes! Nie chodzi o funkcję
delegowaną przez hierarchię



kościelną czy jakieś okazjonalne
przedłużenie jej posłannictwa, ale o
szczególną misję świeckich jako
żywych członków Kościoła Bożego.

Szczególne posłannictwo wyznacza
nam — z woli Bożej — siła i moc
sprawcza owego wyjątkowego
powołania — z racji naszego
włączenia się do Dzieła, aby nauczać
innych ludzi, prowadząc świeckie
apostolstwo za pośrednictwem pracy
zawodowej i poprzez pracę
zawodową każdego, w osobistych i
społecznych relacjach, w których
ktoś się znajduje, zwłaszcza w
dziedzinie obowiązków
wykonywanych w tym świecie,
pozostawionych wolnej inicjatywie
ludzi i osobistej odpowiedzialności
chrześcijan.

Dlatego chcę Wam dzisiaj
powiedzieć, moje najukochańsze
Córki i najukochańsi Synowie, o
naglącej potrzebie, aby mężczyźni i



kobiety — w duchu naszego Dzieła —
uczestniczyli w obszarze nie tylko
kościelnego ale i świeckiego
nauczania: niezwykle szlachetnej
profesji o ogromnym znaczeniu dla
dobra Kościoła, którego głównym
wrogiem zawsze była niewiedza, a
także dla życia społeczeństwa
świeckiego, ponieważ 
Sprawiedliwość wywyższa naród,

a czyn haniebny pomniejsza narody
(Prz 14, 34); dlatego że 
Błogosławieństwem prawych wznosi
się miasto, usta występnych je burzą.
(Prz 11, 11).

4. Jak już mówiłem, mamy pilną
potrzebę formacji dobrych
nauczycieli i wykładowców z
gruntownym przygotowaniem.
Formacji przy pomocy nauk
humanistycznych, wiedzy
pedagogicznej, doktryny katolickiej i
cnót osobistych. Tacy nauczyciele —
przez swoje własne osiągnięcia,



poprzez swój zawodowy dorobek —
przy pomocy zdobytego autorytetu
dotrą do wszystkich środowisk, w
których edukuje się innych ludzi.

Mężczyźni i kobiety wykonujący ten
zawód ze mentalnością laikatu, z
przekonaniem, że z tej pracy
zawodowej zdobędą utrzymanie dla
siebie i swych rodzin, niech rozwijają
swoje naturalne, otrzymane od Boga
talenty, skutecznie współpracując dla
dobra ludzkości. Niech osiągną
chrześcijańską doskonałość i
przyczynią się swoim apostolstwem
do rozszerzania Królestwa Jezusa
Chrystusa.

Jednym słowem, potrzeba nam wielu
osób, które będą umiały uczynić ze
swojego zawodu narzędzie rozwoju
świata i narzędzie uświęcenia siebie i
innych, z poświeceniem, w duchu
służby i radosnego zaangażowania.
Niech wykonując swoje szlachetne
obowiązki dydaktyczne, w



najróżniejszych sektorach nauki,
kierowani wiarą, mogli powtórzyć
słowa z Księgi Mądrości: Rzetelnie
poznałem, bez zazdrości przekazuję

i nie chowam dla siebie jej bogactwa.
(Mdr 7, 13).

5. Można by powiedzieć, bez
nadmiernej przesady, że świat żyje
kłamstwem, natomiast dwadzieścia
wieków temu przyszedł do ludzi
Jezus Chrystus — Słowo Boże —
który jest Prawdą. W Nim było życie,
a życie było światłością ludzi, a
światłość w ciemności świeci i
ciemność jej nie ogarnęła.... Była
światłość prawdziwa, która oświeca
każdego człowieka, gdy na świat
przychodzi. Na świecie było [Słowo], a
świat stał się przez Nie, lecz świat Go
nie poznał. Przyszło do swojej
własności, a swoi Go nie przyjęli.
Wszystkim tym jednak, którzy Je
przyjęli, dało moc, aby się stali



dziećmi Bożymi, tym, którzy wierzą w
imię Jego (J 1, 4-5, 9-12).

Trzeba, żebyśmy byli we wszystkich
środowiskach posłańcami tej
światłości, tej Bożej Prawdy, która
zbawia.

Błąd nie tylko zaciemnia umysły, ale
dokonuje podziału woli. Musimy
wiedzieć, że dopiero wówczas, kiedy
ludzie przyzwyczają się do mówienie
i słuchania prawdy, nastanie
zrozumienie i zgoda. Idźmy w tym
kierunku — aby pracować dla
nadprzyrodzonej Prawdy wiary,
służąc również rzetelnie wszystkim
mniejszym ludzkim prawdom, aby
napełniać miłością i światłością
wszystkie drogi świata, z
wytrwałością, z kompetencją, bez
zaniechania i zaniedbywania,
wykorzystując wszystkie
okoliczności i wszystkie godziwe
środki, aby przekazywać naukę



Jezusa Chrystusa, właśnie w
wykonywaniu zawodu każdej osoby.

Jeżeli dotyczy to wszystkich — nasz
apostolat można sprowadzić do
katechezy— to odnosi się z jeszcze
większym uzasadnieniem do tych,
którzy poświęcają się nauczaniu.
Dlatego to dydaktyczne zadanie jest
wielkie i piękne, jeżeli umieją oni
wykonywać je z odpowiednim
przygotowaniem naukowym i
energicznym duchem apostolskim,
ponieważ studiowanie zmierza do
nabywania wiedzy; ta zaś bez miłości
wbija w pychę i w następstwie
prowadzi do niezgody. Jest napisane,
że między pysznymi zawsze są
swary. Studiowanie natomiast
połączone z miłością buduje i rodzi
zgodę[8].

6. Mamy potrzebę nauczycieli i
wykładowców umiejących solidnie
przekazywać nauki i rozwijać cnoty
ludzkie, a równocześnie umiejących



przekazać swoim uczniom głęboki
chrześcijański sens życia. 
Rzeczywiście, ponieważ sztuka
wychowania polega na urobieniu
człowieka – jakim być powinien, jak
powinien postępować w tym ziemskim
życiu, żeby osiągnąć ów wzniosły cel,
dla którego został stworzony, – jest
jasnym, że jak nie może być
prawdziwego wychowania, które by
nie było całe skierowane do
ostatecznego celu, tak też (…) nie
może być pełnego i doskonałego
wychowania, jak tylko
chrześcijańskie[9].

Aby edukacja była chrześcijańska,
nie są wystarczą zajęcia z religii,
jakby umieszczone obok reszty
nauczania. Jest niezbędne, żeby samo
nauczanie przedmiotów
humanistycznych i ścisłych
rozkwitało w całkowitej zgodzie z
wiarą katolicką, zwłaszcza jeśli
chodzi o filozofię, od której zależy w



dużej mierze prawidłowy kierunek
pozostałych nauk [10].

Bardzo ważne jest
podporządkowanie całej kultury
zbawieniu, oświecenie każdego
ludzkiego poznania wiarą[11],
formowanie chrześcijan pełnych
optymizmu i wigoru, zdolnych
przeżywać w świecie swoją Bożą
przygodę razem z innymi ludźmi — 
compossessores mundi, non erroris[12];
posiadaczy świata, ale nie posiadaczy
błędu — chrześcijan zdecydowanych
ożywiać ważne sprawy dla Chrystusa
w społeczeństwie i dla Jego miłości;
ludzi, którzy będą umieli bronić je i
chronić. Takich, którzy będą umieli
odróżnić naukę katolicką od tego, o
czym można swobodnie wydawać
opinię i którzy w istotnych sprawach
będą zjednoczeni i spójni, którzy
będą miłować wolność i wynikające z
niej poczucie osobistej
odpowiedzialności.



Moje Córki i moi Synowie, to
cudowne posłannictwo nauczyciela i
wykładowcy to prawdziwe i głębokie
apostolstwo, dzisiaj szczególnie
potrzebne ze względu na
rozpowszechnienie się i wpływ
błędnego pogańskiego nauczania w
życiu ludzi, a także w celu
uratowania i rozwoju tego
olbrzymiego dziedzictwa kultury
chrześcijańskiej, które wymagało
wieków wysiłku.

7. Nauczanie — powtarzam Wam —
to zawód, to działalność świecka*. W
związku z tym jest to coś, co musimy
robić my, coś bardzo odmiennego od
chwalebnej pracy, którą rozwijały i
rozwijają od wieków zakony i
zgromadzenia zakonne — włącznie z
tymi, które zrodziły się w
szczególnym celu realizacji
apostolstwa w dziedzinie nauczania
— dlatego że do nich należą zadania
kościelne, nawet kiedy w wielu
przypadkach zwracają się ku



naukom świeckim. Zakonnikom
przystoi oddawać się głównie
studiowaniu nauki „wiary i
poznawaniu prawdy wiodącej do
życia w pobożności”, twierdzi Doktor
Anielski. Zajmowanie się innymi
naukami nie należy do zakonników,
których całe życie jest poświęcone
służbie Bogu, chyba że one służą
poznaniu nauki świętej[13].

Zakonnicy ci, prowadząc swoją
działalność dydaktyczną, nigdy nie
dążą do wykonywania zawodu* ani,
właściwie rzecz biorąc, w nauczaniu
nie mają do spełnienia funkcji w
porządku świeckim. Jeżeli robili to
tak wiele razy, w szerszym zakresie
niż wymagało tego ich powołanie
zakonne — z wielkim pożytkiem dla
Kościoła i dla samego społeczeństwa
świeckiego — działo się tak na ogół
po to, żeby wypełniać niemal
całkowitą pustkę, jak na przykład w
Średniowieczu, albo żeby stawiać
tamę dechrystianizacji kultury jak w



epoce nowoczesnej, a nawet w
naszych czasach. To znaczy, że
zakonnicy musieli w jakiś sposób
naprawić nieobecność wiernych
chrześcijan, którzy zajmowaliby się
zawodowo, kompetentnie i z dobrym
przygotowaniem religijnym tym tak
delikatnym i istotnym aspektem
życia społeczeństwa. I w ten sposób
wykonują nie zawód, nie pracę
świecką, ale godne pochwały
apostolstwo zakonne.

8. Jest wielką pomyłką, a być może
owocem zniekształconej mentalności
pewnych osób, swoiste przekonanie,
żeby edukacja była wyłącznym
zadaniem zakonników. Tak samo jak
myślenie, że jest to wyłączne prawo
państwa. Po pierwsze, dlatego że
narusza to w poważnym stopniu
prawo rodziców i Kościoła[14]. Poza
tym zaś, dlatego że nauczanie jest
dziedziną, jak wiele innych dziedzin
życia społecznego, w której
obywatele mają prawo swobodnie



prowadzić swoją działalność, jeżeli
tego pragną, przy należytych
gwarancjach dobra wspólnego.

Z drugiej strony, w wyniku
antykatolickiego ruchu o rozmiarach
powszechnych, chociaż
różnorodnego w swoich formach, w
ostatnich stuleciach coraz bardziej
odsuwa się zakonników od dziedziny
edukacji. To zaś czyni formację
dobrych chrześcijańskich
specjalistów poświęcających się
nauczaniu jeszcze pilniejszą i
konieczniejszą.

Niemniej jednak, jest to tylko powód
dodatkowy i uboczny. Dlatego że my
nie zastępujemy zakonników — jak
już powiedziałem, stało się coś
odwrotnego — nie powinniśmy i nie
możemy zastępować ich w ich
zajęciach dydaktycznych. Ich praca
ma zasadniczo charakter kościelny.
Naszym zadaniem zaś w dziedzinie



edukacji jest zasadniczo
profesjonalna i świecka praca.

Choćby nie występował ten
szczególny powód, który wskazałem
— co więcej, choćby, jak należałoby
pragnąć, zakonnicy nie napotykali
żadnej przeszkody w pełnieniu
swojej misji, na którą my patrzymy z
radością i miłością, zawsze trzeba
byłoby wspierać formację dobrych
chrześcijańskich nauczycieli i
wykładowców, którzy będą
wykonywać tę pracę zawodową jako
obywatele.

9. Z tego samego powodu, to znaczy,
dlatego że ta działalność owych
zakonników ma charakter kościelny,
nasza zaś jest świecka, zawodowa,
zwykle nie będzie wypadało,
żebyśmy pracowali razem z
zakonnikami*, tym bardziej w
ośrodkach przez nich kierowanych.

Poza tym w ten sposób unika się z
delikatnością ewentualnych



zbytecznych nieporozumień —
choćby niewielkich — dotyczących
zasadności stosowania lub nie
określonej metody pedagogicznej,
dotyczących pracy apostolskiej, jaką
nauczyciele mogliby prowadzić ze
swoimi własnymi uczniami i tak
dalej. Głównie zaś unika się tego,
żeby zdezorientowani ludzie nie
brali nas za zakonników.

W związku z tym, to ośrodki
państwowe i prestiżowe ośrodki
prywatne — które nie będą
kierowane przez zakonników —
będą miejscami, w których będziemy
mogli wykonywać ten nauczycielski
zawód, pełniąc gorliwie nasze
posłannictwo, prezentując szeroki
punkt widzenia, w duchu wolności i
zawsze wspierając współpracę z
innymi ośrodkami.

Skorzystamy zaś z okazji tej pracy
zawodowej, żeby prowadzić z
nauczycielami i wykładowcami, z



uczniami i rodzinami uczniów, to
niezwykle skuteczne osobiste
apostolstwo przyjaźni i zaufania,
jakiego wymaga od nas nasze
szczególne powołanie.

10. Niech istnieją ośrodki nauczania
wszystkich szczebli — od szkoły
podstawowej po uniwersytet —
kierowane przez Dzieło, to znaczy,
prowadzone jako działalność niejako
korporacyjna, za które Opus Dei
weźmie odpowiedzialność. Jednakże
działalność korporacyjna tego
rodzaju zawsze będzie mniej liczna
niż ta, w której będziemy pracować,
dlatego że nasze apostolstwo jest
przede wszystkim apostolstwem
osobistym i dlatego że naszym celem
nie jest tworzenie instytucji
dydaktycznych.

Niemniej jednak, warto żebyśmy
prowadzili również taką działalność.
Niech będą to punkty wsparcia,
promieniowania naszego ducha w



środowisku młodzieży, miejsca
kształcenia zawodowego w
dziedzinie dydaktyki Waszych braci i
wielu innych osób, które tego
zapragną i które w wyniku
nadprzyrodzonego wpływu naszego
ducha również będą mogły
powiedzieć z Psalmistą: Prowadź
mnie według Twej prawdy i pouczaj,
bo Ty jesteś Bóg, mój Zbawca, i w
Tobie mam zawsze nadzieję. (Ps
25[24], 5).

11. Ośrodki te nie będą nigdy
rodzajem redut obronnych, ale
przeciwnie — wyraźnym i
konkretnym przykładem otwartego
ducha, zrozumienia i wzoru
współpracy naukowej, źródłem
pomocy również dla państwowych i
prywatnych ośrodków, dlatego że
praca polegająca na formacji
nauczycieli, którą będziemy tam
prowadzić, przyniesie poprawę
działalności dydaktycznej we
wszystkich pozostałych ośrodkach.



Będą one ośrodkiem inicjatyw i
studiów, w celu wspierania głębszej
znajomości pedagogiki we
wszystkich jej aspektach i
praktycznym przejawem
rozwiązywania problemów
pojawiających się w pracy
dydaktycznej.

12. Istotną częścią zadania, które
chcemy wykonać, jest osiągnięcie,
żeby we wszystkich środowiskach
dydaktycznych miłowano i
praktykowano wolność rozumianą w
sposób właściwy. Na pierwszym
miejscu wolność rodzin, żeby mogły
w sposób prawy wybrać szkołę lub
ośrodki, które uznają za
najstosowniejsze dla wychowania
swoich dzieci — rodzice bowiem mają
naturalne prawo wychowywać swoje
dzieci, a obok tego prawa także i
obowiązek, ażeby wychowanie i
wykształcenie dzieci zgadzało się z
tym celem, w jakim Bóg potomstwem
raczył ich obdarzyć. Dlatego



konieczną jest rzeczą, żeby rodzice
usilnie się starali, aby w tej sprawie
nie byli krzywdzeni; aby w ogóle
przeprowadzili to, iżby im
pozostawiono prawo wychowania
dzieci po chrześcijańsku[15].

Wolność ośrodków, żeby wszystkie
mogły rozwijać swoją działalność na
równych warunkach, żeby mogły
dowolnie wybierać najbardziej
odpowiednich nauczycieli, w
zależności od ducha każdej instytucji,
z korzyścią dla skuteczniejszej pracy. 
Wolność nauczycieli i wykładowców,
żeby mogli wykonywać swój zawód z
oddaniem i kompetencją, bez
niesprawiedliwych nacisków,
monopolu osób uprzywilejowanych,
żeby mogli sami się kształcić i
poszukiwać prawdy, nie będąc
uwarunkowani przyczynami
wynikającymi z ich sytuacji
ekonomicznej lub społecznej.



Jest jeszcze ściśle związana z tymi
wszystkimi uczciwymi rodzajami
wolności, wolność uczniów, prawo do
tego, żeby nie zniekształcano ich
osobowości i nie deprecjonowano ich
zdolności, prawa do otrzymywania
zdrowej formacji, bez nadużywania
ich wrodzonej uległości w celu
narzucenia im opinii albo ludzkich
stronniczych sądów. Pełna szacunku
postawa, która powinna być
przestrzegana we wszelkim
udzielaniu wiedzy innym, a z bez
porównania cięższym obowiązkiem
sprawiedliwości w nauczaniu
młodzieży, już to dlatego, że w
stosunku do niej każdy nauczyciel,
rządowy czy prywatny, nie ma
bezwzględnego prawa
wychowawczego, ale udzielone; już
zaś ponieważ każde dziecko czy też
młodzieniec chrześcijański ma ścisłe
prawo do pobierania nauki, zgodnej z
nauką Kościoła[16].



Wreszcie studencka wolność
uniwersytecka, polegająca na tym,
aby studenci mogli zrzeszać się w
grupach lub stowarzyszeniach, w
których będzie mogła dojrzewać ich
formacja osobista, kulturalna i
duchowa, która pozwoli im na
odpowiedzialne uczestnictwo — bez
dziecinady i bez bycia narzędziami
nieładu — w życiu uniwersyteckim.

13. Jednakże, jak Wam już
powiedziałem, poza owymi
ośrodkami kierowanymi przez
Dzieło*, myślę o tych innych, o wiele
liczniejszych, które będą powstawać
— wspierane i kierowane głównie
przez współpracowników naszego
apostolskiego działania — i które
również będą cudownymi
narzędziami, żeby przekazywać
niezwykle licznym duszom —
niektórym już od dzieciństwa —
Boskiego ducha naszego Opus Dei.
Będą to ogniska promieniujące z
nadprzyrodzoną naturalnością



nauką Jezusa Chrystusa, którą
wypowiedział o samym Sobie: Ja
jestem światłością świata. Kto idzie za
Mną, nie będzie chodził w ciemności,
lecz będzie miał światło życia (J 8, 12).

Myślę zaś przede wszystkim o
ogromnej pracy apostolskiej, jaką
wielu z Was będzie realizowało na
całym świecie, zajmując jako
obywatele — własnym prawem, z
przygotowaniem i osobistą
kompetencją — stanowiska
dydaktyczne w państwowych
ośrodkach nauczania — które są
dzisiaj w wielu krajach, jeżeli nie
jedyne, to najbardziej uczęszczane i
najbardziej prestiżowe — świadcząc
rzetelne usługi państwu i całemu
społeczeństwu świeckiemu,
przyczyniając się skutecznie do
postępu osobistego we wszystkich
porządkach, czyniąc ze studiów i z
nauczania — Waszej pracy
zawodowej — również środek
osobistej świętości, zjednoczenia z



Bogiem, życia kontemplacyjnego, 
ponieważ do kontemplacji Boga
dochodzimy poprzez poznawanie
Bożych dzieł — w myśl słów:
„Niewidzialne Jego przymioty stają
się widzialne dla umysłu przez Jego
dzieła” — dlatego i kontemplacja dzieł
Bożych drugorzędnie należy do życia
kontemplatywnego, o ile ona nas
prowadzi do poznania Boga[17].

14. Niemniej jednak — pozwólcie, że
podkreślę raz jeszcze — cała ta
praca, która nas oczekuje w
dziedzinie nauczania, nie będzie
mogła być skuteczna, jeżeli nie oprze
się również na solidnym autorytecie
zawodowym. Stąd poważny
obowiązek — wszystkich
zajmujących się tym zadaniem — aby
dokładać starań w celu doskonalenia
własnej formacji naukowej i
dydaktycznej poprzez poważne i
intensywne studia, poprzez
przygotowywanie starannych i
bogatych w treść publikacji, poprzez



uczestnictwo w zjazdach i
spotkaniach o charakterze lokalnym,
narodowym i międzynarodowym, z
odpowiednim poświęceniem się
pracom badawczym.

Niech obowiązkiem dyrektorów
będzie troska o to, żeby w ich
współpracownikach nigdy nie
osłabło to zaangażowanie. Powinni
ich do tego zachęcać, roztaczając
przed nimi szerokie perspektywy
apostolstwa, jakie oferuje ich praca
zawodowa. Marzę o tym, żeby
szybko pojawili się profesjonaliści o
już osiągniętym prestiżu, żeby
braterską miłością i pragnieniami
służby nadawali kierunek temu
zadaniu kształcenia zawodowego i
wspierali je, przekazując innym — z
prawdziwą pokorą — swoją wiedzę i
bogate doświadczenie w tej
dziedzinie, umiejąc odkrywać i
formować tych, którzy będą mieli
warunki do prowadzenia nauczania.



Pragnę, żeby, na ile pozwoli na to
rozwój pracy apostolskiej, we
wszystkich regionach*, w które się
udamy, był jeden lub więcej domów
przeznaczonych szczególnie dla
moich dzieci — również w sekcji
kobiecej — które będą
przygotowywać konkursy,
postępowania rekrutacyjne,
egzaminy i tak dalej na stanowiska
dydaktyczne. Domów, w których
będzie panować atmosfera studiów i
niezbędnego spokoju, z niezbędnymi
do tej pracy środkami, z pełną
informacją na temat bibliotek
publicznych i wszystkiego, co może
ułatwiać to przygotowanie.

15. Niemniej jednak, podkreślam, że
Dzieło nigdy nie będzie stanowiło
jakiejś grupy albo własnej szkoły w
dziedzinie nauk. Moi synowie i moje
córki zawsze będą się cieszyć tą samą
wolnością co pozostali wierni
katolicy, z tym samym
bezwarunkowym przylgnięciem do



nauki Jezusa Chrystusa, zgodnie z
tym, co nam przedstawia
Magisterium Kościoła. Jeżeli będziecie
trwać w nauce mojej, będziecie
prawdziwie moimi uczniami i
poznacie prawdę, a prawda was
wyzwoli (J 8, 31-32).

Również, jak pozostali katolicy —
tacy sami wobec Kościoła i wobec
państwa — moi synowie będą mogli
— i będzie wskazane, żeby tak robili
— zakładać indywidualnie, na
osobistą odpowiedzialność, takie
grupy lub szkoły, zawsze z
najpełniejszym poszanowaniem
wolności swoich uczniów i opinii
innych i roztropnością konieczną we
wszystkim, co w jakiś sposób ma
związek z wiarą lub obyczajami.
Powiedziałem, że będzie to
wskazane, dlatego że jest to
normalne i tak powinno się robić.
Wykorzystując ten tak zwyczajny w
świeckim społeczeństwie sposób
postępowania — będzie to jeszcze



jeden środek apostolstwa. Będzie to
przejaw wolności, jaką cieszymy się
w Domu*, i dlatego że będzie to
sposób przyczyniania się do postępu
nauk.

16. Poświęcając się tej pracy
polegającej na przygotowywaniu
innych do nauczania, będą się starać
zaszczepiać im głębokie przekonanie,
że zawód nauczycielski musi być
wykonywany z pełnym wyrzeczenia
duchem służby i że wymaga pełnego
poświęcenia, że powinni przyczyniać
się do tego, żeby we wszystkich
środowiskach związanych z
nauczaniem panował klimat
wolności, zrozumienia, wzajemnego
szacunku, prawości i umiłowania
prawdy. Ukażą im, że będą z kolei
mieli obowiązek formowania innych,
z radością, że mogą stać się lepsi niż
oni.

Również tutaj moglibyśmy
zastosować w jakiś sposób owe słowa



Pana: qui autem fecerit et docuerit,
hic magnus vocabitur in regno
caelorum (Mt 5, 19). Będzie, moje
Dzieci, uważany za wielkiego w
Niebie ten, kto, poza tym, że
próbował przeżywać w sposób
prawy i skuteczny swoją własną
pracę, uczył innych, w taki sposób, że
mogą z korzyścią rozpocząć pracę w
tym miejscu, w którym on ją
zakończył.

17. Ponownie zatrzymajmy się teraz
na rozważaniu niektórych głównych
cech owych ośrodków edukacyjnych,
które będą dziełami korporacyjnymi
Opus Dei. Będziemy się starać, żeby
takie cechy miały w większości
również owe inne ośrodki,
organizowane i kierowane przez
współpracowników naszego
apostolstwa.

Powiedziałem już, że nasze dzieła
korporacyjne związane z edukacją
będą stosunkowo nieliczne — trzeba



będzie zwracać uwagę na
okoliczności geograficzne,
historyczne i czasowe — ale że będą
na wszystkich poziomach i
wszelkiego rodzaju: szkoły średnie,
wydziały uniwersyteckie, szkoły
techniczne i zawodowe, szkoły
gospodarstwa domowego, szkoły
specjalistyczne, szkoły językowe,
szkoły-gospodarstwa rolne i tak
dalej.

Zawsze będą również nieliczni
członkowie Dzieła, którzy będą
pracować w tych ośrodkach. Nie
możemy jakby popisywać się ilością
personelu i wypada, żeby — w
większości przypadków — każdy
indywidualnie wykonywał swój
zawód. Byłoby błędem gromadzenie
wielu osób z naszej Rodziny w
jednym miejscu, żeby pracować
zawodowo w tej samej działalności.
Odczuwamy potrzebę otwarcia się
niczym wachlarz, bycia obecnymi
wszędzie, dotarcia do największej



możliwej liczby osób, sprawiania,
żeby wielu ludzi współpracowało
przy naszym apostolstwie.

W związku z tym w tych ośrodkach
będzie pracować niewielu członków
Dzieła. Większą częścią pracy
dydaktycznej muszą zająć się przede
wszystkim nasi współpracownicy i
przyjaciele: mężczyźni i kobiety
dobrze przygotowani pod względem
zawodowym, o nieposzlakowanej
opinii, którzy właściwe zrozumieją
oblicze tej działalności apostolskiej i
którzy będą gotowi pracować
gorliwie — zawsze za
sprawiedliwym, a raczej więcej niż
sprawiedliwym, za hojnym —
wynagrodzeniem — i w ten sposób
poznają lepiej, będą lepiej
praktykować i uczyć praktykowania
nadprzyrodzonego ducha Dzieła.

Będą tam pracować katolicy i
niekatolicy, dlatego że odczuwamy
upodobanie do apostolstwa ad fidem.



Osoby szlachetne i lojalne, które
zbliżając się do nas przy okazji pracy
zawodowej i czując się zdobyte
szczerą przyjaźnią i miłością moich
dzieci, będą tracić wszelką możliwą
niechęć lub obojętność wobec
Kościoła i z przyjemnością będą
współpracować przy naszym
apostolstwie, przynajmniej przez
wzgląd na jego ludzką wartość.
Osoby takie, dzięki modlitwie i
umartwieniu wszystkich, poprzez
delikatną i roztropną katechezę będą
też mogły otrzymać łaskę
nawrócenia i radość wiary, w
oparciu o ich prawość i będzie
można później wypowiedzieć o nich
ową pochwałę, którą podają Dzieje
Apostolskie: Znał on już drogę
Pańską, przemawiał z wielkim
zapałem i nauczał dokładnie tego, co
dotyczyło Jezusa, znając tylko chrzest
Janowy (Dz 18, 25).

Z czasem trzeba będzie
zorganizować dla tych nauczycieli



kursy formacyjne, na których będą
doskonalić swoje przygotowanie
dydaktyczne, wymieniać wrażenia
na temat osobistych doświadczeń
związanych z pracą i zapłoną
pragnieniami wykorzystywania
swojego zawodowego zadania, żeby
prowadzić skuteczne apostolstwo w
duszach swoich uczniów.

18. Trzeba też, żeby zawsze byli
jacyś, chociaż nieliczni, członkowie
Dzieła w tych ośrodkach, ponieważ
nie możemy porzucić kontroli nad
kierownictwem* — duchowym,
pedagogicznym i ekonomicznym —
tych prac w stabilny i
zagwarantowany sposób. Gdyby tak
nie było, mogłoby im zabraknąć
apostolskiej skuteczności i straciłyby
dla nas rację bytu, dlatego że Opus
Dei korporacyjnie nie rozwija żadnej
działalności, która nie ma charakteru
wybitnie apostolskiego.



Ta niezbędna autonomia
kierownictwa — wymagana przez
naszą gorliwość o dusze: non quaero
gloriam meam (J 8, 50), porusza nas
tylko chwała Boża — będzie
obejmować tylko to, co się odnosi do
duchowego i osobistego
kierownictwa, które jest prowadzone
w ośrodku tak jak wewnętrzna
dyscyplina i działalność apostolska,
która będzie rozwijana przez
ośrodek.

W konsekwencji, gdy się będzie
wspierało takie dzieło, należy
starannie zbadać, zgodnie ze
szczególnymi potrzebami chwili,
aspekty prawne i techniczne, w taki
sposób, żeby uniknąć możliwości
obcych interwencji, uszczuplających
autonomię kierownictwa lub
narzucających jej jakieś warunki.

Dlatego trzeba będzie ustanowić
ścisłe normy zapewniające również
poszanowanie wewnętrznej



dyscypliny ośrodka i jego pracy
formacyjnej. Nie możemy, na
przykład, tolerować, żeby działalność
kulturalna, artystyczna i inna,
rozwijająca się wokół ośrodka albo w
jakiś sposób z nim związana,
przeszkadzała w jego dobrym
funkcjonowaniu. Tak jak nie
możemy tolerować w mózgu albo w
innym istotnym organie obcego ciała
— nawet diamentu — które
utrudniałoby jego funkcjonowanie.

19. Właśnie dlatego, że wszystkie
nasze dzieła korporacyjne muszą być
wybitnie apostolskie, będą również
otwarte dla wszystkich. Nie
prowadzimy żadnej dyskryminacji,
nie jesteśmy zwolennikami podziału
na klasy. Interesują nas wszystkie
dusze.

Dlatego, chociaż określony ośrodek
edukacyjny nie będzie przeznaczony
specjalnie dla osób o gorszej kondycji
materialnej czy o niewielkich



zasobach finansowych, będzie się
starać we wszystkich przypadkach,
żeby również takie osoby mogły tam
uczęszczać albo przynajmniej
korzystać w jakiejś formie z
prowadzonej tam pracy
dydaktycznej i formacyjnej.

Chodzi, na przykład, o szkoły
średnie. Będą tam zajęcia dla
robotników, urzędników i tak dalej,
w odpowiednich godzinach — po
zakończeniu dnia pracy, zwykle pod
koniec dnia — przynajmniej kilka
razy w tygodniu, jeżeli nie będzie to
możliwe codziennie. Nie będzie się
za to pobierać praktycznie żadnych
opłat — trochę powinni płacić,
dlatego że wypada, żeby stanowiło to
dla nich niewielką ofiarę finansową
— i będą korzystać z tych samych
budynków i tego samego materiału
dydaktycznego, którego używa się
dla innych uczniów. Niekiedy
również będą ci sami nauczyciele.
Zwykle pracę dydaktyczną będą



prowadzić współpracownicy i dobrze
przygotowani nasi przyjaciele, a
kiedy będzie potrzeba, inni
regularnie zatrudniani i dobrze
opłacani nauczyciele. W każdym
razie te zajęcia będą odbywały się z
tym samym poświęceniem i
zaangażowaniem co pozostałe.

20. Jakąż wspaniałą apostolską pracę
będziecie prowadzić, moje Córki i
moi Synowie, w tych ośrodkach! Nie
tylko przenikając chrześcijańskim
sensem Waszą działalność
dydaktyczną oraz całe krajowe i
międzynarodowe środowisko
nauczania, ale poza tym, będziecie
działać przy pomocy prawdziwego
podskórnego* apostolstwa w
stosunku do rodzin i całego
społecznego środowiska, które
będzie Was otaczać.

Nie może być żadnej działalności
wspieranej przez ośrodek albo
związanej z ośrodkiem, zarówno



jeżeli rozwija się w jego siedzibie, jak
i na zewnątrz, o ile nie będzie to
równocześnie miejsce pracy dzieł
Świętego Rafała i Świętego Gabriela*.

Działajcie, starajcie się, żeby być
święci zgodnie z duchem, jakiego dał
nam Bóg i to dzieło wyjdzie
spontanicznie, jako potrzeba Waszej
apostolskiej miłości: Biada mi
bowiem, gdybym nie głosił Ewangelii!
(1 Kor 9, 16). Odczuwajcie zawsze,
gdziekolwiek będziecie, to
przynaglenie, żeby uruchamiać do
głębi właściwe apostolstwo Dzieła:
dzieło Świętego Rafała i Świętego
Gabriela, których żąda od nas Pan.

21. Kilka słów na temat uczniów i
uczennic, których macie formować.
Jesteście narzędziami Boga
służącymi do tworzenia cudownego
nadprzyrodzonego dzieła sztuki.
Róbcie to świadomie, mając cały czas
utkwione Wasze spojrzenie na
Chrystusa, który jest wzorcem.



Malarze istotnie, stając codziennie
przed płótnem, odpowiednio je
malują i przemalowują. To samo
robią ci, którzy wygładzają kamień,
którzy usuwają to, co zbyteczne, albo
dodają to, czego brakuje. I tak, nie
mniej, nie więcej — wy obrabiacie
posągi. Cały Wasz czas musi być
poświęcony przygotowywaniu dla
Boga tych cudownych posągów.
Przycinajcie to, co zbyteczne,
dodawajcie tyle, ile trzeba i
codziennie sprawdzajcie, jakie mają
naturalne dobre cechy, do których
wzrostu należy doprowadzić, i jakie
mają wady, również z natury, żeby je
poprawiać.

Rozwijajcie osobowość uczniów,
pomagając im zarządzać z prawością
i zmysłem nadprzyrodzonym ich
wolnością, dostarczając im środków,
żeby zwyciężali w walce ascetycznej,
dając im doktrynę, solidną formację,
osąd, abyśmy już nie byli dziećmi,
którymi miotają fale i porusza każdy



powiew nauki, na skutek oszustwa ze
strony ludzi i przebiegłości w
sprowadzaniu na manowce fałszu (Ef
4, 14-15).

My zawsze będziemy szanować 
wolność sumień i nigdy nie będziemy
nikogo zobowiązywać do posiadania
określonego kierownika duchowego,
ponieważ jest to coś przeciwnego
naszemu duchowi, dlatego że nie
jesteśmy ekskluzywistami ani nie
będziemy utrudniać pracy żadnego
kapłana czy zakonnika, który
zapragnie pracować z duszami.
Dlatego będziemy również wymagać,
żeby inni szanowali nasze prawo
opiekowania się duszami. I prawo
tych, którzy przychodzą do naszego
apostolstwa, dlatego że dobrowolnie
tego pragną.

22. W Waszej pracy zwracajcie
wielką uwagę na rodziców. Szkoła —
albo ośrodek dydaktyczny, o którym
mowa — to dzieci, nauczyciele i



rodzice dzieci w jedności celów,
wysiłku i ofiary. Jest to jeden z
powodów, dla których w ośrodkach z
wyjątkiem tych wyższego stopnia,
gdy uczniowie są jeszcze bardzo
młodzi, nigdy nie będziemy mieli
internatu. Dzieci powinny być ze
swoimi rodzicami, internat tylko dla
starszych i zawsze przy drzwiach w
pełni otwartych.

Zawsze staramy się najpierw czynić
dobro rodzinom dzieci, następnie
dzieciom, które tam się kształcą, i
tym, które pracują z nami w ich
edukacji. My formujemy również
samych siebie, formując innych.
Rodzice to pierwsi i główni
wychowawcy[18] i muszą dojść do
tego, żeby patrzeć na ośrodek jako na
przedłużenie ich rodziny. W tym celu
trzeba mieć kontakt z rodzinami,
dawać im ciepło i światło naszego
chrześcijańskiego zadania. Poza tym
miejcie na uwadze, że w innym
przypadku rodzice mogliby z



łatwością zniszczyć — z niedbalstwa,
z powodu braku formacji albo z
jakiegokolwiek innego powodu —
całą pracę, jaką nauczyciele
prowadzą z uczniami.

23. Nasze apostolstwo — powtórzę
tysiące razy — to zawsze praca
zawodowa, świecka. To zaś powinno
się wyrażać jednoznacznie jako
istotna cecha, również, a nawet
szczególnie, w ośrodkach nauczania,
które będą korporacyjną
działalnością apostolską Dzieła.

Zawsze będzie chodziło o ośrodki
organizowane przez zwyczajnych
obywateli — członków Dzieła lub nie
— jako zawodowa, świecka
działalność, w całkowitej zgodzie z
prawami poszczególnych krajów,
uzyskująca od władz cywilnych
uznanie, jakie przyznaje się takiej
samej działalności innych obywateli.
Poza tym zazwyczaj będą one
organizowane pod wyraźnym



warunkiem, że nigdy nie będą
uważane za oficjalną lub półoficjalną
działalność katolicką, to znaczy, z
bezpośrednią zależnością od
katolickiej hierarchii.

Nie będą to ośrodki nauczania, które
Kościół hierarchiczny wspiera i
tworzy na różne sposoby, zgodnie z
nienaruszalnym prawem, które
nadaje mu jego Boskie posłannictwo,
ale inicjatywy obywateli,
korzystających z prawa do
wykonywania działalności
zawodowej w różnych dziedzinach
życia społecznego, a w związku z tym
również w nauczaniu. A także
korzystających z prawa ojców rodzin
do chrześcijańskiego wychowywania
swoich dzieci: Zatem rodzina ma
bezpośrednio od Stwórcy
posłannictwo, a stąd też i prawo
wychowania potomstwa, prawo,
którego zrzec się nie można, ponieważ
nierozdzielnie łączy się ono ze ścisłym
obowiązkiem, prawo wcześniejsze od



jakiegokolwiek prawa ludzkiej
społeczności czy państwa, a stąd
nietykalne ze strony jakiejkolwiek
ziemskiej władzy[19]. Państwo
powinno zapewniać realizację owego
prawa, udostępniając środki, pilnując
w odpowiedni sposób, żeby
korzystano z niego w sposób prawy i
powinno je uzupełniać tam, gdzie
rodzice sami z siebie albo inne osoby
nie mogą dotrzeć, albo gdzie jasno
wymaga tego dobro wspólne. Dlatego
też niesprawiedliwym i
niedozwolonym jest wszelki monopol
wychowawczy czy też szkolny, który
fizycznie lub moralnie zmusza rodziny
do posyłania dzieci do szkół
państwowych, wbrew obowiązkom
chrześcijańskiego sumienia, a także
wbrew słusznym ich upodobaniom[20].

24. Jest zatem jasne, że dzieła
korporacyjne Dzieła nie będą mogły
być uważane za dzieła oficjalnie czy
półoficjalnie kościelne*. Ani nie będą
mogły być grupowane czy



klasyfikowane w jakiś sposób — i
pod żadnym pretekstem — razem z
instytucjami tego typu. Tak samo
przedstawiciele albo nauczyciele z
tych ośrodków nauczania nigdy nie
będą częścią organizacji,
stowarzyszeń lub federacji
grupujących ośrodki kościelne czy
zakonne. Ani też nie będą
uczestniczyć w spotkaniach, zjazdach
i innych wydarzeniach,
organizowanych przez te instytucje.

Ten sposób postępowania, moje
Córki i moi Synowie, to
fundamentalny wymóg naszego
ducha. Dlatego że nasze apostolstwo
jest wybitnie świeckie i nie możemy
podejmować żadnej działalności
wiążącej się z ustępstwami w tej
dziedzinie. Poza tym jest to również
wymóg — dlatego Pan dał nam tego
ducha — większej skuteczności
naszego apostolskiego ducha, w
służbie Kościoła i wszystkich dusz.



W ten sposób nasze ośrodki
nauczania nigdy nie będą angażować
hierarchii kościelnej, choćby w nich
prowadzono solidną formację
chrześcijańską i starannie podążano
za wskazaniami Magisterium w
dziedzinie nauczania. Nasza praca to
praca świeckich i odpowiedzialnych
katolików, którzy wykorzystują w
służbie Bogu wszystkie swoje prawa
zwykłych obywateli i odczuwają w
duszy pilność posłannictwa
apostolskiego, które jest
obowiązkiem wszystkich wiernych
chrześcijan, jako członków Ciała
Chrystusa.

25. A środki finansowe na całą tę
pracę? Dzieło jest ubogie — będzie
takie zawsze — i nie może ponosić
tych kosztów. Mamy jednak
zachwycający system, który polega
na tworzeniu owych apostolskich
narzędzi przy pomocy pieniędzy
innych osób: rodziców uczniów,
współpracowników, przyjaciół,



którym zapewni się sprawiedliwy
dochód, poprzez kapitał, który
zainwestowali, i zaoferuje im się
szansę czynnej, hojnej współpracy
dla dobra ich samych, dla dobra ich
rodzin i dla dobra społeczeństwa w
owocnej chrześcijańskiej pracy.

Poza tym w ten sposób ośrodek
nauczania będzie czymś należącym
do nich, czego będą bronić jako
obywatele, jeżeli nadejdzie chwila, że
trzeba będzie go bronić, i z łatwością
rozciągną swoją współpracę na
pozostałe aspekty — nie tylko
finansowy — działalności
dydaktycznej i apostolskiej, jako 
współpracownicy prawdy(por. 3 J 1,
8).

Z drugiej strony sprawiedliwe będzie
liczenie na pomoc i subwencje, jakie
państwo ma obowiązek przyznawać
tego rodzaju instytucjom, w związku
ze służbą, jaką świadczą
społeczeństwu — przede wszystkim



więc należy do państwa, w związku z
pospolitym dobrem, popierać różnymi
sposobami samo wychowanie i
kształcenie młodzieży. Najpierw,
popierając i wspomagając inicjatywę i
działalność Kościoła i rodziny[21].

Będzie można również myśleć o
współpracy finansowej instytucji
prywatnych — przemysłowych albo
innego rodzaju — w zamian za prace
związane z badaniami naukowymi,
użyteczne dla ich działalności albo
dla ich celów. Ta współpraca,
przynosząca wzajemne korzyści,
powinna być związana z ośrodkiem
dydaktycznym, o który chodzi, nie
zaś z nauczycielem albo z grupą
nauczycieli, która w określonym
momencie będzie tam pracować. W
ten sposób gwarantuje się ciągłość i
udostępni się również większe
wynagrodzenie finansowe dla
wszystkich, którzy będą pracować
zawodowo przy tych dziełach
korporacyjnych.



26. Pośród dzieł korporacyjnych
Dzieła w dziedzinie oświaty — które
będą bardzo zróżnicowane, również
tutaj mogę Wam powiedzieć, że jest
to bezbrzeżne morze — nigdy nie
może zabraknąć akademików
uniwersyteckich — wspaniałych
narzędzi apostolstwa doktryny, które
staraliśmy się prowadzić od
początku.

Chcę Wam teraz przypomnieć,
umiłowane Córki i umiłowani
Synowie, niektóre cechy tej istotnej
pracy apostolskiej, w jakiej tak
owocnie uczestniczyło wielu z Was,
pełnych miłości do Boga i w duchu
służby. Ci z Was, którzy mieszkali ze
mną na początku tej pracy, wiedzą,
że nie jest to łatwa praca, ale również
zauważyliście już jej konieczność i
dziękowaliście Bogu za apostolską
skuteczność tego zadania.
Pozostałym — każdemu, kiedy
musiał doświadczyć początkowych
trudności, mówię wraz z Apostołem: 



Rolnik, który się trudzi, pierwszy
powinien korzystać z plonów.
Rozważaj, co mówię, albowiem Pan
da ci zrozumienie we wszystkim (2
Tm 2, 6-7).

27. Nasze akademiki gromadzą, w
pogodnej atmosferze chrześcijańskiej
rodziny i w atmosferze nauki,
młodych studentów zdecydowanych
poważnie poświęcać się swojemu
przygotowaniu zawodowemu,
gotowych doskonalić swoją osobistą
formację i - jeżeli są chrześcijanami -
swoje życie nadprzyrodzone.

Atmosfera rodzinna to istotny
element akademika, którego nie
może nigdy brakować, a który jest
niezbędny dla apostolstwa. Dlatego
trzeba dbać — od pierwszego roku
funkcjonowania — o dobór
mieszkańców. Wielu trzeba najpierw
poznać za pośrednictwem dzieła
Świętego Rafała, które powinno 
uprzedzać wszelką apostolską



działalność korporacyjną z
młodzieżą, towarzyszyć tej
działalności i kontynuować ją. Nie
jest istotne, jeżeli na początku nie
zapełnią się wszystkie dostępne
miejsca. Kiedy pierwsza grupa
mieszkańców zacznie żyć naszym
duchem i wytworzy się nasza
atmosfera, akademik zapełni się i nie
będzie wystarczających miejsc, żeby
przyjąć wszystkie wpływające
wnioski.

Z tego samego powodu, żeby
zachowywać rodzinny charakter, o
którym Wam mówię, gdyby
akademik był bardzo wielki, będzie
trzeba tworzyć ograniczone grupy,
jak gdyby byli to różni mieszkańcy
tego samego domu i sam układ
budynku powinien dostosowywać się
do tego kryterium.

28. Ze swej strony mieszkańcy muszą
wiedzieć, że — kiedy zostają przyjęci
— zostaje zawarta umowa między



akademikiem a nimi i że zaciągają w
ten sposób ścisłe zobowiązania,
proporcjonalne w stosunku do praw,
które nabywają. Akademik oferuje
im środki formacji — kulturalnej,
osobistej i religijnej — środowisko
rodzinne i naukowe — radosne i
pogodne — oraz godne warunki
mieszkania, wyżywienia, obsługi i
tak dalej. Oni zaś zobowiązują się
przestrzegać zasad regulaminu, które
są raczej drobną sprawą i które nie
stanowią żadnego ograniczania ich
wolności. Przeciwnie, są właśnie
wyrazem jej prawego praktykowania
dla tego, kto będzie miał
wystarczającą osobistą dojrzałość.

Musicie się starać, żeby wszyscy
mieszkańcy współpracowali od
początku i w sposób czynny przy
dobrym funkcjonowaniu danej
inicjatywy, żeby czuli się w swoim
domu, z odpowiedzialnością, bez
mieszania się do zarządzania, które
przysługuje tylko kierownictwu



akademika i bez starania się o
zmianę ducha, który go ożywia. 
Niechże i nasi wierni nauczą się
przodować w dobrych uczynkach,
które służą zaspokojeniu koniecznych
potrzeb - żeby nie byli bez zasług (Tt 3,
14).

Do naszych akademików nikt nie
przychodzi pod przymusem, tylko
dobrowolnie. Ten zaś, kto
przychodzi, wie, że mamy
określonego ducha i chrześcijański
sposób życia. Nikt nie może
zmierzać, w imię fałszywego
pojmowania wolności, żeby życie w
akademiku dostosowywało się do
dążeń kogoś, kto chciałby się
zachowywać, wewnątrz naszego
domu w sposób, który nie byłby
szlachetny i godny. Jeżeli student nie
będzie czuł się dobrze w atmosferze
akademika, trzeba mu będzie
poradzić, żeby poszedł gdzie indziej,
a równocześnie zapewnić go, że



zawsze będzie mógł liczyć na naszą
przyjaźń i na naszą pomoc.

My szanujemy wolność wszystkich —
włącznie z wolnością kogoś, kto nie
pasuje do naszego planu pracy — i
jest sprawiedliwe, żeby mieszkańcy
szanowali naszą wolność
zarządzania wszystkim najlepiej, jak
nam się wydaje. Trzeba, żebyśmy
wszyscy żyli jak ludzie wolni: Jak
ludzie wolni [postępujcie], nie jak ci,
dla których wolność jest
usprawiedliwieniem zła, ale jak
niewolnicy Boga (1 P 2, 16).

29. Mówiłem, że nasze akademiki to
miejsca formacji osobistej i
duchowej, w których studenci
nabierają głębokiego przekonania, że
jako dobrzy obywatele i dobrzy
katolicy, mają poważny obowiązek
zdobycia solidnej formacji
zawodowej.

A zatem potrzebna jest atmosfera
intensywnych i stałych studiów, do



której utrzymywania powinni się
przyczyniać wszyscy. Trzeba będzie
sprawić, żeby nasi przyjaciele i
współpracownicy, a także starsi
mieszkańcy z radością oddawali
część swojego czasu do dyspozycji
młodszych studentów, żeby ich
ukierunkowywać i pomagać im w
nauce i żeby ułatwiać w ten sposób
ich przygotowanie zawodowe. Pod
tym i pod innymi względami życia w
akademiku jest bardzo ważne, żeby
mieszkańcy hojnie współpracowali,
czując się odpowiedzialni za innych i
za funkcjonowanie domu.

30. Nasze akademiki mają pewną
swoistą „wadę”, ponieważ nie
przydzielamy małych przestrzeni do
tych pomieszczeń, które powinny być
wykorzystywane do pracy
formacyjnej: kaplicy, sali do nauki,
biblioteki, salonu i tak dalej, nie
licząc przy tym domu
przeznaczonego na administrację.
To, między innymi, oznacza wielkie



obciążenie ekonomiczne, sporo
większe niż w przypadku innych
akademików uniwersyteckich.

Dzieło jest i będzie ubogie — żyjemy
z naszej pracy. Niemniej jednak,
nigdy nie przestaniemy zakładać
akademików, ponieważ jest to
narzędzie praktycznie niezbędne do
apostolstwa doktryny, które mamy
obowiązek prowadzić. Nie będziemy
też szczędzić ofiar, żeby móc z
upodobaniem wypełniać ten
obowiązek. Quaerite primum regnum
Dei, et iustitiam eius: et haec omnia
adiicientur vobis (Łk 12, 31); starajcie
się z prawością intencji o spełnianie
woli Bożej, o chwałę Boga w służbie
wszystkich dusz, a nie zabraknie
nam niezbędnych środków.

31. Umiłowane Córki i umiłowani
Synowie, praca apostolska, która
oczekuje nas w dziedzinie nauczania,
jest olbrzymia i pilna. Wy jesteście
światłem świata. Nie może się ukryć



miasto położone na górze. Nie zapala
się też światła i nie stawia pod
korcem, ale na świeczniku, aby
świeciło wszystkim, którzy są w
domu. Tak niech świeci wasze światło
przed ludźmi, aby widzieli wasze
dobre uczynki i chwalili Ojca
waszego, który jest w niebie. (Mt 5,
14-16).

Módlcie się i pracujcie z
nadprzyrodzonym zmysłem i z
radością, pełni miłości i wierni
Waszemu powołaniu, starając się być
świętymi, gdyż to jest fundament
wszelkiej apostolskiej skuteczności.
Studiujcie z powagą, zdobywajcie
solidne i głębokie przygotowanie
zawodowe, starajcie się doskonalić
codziennie Waszą formację
doktrynalną. Miejcie zdecydowaną
nadzieję, że Pan, który sprawia, aby
na ziemi zrealizowało się Dzieło
Boże, wkrótce urzeczywistni te
marzenia, które On sam nam
powierza i Jego światłość przeniknie



wszystkie obszary naszej pracy
edukacyjnej.

Niech Nasza Matka, Najświętsza
Maryja Panna, Sedes Sapientiae,
błogosławi Wam i niech Jej
wstawiennictwo towarzyszy Wam
zawsze na Waszej drodze apostołów,
nosicieli światła, pokoju i radości.

Madryt, 2 października 1939 roku

[1] Mt 28, 19.

[2] Mt 28, 20.

[3] Prz 8, 1-3.

[4] Ef 4, 12-13.

[5] Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri, 31 grudnia 1929 r., AAS 22
(1930), str. 54.Por. Leon XIII,
Encyklika Libertas, 20 czerwca 1888
r., ASS 20 (1887), str. 593-613.

[6] Ef 1, 10.



[7] List do Diogneta, VI, tłum. A.
Świderkówna.

[8] S. Th. II-II, q. 188, a. 5 ad 2.

[9] Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri.

[10] Leon XIII, Encyklika Inscrutabili,
21 kwietnia 1878 r. ASS 10
(1877-1878), p. 590.

[11] Por. Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri.

[12] Tertulian, De idololatria, 14 (SVC 1,
p. 50).

* «działalność świecka»: w tym i
kolejnych akapitach św. Josemaría
dokonuje rozróżnienia, które może
się wydawać nadmiernie
drobiazgowe, ale które dla niego jest
istotne, ponieważ pozwala mu lepiej
wyjaśnić pewien aspekt głoszonego
przez niego ducha. Nauczyciel lub
wykładowca z Opus Dei naucza nie



tylko poruszany pragnieniem
prowadzenia niezwykle skutecznego
apostolstwa, ale robi to dlatego, że
pragnie wykonywać swój zawód,
którym jest dydaktyka i w ten sposób
oddawać chwałę Bogu. Jak każdy
inny chrześcijanin, może i powinien
uświęcać to szlachetne zajęcie i
próbować zbliżać swoich uczniów do
Boga, przekazując wizję i osąd
chrześcijański na temat wielu
aspektów filozoficznych,
historycznych, etycznych i tak dalej,
które są przedmiotem jego
nauczania. Nie wyklucza to jednak
faktu, że praca zawodowa powinna
rządzić się swoimi własnymi
ludzkimi zasadami, tak jak w
każdym innym zawodzie, niezależnie
od apostolstwa, które przy jej
pomocy jest prowadzone. Dla Escrivy
powołanie zawodowe i powołanie do
świętości łączą się w danej osobie,
ale są czymś odmiennym.

[13] S. Th. II-II, q. 188, a. 5 ad 3.



* «nigdy nie dążą do wykonywania
zawodu»: biorąc pod uwagę kontekst
i inne stwierdzenia Escrivy, to, co
mówi w niniejszym akapicie, nie
powinno być traktowane jako
zawoalowana krytyka zasłużonego
zadania wykonywanego przez
zakonników w dziedzinie edukacji,
często realizowanego na wysokich
poziomach profesjonalizmu i z
naukową ścisłością. To, co św.
Josemaría chce podkreślić przy
pomocy kontrastu, to fakt, że świecki
Opus Dei nie jest powołany do pracy
w edukacji w wyniku swojego
powołania do świętości, tylko poprzez
swoje własne powołanie zawodowe.
Jego praca jest całkowicie świecka,
nie sakralizowana, chociaż ofiaruje
ją z miłością Bogu. Nie jest to po
prostu apostolstwo, tylko praca
świecka, która przynosi apostolskie
owoce. Jego wizja życia
konsekrowanego może nie być
zbieżna z wizją, jaką ma dzisiaj w
stosunku do siebie wielu członków



zakonów i zgromadzeń zakonnych,
ale dla Escrivy praca zawodowa
zakonnika jest konsekwencją
powołania do prowadzenia
apostolstwa. W przypadku członka
Opus Dei dzieje się coś przeciwnego:
praca zawodowa zamienia się w
narzędzie apostolstwa. Pragnie się
wynieść rzeczywistość świecką do
Boga w taki sposób, żeby nie
przestała być tym, czym jest: świecką
pracą odpowiedzialnych, a zarazem
uważnych na chrześcijańskie
znaczenie ich zadania osób
świeckich.

[14] Por. Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri.

* «nie będzie wypadało, żebyśmy
pracowali razem z zakonnikami»:
kryterium tutaj ustanowione
odpowiada temu, co było
powiedziane do tej pory — że
członkowie Opus Dei wykonują swój
zawód w wolności, pośród świata,



oczyszczając i oświecając Ewangelią
tak wiele wychowawczych środowisk
oddalonych od Boga, ponieważ do
tego zostali powołani, nie mieszając
swojego powołania zawodowego z
wezwaniem do świętości, które
oświeca tamto powołanie, nie
znosząc go, a także nie chcąc chronić
się w oficjalnie katolickich
środowiskach, żeby wykonywać
swoją pracę. Stąd również szkoły
wspierane przez osoby z Opus Dei
nie będą się pojawiać jako oficjalnie
katolickie albo wyznaniowe, choćby
ich wartości były zdecydowanie
inspirowane nauką Chrystusa,
ponieważ są to przede wszystkim
zadania zawodowe i świeckie. Ta
wskazówka nie oznacza dla Escrivy
obojętności w stosunku do
zakonników, z którymi jego więzy
komunii były zawsze niezwykle
mocne (jako przykład służą
świadectwa na ten temat w książce
Rafaela Serrano [red.], Así le vieron.
Testimonios sobre Monseñor Escrivá



de Balaguer, Madrid, Rialp, 1992),
tylko roztropność, żeby nie skończyło
się zrównaniem członków Dzieła z
zakonnikami, co uczyniłoby
trudniejszą — jeżeli nie niemożliwą
— ich pracę w zsekularyzowanym
społeczeństwie.

[15] Leon XIII, Encyklika Sapientiae
christianae, 10 stycznia 1890 r., w:
ASS 22 (1889-1890), p. 403.

[16] Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri.

* «ośrodkami kierowanymi przez
Dzieło»: odnosi się do dzieł
korporacyjnych, w których Opus Dei
bierze odpowiedzialność za
chrześcijańskie ukierunkowanie
takich ośrodków i w tym znaczeniu
można potocznie powiedzieć, że nimi
kieruje. Nie oznacza to, że sprawuje
całkowitą kontrolę nad
zarządzaniem nimi, tylko że
inspiruje ich wartości, ożywiając po
chrześcijańsku tę działalność,



udzielając moralnej gwarancji i
specjalnej opieki duszpasterskiej i w
tym znaczeniu można stwierdzić, że 
kieruje nimi na płaszczyźnie
duchowej (por. Ernst Burkhart,
„Actividad del Opus Dei”, w DJE, str.
63-71). Dzieł korporacyjnych jest
stosunkowo niewiele w porównaniu
z innym rodzajem ośrodków, które
Św. Josemaría opisuje w tym
akapicie, a w których Opus Dei
świadczy tylko pewną pomoc
duszpasterską albo nawet nie,
ponieważ są one wspierane przez
osoby i instytucje pragnące
realizować zadania zawodowe i
chrześcijańskie, po otrzymaniu
impulsu ducha rozpowszechnianego
przez Escrivę. Por. wstęp do
niniejszego Listu.

[17] S. Th. II-II, q. 180, a. 4 c.

* «we wszystkich regionach»: chodzi o
projekt, który dotąd nie został jeszcze
zrealizowany w taki sposób, jak jest



to tutaj opisane, chociaż owszem
zorganizowano ośrodki wyższego
kształcenia dla osób zajmujących się
zawodowo nauczaniem, o których
św. Josemaría mówi w dalszym ciągu
listu.

* «w Domu»: w Opus Dei.

* «kontrola nad kierownictwem»:
chodzi o to, że osoby uformowane w
duchu Dzieła — zazwyczaj sami
właściciele albo zarządzający daną
instytucją — powinny być w stanie
zagwarantować swoją pracą i
wpływem, że takie narzędzie nie
oddali się od zawodowego i
apostolskiego celu, dla którego
zostało stworzone, zgodnie z
własnymi statuami, jak to jest w
zwyczaju w licznych organizacjach
— katolickich i innych.

* «podskórnego»: w oryginale capilar
naczynie włoskowe. Autor używał
tego określenia by ukazywać jak
dogłębne powinno być apostolstwo:



„Wierz mi: apostolstwo, katecheza
powinny funkcjonować jak naczynia
włosowate (capilar): one przekazują
krew od jednego do drugiego. Każdy
wierzący do swojego najbliższego
kolegi. Dla nas, dzieci Bożych, ważne
są wszystkie dusze, ponieważ ważna
jest dla nas każda dusza” (Bruzda nr
943).

* «Dzieła Świętego Rafała i Świętego
Gabriela»: szkoły uzyskują owoce
apostolskie i owoce ewangelizacyjne,
ponieważ starają się po
chrześcijańsku formować uczniów.
Często są tacy, którzy pragną
doskonalić swoje obcowanie z
Bogiem i dążyć do świętości w życiu
codziennym. W tych przypadkach, z
całkowitą wolnością, zarówno
uczniowie, jak i rodziny i oni sami
mogą uczestniczyć w szczególnych
pracach, jakie Opus Dei rozwija dla
młodzieży (dzieło Świętego Rafała)
albo dla osób dorosłych (dzieło
Świętego Gabriela). Te dwa dzieła są



niezależne od formacji
chrześcijańskiej, którą prowadzi się
w szkole, i zwykle rozwijają się w
innych miejscach jak ośrodki
młodzieżowe, domy rekolekcyjne i
tak dalej albo też — w przypadku
rodziców — w budynkach samej
szkoły, ale poza godzinami zajęć
szkolnych. Por. Ernst Burkhart,
„Actividad del Opus Dei”, w DJE, str.
63-71).

[18] Por. Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri.

[19] Tamże.

[20] Tamże.

* «oficjalnie czy półoficjalnie
kościelne»: te kryteria, które mogą się
wydawać kategoryczne, zmierzają do
tego, aby zapobiec utracie charakteru
wybitnie świeckiego, jaki mają
szkoły, o których mówi św.
Josemaría. Włączenie do szkół
wyznaniowych skończyłoby się



pozbawieniem tych ośrodków
pewnej cechy, która dla założyciela
była istotna, jak można zobaczyć na
tych stronicach.

[21] Pius XI, Encyklika Divini illius
Magistri.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-nr-5/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-5/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-5/

	List nr 5 [O misji Opus Dei i chrześcijan świeckich w dziedzinie edukacji i nauczania]

