
opusdei.org

List duszpasterski z
okazji Roku
Eucharystycznego

"Pobożność eucharystyczna
spowoduje, że bycie z Jezusem
stanie się czymś jedynym, na
czym nam zależy". Z okazji
oktawy Bożego Ciała
zamieszczamy list Prałata Opus
Dei z 2004 r., poświęcony
znaczeniu Eucharystii.

22-01-2005

«W Najświętszej Eucharystii zawiera
się (...) całe dobro duchowe Kościoła,



to znaczy sam Chrystus, nasza
Pascha i Chleb żywy, który przez
swoje ożywione przez Ducha
Świętego i ożywiające Ciało, daje
życie ludziom». Ten tajemniczy i
niewypowiedziany wyraz miłości
Boga do ludzi zajmuje szczególne
miejsce w sercach chrześcijan, a
konkretnie dzieci Bożych w Opus
Dei. Tego uczył nasz najukochańszy
Ojciec swoim przykładem, swoją
nauką i w swoich pismach, gdy
mówił, że Eucharystia stanowi
«centrum i rdzeń duchowego życia
chrześcijanina».

Dlatego radością napełniła nas
decyzja Ojca świętego o
ustanowieniu Roku Eucharystii w
Kościele powszechnym, ogłoszona
publicznie w ubiegłą uroczystość
Bożego Ciała. Jak pamiętacie, rok ten
rozpoczyna się w bieżącym miesiącu,
wraz z Międzynarodowym
Kongresem Eucharystycznym w
Guadalajarze (Meksyk), a kończy w



październiku 2005, wraz ze
Zgromadzeniem Zwyczajnym Synodu
Biskupów, poświęconym właśnie
temu chwalebnemu sakramentowi.

W duchowej ciągłości z Jubileuszem
roku 2000 i w duchu Listu
apostolskiego Novo Millennio ineunte
pragnę, abyśmy my, wierni Prałatury,
Współpracownicy oraz osoby, które
korzystają z formacji prowadzonej
zgodnie z duchem Dzieła, codziennie
wspierali Ojca świętego oraz abyśmy
starali się z całych naszych sił, by
Najświętsza Eucharystia coraz
bardziej stawała się centrum całego
naszego istnienia. Zalecam również,
abyśmy w tym Roku
eucharystycznym, w towarzystwie
Maryi, poprzez odmawianie Różańca
oraz za przykładem św. Josemaríi,
aktywnie udawali się do
Tabernakulum, by z głęboką
szczerością powiedzieć Jezusowi pod
postacią Hostii Świętej: Adoro te
devote! Uczyńmy z tego nasz cel,



wymagając od siebie, ponieważ
nasze życie tym więcej warte będzie,
im intensywniejsza będzie nasza
pobożność eucharystyczna.

Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas

Uwielbiam nabożnie, Jezu, Bóstwo
Twe, w tych oto postaciach utaiłeś je

Tak bardzo Bóg umiłował świat

Zaczynamy od osobistego aktu
głębokiej adoracji Eucharystii,
samego Chrystusa, ponieważ w tym
Najświętszym Sakramencie «zawarte
są prawdziwie, rzeczywiście i
substancjalnie Ciało i Krew wraz z
duszą i Bóstwem naszego Pana
Jezusa Chrystusa, a więc cały
Chrystus». Jezus jest obecny, lecz Go
nie widać: ukryty jest pod postaciami
chleba i wina. «Ukryty w Chlebie... z
miłości do ciebie».



Miłość, którą okazuje swoim
stworzeniom, jest powodem, dla
którego pozostał wśród nas na tym
świecie pod zasłoną eucharystyczną.
«Już będąc małym dzieckiem
zrozumiałem doskonale przyczynę
Eucharystii: jest to uczucie, które
wszyscy posiadamy; pragnienie
pozostania na zawsze z tym, kogo się
kocha». Nasz Ojciec, rozważając
misterium miłości Chrystusa, który
znajduje radość przy synach
ludzkich (por. Prz 8,31), który nie
chce zostawić ich sierotami (por. J
14,18), który postanowił pozostać z
nami aż do skończenia świata (por.
Mt 28,20), ilustrował powód
ustanowienia tego Sakramentu
obrazem osób, które muszą się
rozstać. «Chciałyby zawsze być
razem, ale obowiązek – nieważne
jaki – każe im się oddalić»; i
ponieważ nie są w stanie tego
zmienić «zostawiają sobie pamiątki,
może jakąś fotografię», lecz «nie
udaje im się zrobić więcej, ponieważ



możliwości stworzeń nie dochodzą
tak daleko, jak ich pragnienia». Jezus,
Bóg i Człowiek, przekracza te granice
z miłości do nas. «Czego my nie
możemy, może to Pan». On «nie
zostawia symbolu, lecz
rzeczywistość: pozostaje On sam»:
który narodził się z Maryi w
Betlejem; który pracował w
Nazarecie, chodził po Galilei i Judei, i
zmarł ukrzyżowany na Golgocie; On,
który zmartwychwstał w chwale
trzeciego dnia i wiele razy ukazywał
się swoim uczniom.

Wiara chrześcijańska zawsze głosiła
tę tożsamość, także po to, aby
odrzucić rzekomą tęsknotę tych,
którzy usprawiedliwiali swój brak
ducha chrześcijańskiego wymówką,
że nie widzą Pana tak, jak pierwsi
uczniowie; albo tych, którzy
twierdzili, że zachowywaliby się
inaczej, gdyby mogli widzieć Go
fizycznie. «Ilu mówi teraz:
„Chciałbym zobaczyć Jego postać,



wygląd, szaty, sandały!” Lecz oto Jego
widzisz, Jego dotykasz, Jego
spożywasz. Pragniesz widzieć Jego
szaty; lecz On daje tobie samego
siebie, nie tylko, byś Go widział, lecz
byś Go dotykał i spożywał, i
przyjmował Go wewnątrz siebie.
Niechże nikt więc nie zbliża się z
nieufnością, nikt z letniością:
wszyscy rozpaleni, wszyscy pełni
zapału i czuwający».

Bóg bliski

Św. Josemaría nauczył nas w pełni
przyjmować wiarę w rzeczywistą
obecność Jezusa Chrystusa w
Eucharystii, tak, aby Pan wszedł
naprawdę w nasze życie, a my w Jego
życie, abyśmy na Niego patrzyli i
kontemplowali Go – oczami wiary –
jako osobę rzeczywiście obecną:
widzi nas, słyszy, czeka na nas, mówi
do nas, zbliża się i szuka nas,
unicestwia siebie za nas we Mszy
świętej.



Wyjaśniał nasz Ojciec, że ludzie
skłonni są wyobrażać sobie Pana
«daleko, wśród blasku gwiazd», jakby
w ogóle się nimi nie interesował; i
nie do końca wierzą, że «jest On
również stale tuż obok nas». Być
może spotkaliście osoby uważające
Stwórcę za tak dalekiego od ludzi, że
wydaje się im, że nie obchodzą Go
małe i wielkie rzeczy składające się
na ludzkie życie. My jednakże
wiemy, że tak nie jest, bo «Bóg
mieszka na wysokościach i patrzy na
drobne rzeczy» (Ps 137,6, Vg): z
miłością patrzy na każdego,
wszystkie nasze sprawy Go
interesują.

«Bóg naszej wiary nie jest odległym
bytem, który patrzy obojętnie na losy
ludzi: na ich pragnienia, walki i
niepokoje. To Ojciec, który kocha
swoje dzieci do takiego stopnia, że
posyła Słowo, Drugą Osobę Trójcy
Przenajświętszej, aby wcielając się,
umarło za nas i nas odkupiło. To ten



sam miłujący Ojciec, który teraz
delikatnie pociąga nas do siebie
poprzez działanie Ducha Świętego
zamieszkującego w naszych
sercach». Jego nieskończone miłość i
zainteresowanie każdym z nas
sprawiły, że Syn pozostał w Świętej
Hostii, oprócz tego, że wcielił się,
pracował i cierpiał tak, jak jego
bracia – ludzie. Jest prawdziwie
Emanuelem, Bogiem z nami.
«Stwórca okazał bezmiar miłości dla
swoich stworzeń. Nasz Pan, Jezus
Chrystus, jakby jeszcze nie
wystarczały wszystkie inne dowody
Jego miłosierdzia, ustanawia
Eucharystię, żebyśmy mogli mieć Go
zawsze blisko, a także dlatego, że – o
ile możemy to pojąć – Ten, który
niczego nie potrzebuje, poruszony
swoją Miłością, nie chce obyć się bez
nas».

Akty adoracji



Konieczną postawą wobec tego
misterium wiary i miłości jest
adoracja, gdyż tylko w taki sposób
możemy odpowiednio wyrazić naszą
wiarę, że Eucharystia to Chrystus
prawdziwie, rzeczywiście i
substancjalnie obecny z Jego Ciałem,
Krwią Duszą i Bóstwem. Dyspozycja
taka jest potrzebna również dlatego,
że tylko dzięki niej nasza miłość –
uległa i totalna – może w
odpowiednim stopniu odpowiedzieć
na niezmierzoną miłość Jezusa do
każdego człowieka (por. J 13,1; Łk
22,15). Nasza adoracja Chrystusa
sakramentalnego zawiera w sobie
jednocześnie zewnętrzny gest i
wewnętrzne nabożeństwo,
zakochanie się. Nie jest
konwencjonalnym rytem, lecz
intymną ofiarą osoby, widoczną na
zewnątrz. «We Mszy świętej
adorujemy, spełniając z miłością
pierwszy obowiązek stworzenia
wobec jego Stwórcy: „Panu, Bogu
swemu, będziesz oddawał pokłon i



Jemu samemu służyć będziesz” (Pwt
6,13; Mt 4,10). Nie jest to uwielbienie
zimne, zewnętrzne, adoracja sługi,
lecz wewnętrzny szacunek i
poddanie, będące serdeczną miłością
dziecka».

Gesty adoracji – takie jak ukłon
głowy lub ciała, przyklęknięcie,
padnięcie na twarz – zawsze mają
wyrażać szacunek i uczucie,
poddanie, uniżenie się, pragnienie
zjednoczenia, lecz nigdy służalczość.
Prawdziwa adoracja nie oznacza
oddalenia, dystansu, lecz pełne
miłości utożsamienie, ponieważ
«dziecko Boże traktuje Pana jak Ojca.
Jego stosunek do Boga to nie
uprzejmość sługi ani formalny,
czysto grzecznościowy szacunek, lecz
całkowita szczerość i ufność».

Jakąż wagę przypisywał św.
Josemaría tym przejawom
pobożności, niezależnie od tego, jak
małe mogły się wydawać! Te



szczegóły są pełne znaczenia,
wyjawiają wewnętrzną delikatność
człowieka i jakość jego wiary i
miłości. «Jak się teraz wszyscy
spieszą przy obcowaniu z Bogiem!
(...). Ty się nie spiesz. Nie wykrzywiaj
się dziwacznie zamiast pobożnego
przyklęknięcia, bo to kpina (...).
Przyklęknij w ten sposób: powoli, z
pobożnością, prawidłowo. A kiedy
adorujesz Jezusa sakramentalnego,
powiedz Mu w swoim sercu: Adoro te
devote, latens deitas . Wielbię Cię,
mój Boże ukryty».

Większe jeszcze znaczenie
przyznawał tej wewnętrznej
postawie miłości, która powinna
przepajać wszystkie zewnętrzne
przejawy pobożności
eucharystycznej. Adoracja Jezusa
sakramentalnego przechodzi od
kontemplacji Jego miłości do nas po
uległą deklarację miłości stworzenia
do Niego; nie kończy się jednak na
samych słowach, choć też są one



potrzebne, lecz przede wszystkim
objawia się w zewnętrznych i
wewnętrznych oznakach oddania:
«niech każdy z nas umie powiedzieć
Panu, bez hałasu słów, że nic nie
zdoła nas od Niego oddzielić, że Jego
gotowość – bezbronna – pozostania
pod postaciami tak kruchymi jak
chleb i wino uczyniła z nas Jego
dobrowolnych niewolników». Za św.
Janem Damasceńskim wyjaśnia św.
Tomasz z Akwinu, że w prawdziwej
adoracji zewnętrzne upokorzenie
ciała wyraża i wzbudza wewnętrzną
pobożność duszy, pragnienie
poddania się Bogu i służenia Mu.

Nie bójmy się – wręcz przeciwnie! –
powtarzać Panu, że kochamy Go i
wielbimy, lecz powinniśmy
potwierdzać te słowa naszymi
czynami poddania i posłuszeństwa
Jego woli. «Bóg, Pan Nasz,
potrzebuje, abyście powtarzali Mu,
przyjmując Go każdego rana: Panie,
wierzę, że to jesteś Ty, wierzę, że



jesteś prawdziwie ukryty pod
postaciami sakramentalnymi!
Wielbię Cię, kocham Cię! A podczas
nawiedzenia Go w kaplicy,
powtórzcie Mu znowu: Panie, wierzę,
że jesteś prawdziwie obecny w
tabernakulum! Wielbię Cię, kocham
Cię! To właśnie znaczy być
serdecznym dla Pana. Dzięki temu
będziemy Go kochać coraz bardziej
każdego dnia. Potem w ciągu dnia
wciąż go kochajcie, żyjąc tym
postanowieniem: będę dobrze
kończyć pracę z miłości do Jezusa
Chrystusa, który przewodzi nam z
tabernakulum».

Tibi se cor meum totum subiicit,
quia, te contemplans, totum deficit

Tobie cały umysł mój poddaje się, bo
nad Tobą myśląc, nie ogarnia Cię.

Zdumienie wobec misterium miłości

Na temat oddania Jezusa Chrystusa
w Eucharystii, ileż razy powtarzał



nasz Ojciec: «pozostał dla ciebie»;
«upokorzył się do tego stopnia z
miłości do ciebie». Kontemplując
taką miłość, wierzące serce staje się
jakby porażone, pełne podziwu, i
pragnie ze swojej strony
odwdzięczyć się oddając się
całkowicie Panu. «Zadziwia mnie ta
tajemnica Miłości». Miejmy takie
uczucie, taką dyspozycję rozumu i
woli, aby się nie przyzwyczaić i
zawsze zachowywać prostą postawę
dziecka, które zachwyca się
prezentami przygotowanymi przez
swojego ojca. Wyraźmy także
głęboką wdzięczność: «Dzięki, Jezu,
dzięki, że tak się zniżyłeś, aż do
zaspokojenia wszystkich potrzeb
naszych biednych serc». Niech
naturalną konsekwencją będzie nasz
śpiew, uwielbiający naszego Ojca,
Boga, który zechciał żywić swoje
dzieci Ciałem i Krwią swojego Syna;
trwajmy w tej pochwale, gdyż
zawsze okaże się zbyt krótka.



Jezus pozostał w Eucharystii, aby
zaradzić naszej słabości, naszym
wątpliwościom, lękom, strapieniom;
aby leczyć naszą samotność,
bezradność, zniechęcenia; aby
towarzyszyć nam w drodze; aby
podtrzymywać nas w walce. Przede
wszystkim, aby nauczyć nas kochać,
aby pociągnąć nas ku swojej Miłości.
«Kiedy oglądacie Świętą Hostię
wystawioną w monstrancji na
ołtarzu, popatrzcie, jaka to miłość,
jaka czułość Chrystusa. Ja to
tłumaczę sobie miłością, którą żywię
do was: gdybym mógł pracować w
oddaleniu, a być jednocześnie obok
każdego z was, z jakąż przyjemnością
bym to uczynił!»

»Chrystus natomiast to może! I On,
który kocha nas miłością
nieskończenie wyższą od tej, którą
żywić mogą wszystkie serca na
ziemi, pozostał wśród nas, abyśmy
mogli zawsze łączyć się z Jego
Przenajświętszym



Człowieczeństwem i aby nam pomóc,
aby nas pocieszać, aby nas umocnić,
abyśmy byli wierni».

«Bo myśli moje nie są myślami
waszymi ani wasze drogi moimi
drogami – wyrocznia Pana. Bo jak
niebiosa górują nad ziemią, tak drogi
moje – nad waszymi drogami i myśli
moje – nad myślami waszymi» (Iz
55,8-9). Logika eucharystyczna
przekracza wszelką logikę ludzką,
nie tylko dlatego, że obecność
Chrystusa pod postaciami
eucharystycznymi to misterium,
którego nasz rozum nigdy nie zdoła
w pełni pojąć, lecz również dlatego,
że dar Chrystusa w Eucharystii
całkowicie przekracza małość
ludzkiego serca, wszystkich ludzkich
serc razem. Możliwościom naszego
umysłu taka hojność może wydawać
się niewytłumaczalna, ponieważ jest
bardzo odległa od małych i wielkich
egoizmów, które tak często nas
zwodzą.



«Największym szaleńcem wszelkich
czasów jest On. Czy można sobie
wyobrazić większe szaleństwo niż
Jego oddanie – jak On się oddaje i
komu się oddaje?

»Gdyż było już szaleństwem samo
stanie się bezbronnym Dzieciątkiem:
ale dzięki temu nawet wielu
złoczyńców mogłoby się wzruszyć i
nie odważyłoby się Go źle traktować.
Wydało Mu się to jednak za mało:
zechciał unicestwić się i oddać się
bardziej. Stał się pożywieniem, stał
się Chlebem.

» – Boski Szaleńcze! Jakże Cię
traktują ludzie?... A ja sam?».

Aby zbliżyć się do Jezusa
sakramentalnego, trzeba poszerzyć
serce. Oczywiście potrzebna jest
wiara, ale aby być duszą
Eucharystyczną trzeba oprócz tego
„umieć kochać”, „umieć dawać siebie
innym”, naśladując – w granicach
naszej małości – oddanie Chrystusa



wszystkim i każdemu z osobna. Na
podstawie osobistego doświadczenia
św. Josemaría mógł nam powiedzieć:
«Częstotliwość nawiedzenia
Najświętszego Sakramentu jest
funkcją dwóch czynników: wiary i
serca, widzenia prawdy i ukochania
jej».

W „szkole” świętego Josemaríi

Nasz Ojciec od wczesnej młodości
głęboko doświadczał miłości
Chrystusa objawiającej się w
pozostaniu w tym Sakramencie,
ponieważ miał wiarę tak mocną, że
«można ją było kroić», i ponieważ
umiał kochać: mógł stawiać siebie za
«przykład człowieka, który potrafi
kochać». Dlatego «szaleństwo z
miłości» Pana dającego nam siebie w
tym Sakramencie «skradło mu
serce», i zrozumiał, do jakich
szczytów unicestwienia i
upokorzenia doszedł Pan z powodu
czułej i mocnej miłości do każdego z



nas. Dlatego też potrafił
odpowiedzieć na tę miłość bez
uciekania w anonimowość: czuł się
osobiście wzywany przez Chrystusa,
który w Eucharystii ofiarowywał się
za życie jego i wszystkich innych,
dlatego też był w stanie napisać o
Najświętszej Ofierze: «Jezu, „nasza”
Msza”...».

Każdego dnia naśladujmy tę postawę
naszego ukochanego Założyciela:
prośmy Pana wiele razy z
Apostołami, tak jak powtarzał św.
Josemaría: adauge nobis fidem! ; a
przez to uczmy się „w szkole
Mariano” dawać się wciąż innym,
począwszy od służenia ludziom
wokół nas, ze skwapliwością
wynikającą z miłości pełnej
poświęcenia. W ten sposób także i
my będziemy umieli wejść w
misterium Miłości eucharystycznej i
blisko zjednoczyć się z ofiarą
Chrystusa. Jednocześnie będąca w
nas miłość do Pana sakramentalnego



poprowadzi nas do dawania siebie
innym, koniecznie tak, żeby nie było
to zauważalne, by nikogo nie
zabolało: jak On, przechodząc
niepostrzeżenie. «Z miłości oraz po
to, by nauczyć nas kochać, Jezus
przyszedł na ziemię i pozostał wśród
nas w Eucharystii».

Mamy naśladować naszym
postępowaniem owe oblatus est quia
ipse voluit (Iz 53,7 Vg) Jezusa: tę
wewnętrzną determinację, by
ofiarowywać się i oddawać osobie
kochanej, spełniać jej oczekiwania i
prośby. Potrzebujemy serca czystego,
napełnionego prawymi uczuciami,
bez zamętów wprowadzanych przez
nieuporządkowane „ja”.
«Zewnętrzne przejawy miłości
powinny się bowiem rodzić w sercu i
znajdować swój wyraz w
świadectwie chrześcijańskiego
postępowania (…). Niech nasze słowa
będą prawdziwe, jasne, stosowne,
zdolne pocieszać i pomagać, zdolne



przede wszystkim nieść innym Boże
światło».

Prawdziwe bycie duszami
Eucharystii nie sprowadza się do
wiernego zachowywania przepisów
dotyczących jakichś ceremonii, choć
jest to również niezbędne; rozciąga
się na całkowite oddanie serca i
życia, z miłości do Tego, który
powierzył nam i dalej powierza z
absolutną hojnością miłość swoją.
Nauczmy się od Maryi pokory i
bezgranicznej dyspozycyjności, by
kochać, przyjmować i służyć
Jezusowi Chrystusowi. Rozważajmy
często, jak zalecał nam nasz
najukochańszy Ojciec, że Ona
«została niepokalanie poczęta, aby
przyjąć w swoim łonie Chrystusa». I
zmierzmy się z pytaniem, jakim
kończył to zalecenie: «jeśli
dziękczynienie ma być
proporcjonalne do różnicy między
darem a zasługami, czy nie
powinniśmy przemienić całego



naszego dnia w nieprzerwaną
Eucharystię».

Visus, tactus, gustus in te fallitur,
sed auditu solo tuto creditur

Zmysły: wzrok, smak, dotyk zawód
czynią nam, i tylko słuchowi ufnie
wiarę dam

Ze światłem wiary

Jakże ewidentna okazuje się
zawodność zmysłów wobec
Najświętszego Sakramentu!
Doświadczenie zmysłowe, naturalna
droga poznawania świata przez nasz
rozum, tutaj nie wystarcza. Jedynie
słuch ratuje człowieka przed klęską
zmysłów w obliczu Eucharystii.
Jedynie słuchając Słowa Bożego
objawiającego to, czego rozum nie
dostrzega za pośrednictwem
zmysłów, i przyjmując to z wiarą,
można dojść do wiedzy, iż substancja
– choć na to nie wygląda – nie jest



chlebem, lecz Ciałem Chrystusa, nie
jest winem, lecz Krwią Odkupiciela.

Również inteligencja przegrywa,
ponieważ nie osiąga i nigdy nie
osiągnie zrozumienia, jak to
możliwe, że choć pozostaje to, co
osiągalne dla zmysłów – „postacie”
chleba i wina, rzeczywistą substancją
jest Ciało i Krew Chrystusa. «Czego
nie rozumiesz i nie widzisz,
potwierdza żywa wiara, ponad
właściwym porządkiem rzeczy».

Dzięki tej cnocie teologalnej osiąga
się pewność co do Misterium
eucharystycznego, niemożliwą do
osiągnięcia tylko rozumem ludzkim.
«Panie, ja wierzę mocno. Dziękuję, że
udzieliłeś nam wiary! Wierzę w
Ciebie, w tę wspaniałą miłość, jaką
jest tu Rzeczywista Obecność pod
postaciami eucharystycznymi, po
konsekracji, na ołtarzu i w
tabernakulach, gdzie pozostajesz
ukryty. Wierzę mocniej, niż gdybym



Cię słyszał moimi uszami, niż
gdybym Cię widział oczami, niż
gdybym Cię dotykał rękami».

«Gdy wierzymy w Jezusa, w Jego
rzeczywistą obecność pod postaciami
chleba i wina, aktualizuje się cała
nasza wiara». Wiara w moc Stwórcy,
wiara w Jezusa, który mówi: «Oto
Ciało moje» i dodaje: «Oto kielich
Krwi mojej», wiara w niewysłowione
działanie Ducha Świętego, który
uczestniczył we wcieleniu Słowa w
łonie Dziewicy Maryi i uczestniczy w
cudownej przemianie
eucharystycznej – przeistoczeniu.

Jest to wiara w Kościół, który uczy
nas: «Chrystus nasz Odkupiciel
powiedział, że to, co podawał pod
postacią chleba, jest prawdziwie jego
Ciałem (Mt 26,26 i nast.; Mk 14,22 i
nast.; Łk 22,19 i nast.; 1 Kor 11,24 i
nast.); [przeto] zawsze było w
Kościele Bożym to przekonanie, które
dziś na nowo ten święty Sobór



wyraża, że przez konsekrację chleba
i wina dokonywa się przemiana całej
substancji chleba w substancję ciała
Chrystusa, Pana naszego, i całej
substancji wina w substancję Jego
Krwi. Tę przemianę trafnie i
właściwie nazwał święty Kościół
Katolicki przeistoczeniem».

Zgodnie z nauczaniem Soboru i całą
Tradycją późniejsze Magisterium
podkreśla, iż «każde tłumaczenie
teologiczne, które w jakiś sposób
chciałoby przeniknąć tę tajemnicę,
aby było w zgodzie z wiarą katolicką,
musi przyjąć, że po przeistoczeniu, w
obiektywnej rzeczywistości,
niezależnie od naszego ducha, chleb i
wino przestały istnieć tak, że od tego
momentu stały się czcigodnym
Ciałem i Krwią Pana Jezusa, które
rzeczywiście mamy przed sobą pod
sakramentalnymi postaciami chleba i
wina ».



Radzę wam, abyście szczególnie
podczas tego Roku eucharystycznego
czytali i rozważali niektóre z
najważniejszych dokumentów, które
Magisterium Kościoła poświęciło
Najświętszemu Sakramentowi.
Przyjmijmy te czcigodne teksty z
wdzięcznością, wzmacniając naszą 
obœdientia fidei Słowu Bożemu, jakie
jest nam przekazywane w tych
naukach przez władzę nadaną przez
Jezusa Chrystusa.

Credo quidquid dixit Dei Filius; nil
hoc verbo veritatis verius

Wierzę słowom, które wyrzekł Boży
Syn, to najczystsza prawda: oto wiary
czyn!

Słowa życia

Nasza wiara opiera się na słowach
samego Jezusa, które Kościół
rozumiał zawsze takimi, jakie są,
czyli w znaczeniu w pełni
rzeczywistym. Po rozmnożeniu



chleba i ryb Pan powiedział: «Ja
jestem chlebem żywym, który zstąpił
z nieba. Jeśli kto spożywa ten chleb,
będzie żył na wieki. Chlebem, który
Ja dam, jest moje ciało za życie
świata» (J 6,51). Nie mówił tego w
znaczeniu przenośnym; gdyby tak
było, widząc, że wielu – nawet
niektórzy uczniowie – gorszyło się
tymi słowami, wyjaśniłby tę naukę w
inny sposób. Lecz tego nie zrobił,
przeciwnie, powtórzył z mocą: «Kto
spożywa moje Ciało i pije moją Krew,
ma życie wieczne, a Ja go wskrzeszę
w dniu ostatecznym. Ciało moje jest
prawdziwym pokarmem, a Krew
moja jest prawdziwym napojem» (J
6,54-55). Lecz by nie myśleli, że da się
im jako pokarm w sposób materialny
i spostrzegalny zmysłami, dodał:
«Duch daje życie, ciało na nic się nie
przyda. Słowa, które Ja wam
powiedziałem, są duchem i są
życiem» (J 6,63).



Są to słowa Verbum spirans amorem:
słowa miłości, które prowadzą do
miłości, objawiając Miłość Boga do
ludzi, ogłaszając Dobrą Nowinę:
«Trójca zakochała się w człowieku».
Jakże więc miałyby nie obchodzić Go
nasze sprawy? Czyż nie będzie
interweniować w naszej sprawie, gdy
będzie to konieczne? «Mówił Syjon:
„Pan mnie opuścił, Pan o mnie
zapomniał”. Czyż może niewiasta
zapomnieć o swym niemowlęciu ta,
która kocha syna swego łona? A
nawet gdyby ona zapomniała, Ja nie
zapomnę o tobie» (Iz 49,14-15).
Zainteresowanie, troska Boga o
każdego z nas, przy wcieleniu Słowa
przychodzi do nas poprzez Jego
ludzkie serce. «Wzruszają Jezusa
głód i cierpienie, ale przede
wszystkim wzrusza Go ignorancja.
„Jezus ujrzał wielki tłum. Zlitował się
nad nimi, byli bowiem jak owce nie
mające pasterza. I zaczął ich
nauczać” (Mk 6,34)».



Postawa zaufania

Na płaszczyźnie naturalnej logiczne
jest podkreślanie znaczenia
doświadczenia zmysłowego jako
podstawy nauki i wiedzy. Lecz jeśli
oczy pozostają «zwrócone na rzeczy
ziemskie», nie jest ani trudne ani
dziwne, że –jak pisał nasz Ojciec–
«Wzrok duszy przytępia się, umysł
uważa, że jest samowystarczalny, że
sam może zrozumieć wszystko,
obywając się bez Boga. (...) ludzki
umysł uważa się za centrum
wszechświata i na nowo zachwyca go
owo „będziecie jako bogowie” (Rdz
3,5), a napełniwszy się miłością do
siebie samego, odwraca się od
miłości Bożej». W epoce, która
«wzmaga na świecie klimat
skupiania wszystkiego na człowieku,
atmosferę materializmu, któremu
obce jest transcendentne powołanie
człowieka», powinniśmy mieć w
sobie i rozpowszechniać dookoła



postawę otwarcia na innych,
rozsądnego zaufania do ich słów.

Pisałem wam wcześniej, że dla
zrozumienia «Bożej rozrzutności»
Eucharystii trzeba „umieć kochać”.
Równie potrzebne jest „umiejętność
słuchania” i przede wszystkim ufania
Bogu i Jego Kościołowi. Wiara –
poddanie, a jednocześnie
uwznioślenie rozumu – w Jezusa
sakramentalnego wyzwoli nas od tej
niszczycielskiej spirali, która oddala
od Boga i także od innych ludzi;
obroni nas przed tą «ogólną
zarozumiałością», która skrywa «zło
najgorsze z możliwych». Owo
uniżenie rozumu wobec
niestworzonego Słowa, ukrytego pod
postacią chleba, pomaga nam
również nie polegać jedynie na
naszych zmysłach i osądzie oraz
wzmacniać w nas wiarę w autorytet
Boga, który się nie myli i nie może się
mylić.



W Tabernakulum kryje się siła,
najpewniejsze schronienie przed
wątpliwościami, obawami i troskami.
Jest to Sakrament Nowego
Przymierza, Przymierza wiecznego,
zdarzenia ostatecznego i
definitywnego, ponieważ nie ma już
możliwości większego oddania
siebie. Bez Chrystusa człowiek i świat
pozostaliby w ciemności. Także w
życiu chrześcijanina pojawia się
coraz więcej cieni, jeśli oddala się on
od Boga. Sakrament ten, przez swoją
ostateczną nowość, przepędza na
zawsze to, co stare, niedowiarstwo,
grzech. «Wszystko, co przemijające,
co szkodliwe i niepotrzebne –
zniechęcenie, zwątpienie, smutek,
tchórzliwość – powinno zostać
odrzucone. Najświętsza Eucharystia
wprowadza w życie synów Bożych
Boską nowość, powinniśmy więc
odpowiedzieć in novitate sensus (Rz
12,2), odnowieniem całego naszego
sposobu postrzegania i całego
naszego postępowania. Zostało nam



dane nowe źródło energii, potężny
korzeń wszczepiony w Pana».

In Cruce latebat sola deitas, at hic
latet simul et humanitas

Na krzyżu ukryłeś tylko bóstwo Twe.
Tu i człowieczeństwo utaiłeś Swe.

Z Chrystusem na Kalwarii

Celebracja Eucharystii wiedzie nas
do Kalwarii, ponieważ «w Boskiej
ofierze, dokonującej się we Mszy św.,
jest obecny i w sposób bezkrwawy
ofiarowany ten sam Chrystus, który
na ołtarzu krzyża „ofiarował samego
siebie” (Hb 9,27) w sposób krwawy
(...). Jedna przecież i ta sama jest
Hostia, jeden i ten sam poprzez
posługę kapłanów Składający ofiarę,
który wówczas ofiarował samego
siebie na krzyżu, tylko sposób
ofiarowania jest inny». Do Kalwarii
zaś mamy dostęp «nie tylko poprzez
pełne wiary wspomnienie, ale też
poprzez aktualne uczestnictwo,



ponieważ ofiara ta wciąż się
uobecnia , trwając sakramentalnie w
każdej wspólnocie, która ją sprawuje
przez ręce konsekrowanego
szafarza».

Na Golgocie obok Jezusa, na innym
krzyżu, wisi Dyzma, dobry łotr. Tak
samo jak on znajdujemy się realnie
przed tą samą Osobą, będąc
świadkami tego samego
dramatycznego wydarzenia.
Również tak jak on głęboko
wierzymy – lub pragniemy wierzyć –
w tę Osobę: dobry łotr uwierzył, że
Jezus przynosi Królestwo Boże i
żałując pragnął być z Chrystusem w
tym Królestwie. My tak samo
wierzymy, że jest On Bogiem, Synem
Bożym, który stał się człowiekiem,
aby nas zbawić; lecz różnimy się od
tamtego skruszonego grzesznika tym,
że on widział człowieczeństwo
Chrystusa, lecz nie boskość; my w
Jezusie sakramentalnym nie widzimy
ani boskości, ani człowieczeństwa.



Skruszony łotr

W odróżnieniu od drugiego łotra
Dyzma przyznawał się do swoich
win, akceptował karę za swe
występki i wyznawał świętość
Jezusa: «On nic złego nie uczynił» (Łk
23,41). Także my prosimy Pana, żeby
przyjął nas do swego Królestwa.
Abyśmy przyjęli Go bardziej
oczyszczeni do naszych serc,
wyznajemy nasze winy i prosimy Go
o wybaczenie; przedtem, kiedy jest to
potrzebne, posłuszni nauce Kościoła
przystępujemy do sakramentu
Pojednania napełnieni
konstruktywnym żalem:

«Jeśli nie wypada, by do
jakichkolwiek świętych czynności
przystępowano inaczej niż święcie,
(…) tym bardziej musi się strzec
[chrześcijanin], żeby do jego
przyjęcia nie przystępować bez
wielkiego uszanowania i świętości,
zwłaszcza że czytamy u Apostoła te



groźne słowa: „Kto pożywa i pije
niegodnie, sąd sobie spożywa i pije,
gdy nie zważa na ciało Pańskie” (1
Kor 11,29). Temu więc, kto chce
komunikować, trzeba przypominać
słowa tegoż Apostoła: „Niech każdy
zbada samego siebie” (1 Kor 11,28).

»Zwyczaj zaś kościelny orzeka, że
owo „badanie” dlatego jest
potrzebne, żeby nikt, będąc
świadomym popełnienia ciężkiego
grzechu, nawet gdyby zdawało mu
się, że za niego żałuje, nie
przystępował do świętej Eucharystii
bez poprzedniej sakramentalnej
spowiedzi».

Pokora Chrystusa ukrzyżowanego
sprawiła, że Dyzma nie uniósł się
pychą i ze spokojem przyjął
cierpienie, odrzucając pokusę buntu.
«Pokora Jezusa Chrystusa: w
Betlejem, w Nazarecie, na Kalwarii...
– Ale jeszcze większego upokorzenia
i poniżenia doświadcza On w



Najświętszej Hostii, większego niż w
stajence, niż w Nazarecie, niż na
Krzyżu». Naśladujmy pokorną
postawę owego latro pœnitens, tym
bardziej że przykład unicestwienia
się w Eucharystii, jaki
kontemplujemy dzięki wierze, jest
większy jeszcze niż ten, który dobry
łotr ujrzał na Kalwarii. Kiedy „ja”
będzie się pysznić, żądając prawa do
wygody, zmysłowości, uznania czy
wdzięczności, lekarstwem jest
patrzeć na Ukrzyżowanego, iść do
Tabernakulum, uczestniczyć
sakramentalnie w Jego ofierze. Do
takiego wniosku dochodził nasz
Ojciec, gdy takim zdaniem zamykał
ów punkt Drogi: «Jak bardzo więc
winienem kochać Mszę świętą!».

Katedra wszystkich cnót

Św. Tomasz z Akwinu pisze, że
Chrystus na Krzyżu daje przykład
wszystkich cnót: «Passio Christi
sufficit ad informandum totaliter



vitam nostram» , wystarczy wznieść
oczy na Ukrzyżowanego, by nauczyć
się wszystkiego, czego potrzebujemy
w tym życiu. I podkreśla: «Nullum
enim exemplum virtutis abest a
Cruce» , nie brakuje na Krzyżu
żadnej cnoty, w sposób oczywisty
obfituje w przykład ich wszystkich:
męstwa, cierpliwości, pokory,
oderwania, miłości, posłuszeństwa,
pogardy dla zaszczytów, ubóstwa,
oddania...

O Eucharystii możemy powiedzieć to
samo: jest najwspanialszą lekcją
miłości i pokory. W tym boskim
Darze możemy umocnić się także w
pozostałych cnotach
chrześcijańskich. «Katedra
Najświętszej Eucharystii i modlitwy
uczy nas żyć, służąc z radosną
dyspozycją, wszystkim duszom;
kierować, także służąc; być
posłusznymi w wolności, pragnąc
słuchać; poszukiwać jedności w
poszanowaniu różnorodności,



rozmaitości, w najbardziej bliskim
zjednoczeniu».

Jest tą „katedrą cnót” szczególnie w
przypadku tych cnót, które powinny
być praktykowane na co dzień w
pracy, w rodzinie, w zwykłych
sytuacjach zwyczajnych ludzi:
umiejętności czekania,
przyjmowania wszystkich, bycia
zawsze do dyspozycji… Milczenie
Jezusa w Najświętszym Sakramencie
jest wymowne przede wszystkim dla
nas, którzy mamy uświęcać się nel
bel mezzo della strada *, zajęci
tysiącami spraw pozornie małej
wagi.

W ciszy swojego ukrycia mówi On, że
zwyczajne życie daje nam – ze
skromnością, w jakiej się toczy –
ciągłą możliwość uświęcania i
apostolstwa; że kryje wszelki skarb i
moc Boga, który interweniuje i
rozmawia z nami w każdej chwili, i



interesuje się nawet włosem, który
spada nam z głowy (por. Mt 10,29).

Kontemplując Jezusa
sakramentalnego zanurzamy się w
konieczność postępowania z
czystością intencji, nie mając innego
pragnienia niż spełnianie woli Bożej:
służenie duszom, by poszły do Nieba.
Ujawnia się transcendencja dawania
siebie innym, tracąc własne życie na
pomoc swoim braciom, w ciszy,
cierpliwie, dyskretnie; z przyjaźnią i
uczuciem okazywanymi w rzeczach
być może małych, ale konkretnych i
przydatnych; oddając swój czas do
dyspozycji i mając wielkie serce,
które potrafi skierować do
wszystkich, do każdego
indywidualnie, odpowiednie słowo,
potrzebną radę i pocieszenie, uwagę
doktrynalną, braterskie upomnienie.

«On się zniża do wszystkiego,
przyjmuje wszystko, wystawia się na
wszystko – na świętokradztwa,



bluźnierstwa, na chłodną obojętność
wielu – po to, aby ofiarować,
chociażby jednemu tylko
człowiekowi, możliwość odkrycia
uderzeń Serca, które bije w Jego
zranionej piersi».

Oddać się służbie innym

Wobec rzeczywistej obecności Jezusa
w tabernakulum zrozumieć można
niewypowiedzianą skuteczność
«ukrycia się i zniknięcia», które nie
polega na popadnięciu w dolce far
niente*, odseparowaniu się od
innych, rezygnacji z wpływania na
otoczenie i bieg wydarzeń we
własnym środowisku rodzinnym,
zawodowym czy społecznym.
Przeciwnie, postawa ta polega na
oddawaniu całej chwały Bogu i
szanowaniu wolności innych; także
na „popychaniu” ich do Boga bez
ludzkiego hałasu, lecz „zmuszając”
ich przykładem własnego oddania i
radosnej i hojnej cnoty.



Patrząc na Jezusa w Najświętszym
Sakramencie przekonujemy się, że
powinniśmy „stać się chlebem”, żeby
inni żywili się naszą modlitwą, naszą
służbą, naszą radością, by
postępować w drodze świętości.
Przekonujemy się o potrzebie
«ukrytej i cichej ofiary», bez
widowiskowości ani wielkich gestów.
«Jezus pozostał w Eucharystii z
miłości… do ciebie.

—Pozostał wiedząc, jak ludzie Go
przyjmą… i jak ty Go przyjmiesz.

—Pozostał, abyś Go spożywał, abyś
Go odwiedzał i abyś Mu opowiadał
swoje sprawy i abyś, obcując z Nim
przy tabernakulum i przyjmując
Sakrament, rozpalał się z dnia na
dzień coraz większą miłością i
przyczynił się, aby inne dusze –
liczne! – szły tą samą drogą».

W Eucharystii Jezus pokazuje z boską
elokwencją, że aby być jak On, trzeba
oddać się innym całkowicie i bez



targowania się, aż do uczynienia z
całego swojego życia ciągłej służby.
«Staniesz się świętym, jeśli będziesz
miał miłość, jeśli potrafisz czynić te
rzeczy, które nie obrażając Boga
sprawiają przyjemność innym, choć
wymagają wielkiego wysiłku od
ciebie».

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens

Ja w oboje wierzę: tam być, proszę
Cię, Gdzie łotr dobry chciał być, Jezu,
przyjmij mię.

W rytmie skruchy

Powróćmy na Kalwarię, aby
posłuchać prośby dobrego łotra,
który tak bardzo wzruszał św.
Josemaríę przy rozważaniu Adoro te
devote . «Wiele razy powtarzałem ten
werset hymnu eucharystycznego: 
peto quod petivit latro poenitens... –
proszę, jak prosił łotr pokutujący... I



za każdym razem ogarnia mnie
wzruszenie: prosić jak pełen skruchy
łotr!

On uznał, że zasługuje na tę straszną
karę... Ale jednym słowem zdobył
sobie serce Chrystusa i otworzył dla
siebie bramy Nieba».

Szczególnie w ostatnich swoich
latach, w obliczu trudności Kościoła,
nasz Ojciec z całej swojej duszy
uciekał się do miłosierdzia Bożego,
prosząc o to zrozumienie, o tę miłość
Bożą dla siebie i dla wszystkich. Nie
przywoływał swoich zasług, bo
uważał, że ich nie posiada –
«wszystko zrobił Bóg» – mówił z
przekonaniem. Nie powoływał się na
sprawiedliwość, żeby uzyskać od
Boga pomoc w udręce i próbie;
poszukiwał schronienia w Jego
litości. W ten sposób od wiary w
Chrystusa przechodził do skruchy: do
ciągłego i radosnego nawrócenia.
Nasz Ojciec działał kierowany tą



logiką, pewien, że – cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies (Ps
50 [51],19) – Bóg nie gardzi sercem
skruszonym i pokornym.

Teraz dzięki jego wstawiennictwu w
Niebie powinniśmy naśladować ów
rytm wiary i skruchy, będący oznaką
autentycznego życia wewnętrznego.
Obcowanie eucharystyczne wzmocni
naszą nadzieję, naszą ufność w
miłosierdzie Pana na wiele
sposobów: między innymi pomoże
nam odkryć nasze nędze, abyśmy
zanieśli je do stóp Krzyża i dzięki
temu, walcząc przeciwko wadom,
wzniesiemy zwycięsko Krzyż Pana
nad naszym życiem, nad naszymi
słabościami.

Ufać miłosierdziu Bożemu

Dyzma zyskał Boże miłosierdzie i
łaskę wykorzystując to, co kiedyś
było jego „zawodem” – napad i
kradzież: na krzyżu, przez wiarę i
szczery ból, „napadł” Chrystusa,



„skradł” Mu serce i wszedł z Nim do
chwały. Nasz Ojciec przekazał nam
«serdeczny zwyczaj „szturmowania”
tabernakulum», nauczył nas przede
wszystkim jednoczyć naszą
uświęcaną pracę z ofiarą, jaką Jezus
czyni z samego siebie podczas Mszy,
oraz pracować dzięki temu z siłą,
która płynie z tej ofiary.

Doświadczenie latro pœnitens * jest
także naszym doświadczeniem: od
miłosierdzia Pana oczekujemy
naszego uświęcenia. Otrzymując Jego
przebaczenie i Jego łaskę,
przekazujemy potem te dary w
braterstwie, z jakim traktujemy
wszystkich innych, ponieważ
świętość, doskonałość są
bezpośrednio związane z
miłosierdziem. Mówi o tym jasno
sam Pan: «bądźcie więc wy
doskonali, jak doskonały jest Ojciec
wasz niebieski» (Mt 5,48); «bądźcie
miłosierni, jak Ojciec wasz jest
miłosierny» (Łk 6,36).



Zawsze jednak musimy pamiętać, że
«Miłosierdzie jest czymś więcej niż
zwykłym współczuciem. Miłosierdzie
to bezmiar miłości, która
jednocześnie pociąga za sobą
bezmiar sprawiedliwości». Przekłada
się po prostu na dawanie siebie i
poświęcanie się innym, jak dobry
samarytanin: bez zaniedbywania
własnych obowiązków, a
jednocześnie poświęcając własną
wygodę i rezygnując z własnych –
małych, a czasami nie tak małych –
planów i zainteresowań.
«Miłosierdzie oznacza żywe, czułe
serce, wypełnione mocną, ofiarną i
hojną miłością».

Rozumianą w ten sposób tę czynną
dyspozycję duszy należy
analogicznie stosować do Chrystusa,
Boga i Człowieka. Byłoby to
absurdalne, gdybyśmy kierowali
nasze miłosierdzie do Boga samego,
lecz nie jest tak w stosunku do
człowieczeństwa Jezusa, ponieważ



sam Pan powiedział, że uważa jako
skierowane do siebie miłosierdzie, z
jakim traktujemy jego braci ludzi,
nawet tych najmniejszych (por. Mt
25,40). Ponadto możemy w jakiś
sposób kierować miłosierdzie – jako
zadośćuczynienie – do
Człowieczeństwa Jezusa ukrytego w
tabernakulum, gdzie jawi się On nam
jako «Wielki Osamotniony»: jest
głębokim aktem miłości i pobożności
odwiedzać Go w «więzieniu miłości»,
gdzie pozostał «dobrowolnie
zamknięty», ponieważ chciał być
zawsze z nami, do końca.

Ile możliwości otwiera się przed
nami, by „dobrze Go traktować”, by
Mu towarzyszyć, by okazywać Mu
serdeczność! Do tego zachęcał nas
św. Josemaría: «Jezu w Najświętszym
Sakramencie, który czekasz na nas z
miłością w tylu opuszczonych
tabernakulach, proszę, żebyśmy w
tabernakulach naszych Ośrodków
zawsze „dobrze Cię traktowali”,



otaczali naszą serdecznością,
adoracją, zadośćuczynieniem,
kadzidłem małych zwycięstw, bólem
naszych klęsk».

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor

Jak niewierny Tomasz Twych nie
widzę ran: lecz wyznaję z wiarą, żeś
mój Bóg i Pan.

Początkowa postawa Tomasza

Osiem dni po zmartwychwstaniu
Jezusa, w wieczerniku, Tomasz
patrzy na Pana, który pokazuje mu
swoje rany i mówi: «Podnieś tutaj
swój palec i zobacz moje ręce.
Podnieś rękę i włóż [ją] do mego
boku, i nie bądź niedowiarkiem, lecz
wierzącym» (J 20,27). My w
Eucharystii także znajdujemy się
przed Jego chwalebnym Ciałem, choć
jednocześnie w postaci ofiary – 
Christus passus – przez
sakramentalne rozdzielenie Ciała i



Krwi. «Ofiara eucharystyczna
uobecnia nie tylko tajemnicę męki i
śmierci Zbawiciela, lecz także
tajemnicę zmartwychwstania, w
której ofiara znajduje swoje
wypełnienie. Jako żywy i
zmartwychwstały, Chrystus może
uczynić siebie w Eucharystii
„chlebem życia” (J 6,35 i 48),
„chlebem żywym” (J 6,51)».

Możemy przypuszczać, że apostoł
Tomasz, gdy pojmano Jezusa w
Getsemani i potem – wobec „ludzkiej
klęski” Chrystusa – czuł się zbity z
tropu, rozczarowany, zdesperowany.
Być może jego wewnętrzne
załamanie było szczególnie
emocjonalne i dlatego bardziej niż
pozostałych dziesięciu kosztowało go
zaakceptować rzeczywistość
Zmartwychwstania Pana. Było mu
szczególnie trudno ponownie
uwierzyć w Jezusa, znowu Mu
zawierzyć, napełnić się jeszcze raz
mocną nadzieją – krótkimi słowy,



kochać Go i czuć się przez Niego
kochanym. Dlatego postawił
warunki.

Bóg objawiał się stopniowo, a
historyczny przebieg Objawienia w
jakiś sposób powtarza się na
indywidualnym poziomie w drodze
wiary każdego człowieka. Każdy
nowy krok na tej drodze oznacza
także „nowe” zawierzenie, które
bardziej kosztuje, które wymaga
większego utożsamienia z
Chrystusem, umierania coraz
bardziej i bardziej dla własnego „ja”.
Dobrze jest, byśmy o tym wiedzieli
wcześniej, ponieważ nasza dusza
może także zareagować jak św.
Tomasz: z niedowiarstwem, z
oporem przeciwko niewzruszonej
wierze, większej wierze – nie
dziwmy się temu i nie przestraszmy
się. Aby to przezwyciężyć,
powtarzajmy z większą wiarą przed
tabernakulum i wszędzie: Dominus
meus et Deus meus! * (J 20,28).



Apostołowie wierzyli, że Jezus był
prorokiem, wysłańcem Boga,
Mesjaszem i Zbawicielem Izraela,
Synem Bożym. Jednakże stworzyli
sobie nieprawdziwe wyobrażenie o
tym, w jaki sposób dokona się to
zbawienie i jaką formę przybierze
Królestwo ich Mistrza. Nie
zrozumieli do końca zapowiedzi
Chrystusa, co najmniej trzykrotnych,
o Jego męce i śmierci. Potem,
częściowo z powodu ich bierności,
częściowo przez dramat męki,
wydarzenia postawiły ich brutalnie
przed planem Bożym i wszyscy
ponieśli klęskę, oprócz św. Jana. I
było im trudno, w szczególności św.
Tomaszowi, przyjąć chwalebną
rzeczywistość Chrystusa
zmartwychwstałego. Lecz
kilkakrotne ukazywanie się Pana
zwyciężyło ich dystans i nawet
Tomasz przezwyciężył swoją słabość
duchową, jak wspomniałem,
wspaniałym aktem wiary i miłości: 



Dominus meus et Deus meus! W
godzinie prób

Nie wykluczajmy, że w nas samych, z
różnorodnych powodów, może
powstać początkowy opór przed
wiarą, z powodu nagromadzenia się
negatywnych doświadczeń, z
powodu wrogości
antychrześcijańskiej atmosfery, czy
też z powodu «niespodziewane
spotkanie z Krzyżem», gdy krzyż ten
jawi się nam bardziej konkretny i
surowy: «Ponieważ Bóg prosi nas
wszystkich o całkowite samozaparcie
i czasami biedny człowiek z gliny – z
której jesteśmy uczynieni – buntuje
się; szczególnie, jeśli pozwoliliśmy, by
nasze „ja” wybijało się w pracy, która
ma być dla Boga».

Tego typu sytuacje możemy
przezwyciężyć zawsze, przy pomocy
łaski Bożej, jeśli traktujemy je jako
zaproszenie do jeszcze większego
zbliżenia się do Boga, lepszego



poznania Go, pokochania,
skuteczniejszej służby Jemu.
Najpewniejszy zaś środek ich
przezwyciężenia daje nam spotkanie
z Chrystusem ukrzyżowanym i
chwalebnym, z Jezusem w
Najświętszym Sakramencie. Wtedy w
szczególny bardzo sposób przychodzi
moment, żeby pójść do
tabernakulum porozmawiać z
Jezusem, który pokazuje nam swoje
rany jako dowody swojej miłości i z
wiarą w te rany, których fizycznie nie
widzimy, odkryjemy razem z
apostołami konieczność misterium,
by «Mesjasz (…) miał cierpieć, aby
wejść do swojej chwały» (Łk 24,26);
bardziej świadomie przyjmiemy
Krzyż jako dar Boży. Rozumiejąc
dzięki temu to wezwanie naszego
Ojca «starajmy się widzieć chwałę i
szczęście ukryte w bólu».

Do ran Chrystusa



Podkreślam, córki i synowie moi, nie
powinniśmy dziwić się ani przerażać,
jeśli spotkamy się z sytuacjami
szczególnie ciężkimi, gdzie w
„światłocieniu” wiary wyraźniej
przeważać będzie wymiar ciemności;
z okazjami, w których być może
będzie trudniej rozpoznać Chrystusa,
chociażby dostrzec, którędy idzie
droga zgodna z wolą Bożą. Tego
rodzaju próby wewnętrzne mogą być
spowodowane czasami nędzą ludzką,
brakiem odpowiedzi na łaskę; często
tak jednak nie jest, stanowią one
część planu Bożego, abyśmy mogli
utożsamić się z Chrystusem, aby się
uświęcić.

Przyszedł moment, by tak jak apostoł
Tomasz „podejść” do ran Chrystusa.
Św. Josemaría mówi o tym tak: «Nie
zapominajcie, że przebywanie z
Jezusem oznacza, iż z pewnością
zetkniemy się z Krzyżem. Kiedy
oddajemy się w ręce Boga, Bóg często
pozwala nam odczuć ból, samotność,



przeciwieństwa, oszczerstwa,
zniesławienia i drwiny, które
przychodzą od wewnątrz i z
zewnątrz. Czyni tak dlatego, gdyż
pragnie ukształtować nas na swój
obraz i podobieństwo. On nawet
godzi się na to, by nazywano nas
szaleńcami i uważano za głupców.

»Nadszedł czas, by ukochać bierne
umartwienie, które przychodzi
znienacka, kiedy go się nie
spodziewamy (...).

»Kiedy rzeczywiście zaczniemy
podziwiać i kochać Najświętsze
Człowieczeństwo Jezusa, zaczniemy
odkrywać po kolei wszystkie Jego
Rany. I w tych momentach biernego
oczyszczania, chwilach
błogosławionych i gorzkich łez, które
będziemy się starali ukryć, potrzebne
nam będzie schronienie w każdej z
Najświętszych Ran – po to, by się
oczyścić, by z głęboką radością



umocnić się odkupieńczą Krwią
Zbawiciela (...).

»Spieszcie do Niego, jak podpowiada
wam serce – złóżcie w Ranach Jezusa
całą swoją miłość do ludzi i ... do
Boga. To właśnie jest dążenie do
zjednoczenia, przekonanie, że jest się
bratem Chrystusa, Jego krewnym,
synem tej samej Matki, ponieważ to
Ona doprowadziła nas do Jezusa».

Nie tylko w chwilach próby, ale
zawsze szukajmy wytrwale
spotkania z Chrystusem
zmartwychwstałym, który czeka na
nas na ołtarzu i w tabernakulum. Z
jakąż ufnością i pewnością
powinniśmy modlić się przed
Jezusem sakramentalnym, żeby z
dziecięcą zuchwałością prosić o tyle
potrzeb i intencji! Apostoł Tomasz
postawił to spotkanie jako warunek
swojej wiary; my, obecnie, dzięki
łasce Bożej, mamy pewność, że na
modlitwie przed Jezusem rozwiązują



się wszystkie nasze problemy
duchowe. Nie kontemplujemy ani
człowieczeństwa, ani boskości Pana,
ale wierzymy mocno, i idziemy do
Niego, który «nas widzi, słyszy,
oczekuje. Z Tabernakulum, gdzie jest
w sposób rzeczywisty obecny, ukryty
pod sakramentalnymi postaciami
(...), On pyta: „Co ci jest?”.
Odpowiadamy: „Boli mnie to i to”. I
natychmiast przychodzi światło, albo
przynajmniej ukojenie i pokój».
Dzięki temu będziemy wierni i
odczujemy impuls i moc, aby mówić
wszystkim, nie zważając na względy
ludzkie, z naturalnością i nie
zwlekając, że spotkaliśmy Chrystusa,
że dotknęliśmy Go, że On żyje!
Posmakujemy, jak św. Josemaría,
prawdy i radości Iesus Christus heri
et hodie, ipse et in sæcula! * (Hb 13,8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere



Abym wierzył mocniej Tobie – pomóż
mi: Kochał Cię serdeczniej, żywiej
ufał Ci.

Dusze eucharystyczne: wiara, miłość,
nadzieja

Wzrost życia duchowego związany
jest bezpośrednio ze wzrostem
pobożności eucharystycznej. Z jaką
siłą głosił to nasz Ojciec! W wyniku
własnego doświadczenia duchowego
zachęca każdą i każdego z nas: «Bądź
człowiekiem Eucharystii! – Jeśli
ośrodek twoich myśli i nadziei
znajduje się w tabernakulum, synu,
jak obfite będą owoce świętości i
apostolstwa!».

Pragnienie świętości i gorliwość
apostolska znajdują w kontemplacji
eucharystycznej swój kierunek i
najmocniejszy fundament. «Nie
rozumiem, jak można żyć po
chrześcijańsku, nie czując potrzeby
stałej przyjaźni z Jezusem w Słowie i
Chlebie, w modlitwie i w Eucharystii.



Bardzo dobrze natomiast rozumiem,
dlaczego na przestrzeni wieków
kolejne pokolenia wiernych
stopniowo konkretyzowały tę
pobożność eucharystyczną».

Gdy Bóg zbliża się do duszy, by ją do
siebie pociągnąć, powinna ona
przygotować się poprzez więcej
aktów wiary, nadziei i miłości;
powinna zintensyfikować swoje
życie teologalne, co przekłada się na
więcej modlitwy, pokuty, częstsze
przyjmowanie sakramentów,
intensywniejsze obcowanie
eucharystyczne. W ten sposób
zawsze postępował nasz Ojciec,
szczególnie odkąd Pan zaczął
objawiać się w jego sercu przez owe
„oznaki” miłości. Już w seminarium
św. Karola spędzał całe noce na
modlitwie, będąc przy Jezusie
ukrytym w tabernakulum; w miarę
upływu dni głęboko dostrzegał
pilność częstszego przebywania z
Nim.



Chrześcijańska droga jest drogą w
swojej istocie teologalną: owocem
nadprzyrodzonego poznania,
dążenia do nieskończonego Dobra,
którym jest Trójca, owocem komunii
w miłości. Adoracja eucharystyczna
zaś stanowi jej najwyższy wyraz,
ponieważ kieruje się ku Bogu
takiemu, jakim On pragnął pozostać,
by być bardziej nam dostępnym.
Jednocześnie, i przez to samo, jawi
się nam jako najlepszy sposób
wzrastania w tych trzech cnotach.
Nasz Ojciec prosił o nie każdego dnia,
właśnie we Mszy świętej, kiedy
podnosił Jezusa sakramentalnego w
konsekrowanej Hostii i kielich z Jego
Krwią: adauge nobis fidem, spem,
caritatem! †.

Wiara, nadzieja i miłość: cnoty
nadprzyrodzone, które jedynie Bóg
może wlać w dusze i które jedynie
On może zwiększyć. Lecz to nie
oznacza, że przyjęcie tych darów
Bożych zwalnia ze współpracy



osobistej, ponieważ we wszystkich
swoich planach Wszechmogący
nigdy nie narzuca swojej miłości:
«Nie chce niewolników, lecz dzieci. I
szanuje naszą wolność». Dlatego
zwykle sprawia, że przyjmowaniu
jego niewypowiedzianego działania
towarzyszy wysiłek duszy:
podziwiajmy, jak wielką kategorię
nam tutaj nadaje.

Delikatność Pana

Należy zdać sobie sprawę, że ukrycie
Jezusa Chrystusa w postaciach
eucharystycznych, odpowiadające
wymogom ekonomii sakramentalnej,
odpowiada także konkretnie Bożemu
życzeniu, żeby nie narzucać się
ludzkiej woli. Ukrywając się, Pan
zaprasza nas, byśmy Go szukali,
wychodząc nam naprzeciw,
«pozwalając się znaleźć». Ile razy
zdarzyło się to świętemu Josemaríi,
gdy nie zdając sobie z tego sprawy,
bez wcześniejszej świadomej intencji



„przeżuwał” słowa Pisma, które
oświetlały jakieś aspekty jego pracy,
objawiały mu wolę Bożą,
odpowiadały na problemy i
wątpliwości, które przedstawił
wcześniej Bogu! «Opowiada
Ewangelista, że kiedy Jezus dokonał
cudu i kiedy chciano ukoronować Go
na króla, ukrył się.

»– Panie, który pozwalasz nam
uczestniczyć w cudzie Eucharystii,
prosimy Cię, byś się nie ukrywał, byś
żył z nami, byśmy Cię widzieli,
byśmy Cię dotykali, byśmy Cię czuli,
byśmy pragnęli być zawsze blisko
Ciebie, byś był Królem naszego życia
i naszych prac».

Życie teologalne wiarą, nadzieją i
miłością ze swojej natury dąży ciągle
do czegoś więcej, do wzrostu
odwzajemniania się: nie poprzestaje
na tym, co aktualnie czyni. Znakiem,
że naprawdę kocha się Boga, jest
więc przekonanie, że kocha się Go



mało, że trzeba uintensywnić
codzienne obcowanie. Jedynie ten,
czyja miłość jest mała, myśli, że już
bardzo kocha. Nasz Ojciec pyta nas z
siłą: «Co…? Nie możesz zdobyć się na
więcej? Czy raczej… nie możesz
zrobić mniej?». Odpowiedzmy,
zwracając się jeszcze raz do
Chrystusa, Pana naszego, ukrytego w
tabernakulum: Fac me tibi semper
magis credere, in te spem habere, te
diligere!

To dążenie do „czegoś więcej” – jak
całe życie chrześcijańskie – znajduje
w Eucharystii swój rdzeń i centrum.
Ponieważ Jezus eucharystyczny jest
szczytem, crescendo * Bożego
oddania dla ludzkości, gdy się z Nim
identyfikujemy, przekazuje nam tę
samą tendencję do crescendo w
oddaniu osobistym, suaviter et
fortiter †, jakby prowadząc nas za
rękę. Tak mówił o tym św. Josemaría:
«Zacząłeś od codziennego
nawiedzenia Najświętszego



Sakramentu… – Nie dziwi mnie, że
mówisz: Zaczynam szalenie kochać
światło tabernakulum». I przed
tabernakulum błagajmy Jezusa z
żarliwą pobożnością, żeby udzielił
nam wszystkim jeszcze więcej i
więcej «uczynnej wiary, mocnej
miłości, wytrwałej nadziej» (1 Tes
1,3).

O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam praestans homini

Tyś pamiątką śmierci i Chleb żywy
sam, Życia Swego zdroje
przekazujesz nam.

Pamiątka ofiary krzyża

Eucharystia jest pamiątką śmierci
Pana i ucztą w której Jezus Chrystus
karmi nas swoim ciałem i swoją
krwią. «Mądrość Boża – naucza Pius
XII – znalazła zadziwiający sposób
aby pokazać ofiarę naszego
Zbawiciela poprzez zewnętrzne
znaki, które są symbolami śmierci. W



rezultacie, dzięki przeistoczeniu
chleba w Ciało i wina w Krew
Chrystusa, Jego Ciało jak również
Jego Krew stają się prawdziwie
obecne; przez to postacie
eucharystyczne, pod którymi jest
obecny, symbolizują krwawe
oddzielenie ciała i krwi. W ten
sposób pamiątka Jego śmierci – tej,
która prawdziwie miała miejsce na
Kalwarii, powtarza się przy każdej
Ofierze Ołtarza, ponieważ różnymi
znakami oznacza i pokazuje Jezusa
Chrystusa w roli ofiary».

Ojciec św. Jan Paweł II
przedstawiając tę naukę pisze: «Msza
św. uobecnia ofiarę Krzyża, nie
powiększa jej, niczego jej nie dodaje
ani jej nie mnoży. To, co się
powtarza, to sprawowanie 
memoriale „ukazanie pamiątki” ( 
memorialis demonstratio ), przez co
jedyna i ostateczna odkupieńcza
ofiara Chrystusa zawsze uobecnia się
w czasie. Natura ofiarnicza



tajemnicy Eucharystii nie może być
zatem pojmowana jako coś
oddzielnego, niezwiązanego z
krzyżem lub też odnoszącego się
jedynie pośrednio do ofiary na
Kalwarii».

Dlatego też Msza św. nigdy nie
pozostaje jedynie zwykłą pamiątką
zbawczego wydarzenia, które
dokonało się na Golgocie, ale jest jej
sakramentalnym uobecnieniem.
Każdy sakrament urzeczywistnia to,
co oznacza; w ten sposób Msza
oznacza i uobecnia tę samą ofiarę
Jezusa na Kalwarii. Przynosi nam
żywą pamiątkę Męki i Śmierci
naszego Pana. «Gdy Kościół celebruje
Eucharystię, wspomina Paschę
Chrystusa, a ona zostaje uobecniona.
Ofiara, którą Chrystus złożył raz na
zawsze na krzyżu, pozostaje zawsze
aktualna». W ofierze Mszy św.
łączymy wszystko co nasze z
ofiarowaniem z jakim Jezus
Chrystus, Głowa Kościoła, oddał się



Bogu Ojcu w adoracji,
dziękczynieniu, wynagrodzenie za
grzechy ludzkości i prośbie za
potrzeby świata.

Centrum i rdzeń życia duchowego

Nasz założyciel, w swoich
katechezach, starał się wyjaśniać
głęboką relację istniejącą pomiędzy
Ostatnią Wieczerzą, Krzyżem i Mszą
św. Podczas gdy w wielu
środowiskach, zaciemniano
ofiarniczą istotę Eucharystii, ono
kładł szczególny nacisk na
nieskończoną wartość Świętej Ofiary.
W przystępnych słowach
komentował, przy jednej okazji:
«Dostrzegam doskonale różnicę
pomiędzy ustanowieniem Świętej
Eucharystii, które jest objawieniem
miłości boskiej i ludzkiej, a Ofiarą na
drzewie krzyża. Podczas Wieczerzy
Jezus był cierpiętliwy, lecz jeszcze nie
cierpiał; na Kalwarii cierpi w geście
wiecznego kapłana. Pan Jezus jest



tam, przybity gwoździami po tym jak
swoimi krokami uświęcił świat i
umiera przez miłość do każdego z
nas: cała Jego krew jest ceną naszej
duszy, każdej duszy».

Dzięki temu wyniszczeniu Pan
uzyskał dla nas wieczne zbawienie
(por. Hb 9,12). Ofiara ta «ma do tego
stopnia decydujące znaczenie dla
zbawienia rodzaju ludzkiego, że
Jezus złożył ją i wrócił do Ojca
dopiero wtedy, gdy zostawił nam
środek umożliwiający uczestnictwo
w niej, tak jakbyśmy byli w niej
obecni. W ten sposób każdy wierny
może w niej uczestniczyć i korzystać
z jej niewyczerpanych owoców. Oto
wiara, którą przez wieki żyły całe
pokolenia chrześcijan».

Św. Josemaria potrafił przyjąć to
dziedzictwo wiary i żyć nim głęboko
ze wszystkimi tego konsekwencjami.
Idąc za radą i przykładem Ojców
Świętych, zawsze szukał sposobu by



naśladować, w ciągu każdego dnia, to
co urzeczywistnia się podczas Mszy
św., i to samo polecał innym: «Obyś
zidentyfikował się z Jezusem w Hostii
która ofiarowana jest na Ołtarzu!».
Św. Josemaría zawsze ćwiczył się w
stosowaniu tego, czego nauczał: Msza
św. jako centrum i korzeń życia
duchowego chrześcijanina , stanowiła
fundament każdego jego dnia.
Potrafił to medytować i przekazać w
świetle swojej głębokiej kontemplacji
tajemnicy eucharystycznej.

«Msza św. jest działaniem Bożym,
trynitarnym, nie ludzkim. Kapłan,
który ją odprawia, wypełnia zamiary
Pana, użyczając swojego ciała i głosu.
Nie działa jednak w imieniu
własnym, lecz in persona et in nomine
Christi , w osobie i w imię Chrystusa.

Miłość Trójcy Świętej do ludzi
sprawia, że z obecności Chrystusa w
Eucharystii rodzą się dla Kościoła i
ludzkości wszelkie łaski. O tej ofierze



prorokował Malachiasz (...). To
Ofiara Chrystusa, składana Ojcu przy
współdziałaniu Ducha Świętego –
ofiara o wartości nieskończonej,
która przedłuża w nas Odkupienie,
czego nie mogły osiągnąć ofiary
Starego Prawa.

W ten sposób Msza święta stawia
przed nami najważniejsze tajemnice
wiary, ponieważ jest darem Trójcy
Świętej dla Kościoła. Dlatego
zrozumiałe jest, że Msza powinna
stanowić centrum i rdzeń
duchowego życia chrześcijanina. Jest
celem wszystkich sakramentów. We
Mszy świętej życie łaski, które
zostało nam dane przez Chrzest i
które wzrasta umocnione przez
Bierzmowanie, zmierza ku swojej
pełni».

Zdecydowana odpowiedź

Celebrowanie Eucharystii, nalegam,
powinno stać się centrum i rdzeniem
życia duchowego dziecka Bożego,



ponieważ w tym sakramencie osiąga
szczyt ofiara życia Syna Bożego:
Eucharystia nie tylko stawia nam
przed oczyma ową ofiarę i pozwala
naśladować ją, przez naszą
codzienną odpowiedź, ale również
udziela nam łaski zbawienia i
możliwość oddania się tak jak On dla
chwały Boga i zbawienia dusz.

Przyjęcie tego niewysłowionego daru
wymaga naszej zdecydowanej
odpowiedzi i gorliwych starań w
łączeniu siebie –łączeniu
wszystkiego, co nasze– z ofiarą
Jezusa dla Boga Ojca. «Podczas
Świętej Ofiary kapłan bierze ciało
naszego Boga i kielich z Jego Krwią i
wznosi ponad wszystkimi ziemskimi
rzeczami, mówiąc: per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso – przez moją Miłość! z
moją Miłością! w mojej Miłości!

Złącz się z tym gestem. Co więcej,
wnieś tę rzeczywistość w twoje
życie».



Pragnę zaznaczyć, że nasz Ojciec nie
ograniczył się do głoszenia, że Msza
święta jest centrum i rdzeniem życia
wewnętrznego, ale również pokazał
jak osobiście odpowiadać na ten dar
Trójcy w Świętej Ofierze, w taki
sposób, aby wewnętrzna walka
każdego z nas skupiała się
prawdziwie wokół Mszy, karmiła się
tą Ofiarą i w tym Holokauście się
zakorzeniała.

Pośród innych rad św. Josemaría
komentował, że dla niego korzystne
było dzielenie dnia na dwie połowy:
pierwszą po to by przygotować Mszę
i drugą by za nią podziękować; aby
zwiększyć dialog kontemplacyjny
wykorzystywał czas nocnego
wypoczynku, podkreślając jego
wymiar eucharystyczny; starał się
również szczególnie by rozkoszować
się smakiem i odnajdywać treść
każdego gestu i słowa różnych
momentów celebracji
eucharystycznej. Wszystkie te



praktyki –wzbogacone zawsze o
nowe odcienie– łączył ze słowami,
które wyrażały wiarę, nadzieję i
miłość oraz z konkretnymi
sytuacjami i intencjami. Jak bardzo
pomaga nam jego homilia:
„Eucharystia – tajemnica wiary i
miłości”!

Wszystko co, z łaską Chrystusa –
Boską siłą– trafia do nas z korzenia,
który stanowi Eucharystia, wymaga
również –już wam to mówiłem–
wysiłku z naszej strony. Święty
Josemaría zachęca nas do tej
wspaniałej codziennej walki: «Walcz
o to, aby Święta Ofiara Ołtarza stała
się ośrodkiem i źródłem twego życia
wewnętrznego; w ten sposób, żeby
cały dzień zamienił się w ciągły akt
kultu –przedłużenie Mszy świętej, w
której uczestniczyłeś, i
przygotowanie do następnej– który
wyrazi się w aktach strzelistych, w
nawiedzaniu Najświętszego
Sakramentu, ofiarowaniu twojej



pracy zawodowej i twego życia
rodzinnego...».

Komunia z Chrystusem i jedność
Kościoła

W Ofierze Ołtarza łączy się aspekt
uczty i ofiary: Chrystus poprzez
kapłana, oddaje siebie jako ofiarę
Bogu Ojcu, ten sam Ojciec oddaje
nam Go jako pokarm. Chrystus w
Najświętszym Sakramencie jest
«prawdziwym chlebem synów».
Komunia ciała i krwi Pana wypełnia
nas szczególną łaską, wywołuje w
duszy efekty analogiczne do tych,
które pokarm wywołuje w ciele:
«podtrzymuje, rozwija, odświeża i
raduje». Jednakże w odróżnieniu od
pokarmu cielesnego, który
przyswajany jest przez ciało,
przyjmując Chrystusa w
Przenajświętszym Sakramencie,
dzieje się na odwrót: to my jesteśmy
tymi którzy wchłaniani są przez
Chrystusa do Jego Ciała,



przemieniamy się w Niego. «Mając
udział w Ciele i Krwi Chrystusa
przemieniamy się w Tego, którego
pożywamy».

Eucharystia uchodzi w Kościele za
sakrament jedności ponieważ
spożywając ten sam Chleb wszyscy
stajemy się jednym Ciałem. Msza
święta wraz z Komunią budują
Kościół, tworzą Jego jedność i moc,
dają mu spoistość. «Ci którzy
przyjmują Eucharystię, są ściślej
zjednoczeni z Chrystusem, a tym
samym Chrystus łączy ich ze
wszystkimi wiernymi w jedno Ciało,
czyli Kościół. Komunia odnawia,
umacnia i pogłębia wszczepienie w
Kościół, dokonane już w sakramencie
chrztu. Przez chrzest zostaliśmy
wezwani, by tworzyć jedno Ciało.
(por. 1 Kor 12,13). Eucharystia
urzeczywistnia to wezwanie».

Córki i synowie moi, jakże ważne jest
abyśmy łączyli się z widzialną Głową



Kościoła odprawiając lub
uczestnicząc w Świętej Ofierze!
Wszyscy bardzo blisko Głowy
Kościoła powszechnego, Papieża;
blisko tego, kto jest Głową Kościoła
partykularnego, Biskupa; a
szczególnie blisko waszego Ojca,
którego Pan chciał postawić jako
widzialną Głowę i podstawę jedności
w tej «małej cząsteczce Kościoła»
jaką jest Dzieło.

Praesta meae menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere

Spraw, bym dla mej duszy z Ciebie
życie brał i Twej obecności błogą
radość znał.

Żyć w Chrystusie

«Ciało Pańskie jest źródłem życia (...)
ponieważ stało się własnością Słowa
mogącego wszystkich ożywiać». Św.
Łukasz pisze: «A cały tłum starał się
Go dotknąć, ponieważ moc
wychodziła od Niego i uzdrawiała



wszystkich» (Łk 6,19). W ten sam
sposób Chleb eucharystyczny jest nie
tylko Chlebem żywym ale i dającym
życie w Chrystusie. Przyjmując Go
każdy może powiedzieć za św.
Pawłem: «Teraz zaś już nie ja żyję,
lecz żyje we mnie Chrystus» (Gal
2,20).

Praesta meae menti de te vivere...
Strofa ta zachęca nas ażeby wszystko,
co jest w nas karmiło się życiem
Chrystusa, abyśmy zawsze
postępowali wiernie Jego miłości,
abyśmy wytrwale zasmakowali Jego
słodycz: aby nasza radość i nasze
„zadowolenie” były zawsze w
Chrystusie, abyśmy zawsze podążali
ku niemu niczym «żelazo
przyciągane siłą magnesu».

Owo szczere pragnienie, prośba,
skutecznie pomaga chcieć i dbać o
jedność życia, innymi słowy, służyć
tylko Jedynemu Panu naszej duszy
(por. Mt 6,24); nie martwić się o



wiele, gdy potrzeba «tylko
jednego» (por. Łk 10,42):
podporządkować się całkowicie
jedynej Miłości, Jemu; chcieć tylko
tego czego chce Bóg, a wszystko inne
przyjąć ponieważ On tego chce, w
miarę i w sposób w jaki On
postanowił; być tak utożsamionym z
Chrystusem aby wypełnianie Jego
Woli objawiało się w stworzeniu jako
podstawowa cecha jego własnej
osobowości. Oznacza to posiadać te
same uczucia, co były w Jezusie
Chrystusie (por. Flp 2,5). Aby to
osiągnąć prośmy Go tak jak to robił
św. Josemaría: «Panie mojej duszy,
obym umiał patrzeć Twoimi oczami».

Jako chrześcijanie nie możemy
zapominać, że z Panem, omnia
sancta , wszystko jest święte; bez
Niego, mundana ognia , wszystko jest
ziemskie, światowe. Nie pozwólmy
by oszukał nas brak miłości, który
kryje się pod pozorami naturalności i
sprawia, że nie stawiamy czoła,



odważnie, przez miłość,
konsekwencjom płynącym z bycia
wiernymi Chrystusowi. Naszą relację
z Panem Bogiem da się budować
tylko na podstawie jedynego wzoru,
jakim jest Chrystus; powinniśmy
jasno widzieć, że relacja Jezusa do
Jego Ojca jaśnieje całkowitą
jednością: «Ja i Ojciec jedno
jesteśmy» (J 10,30).

Jedność życia

Msza święta, sama w sobie, i nawet w
większym stopniu wtedy, gdy walczy
się o to by stała się centrum życia
wewnętrznego, posiada moc
prawdziwie jednoczącą dla ludzkiej
egzystencji. Pan Jezus w
Przenajświętszym Sakramencie przy
bezkrwawym odnowieniu swojej
ofiary na Kalwarii, przyjmuje
całkowicie prace i intencje osoby,
która łączy się z Jego ofiarą; i włącza
je w adoracji, jaką oddaje Ojcu, we
wdzięczności, którą okazuje, w



pokucie, jaką ofiaruje i w prośbie,
którą ku Niemu kieruje.

Tak jak Chrystus podczas swojego
ziemskiego pielgrzymowania
zjednoczył w sobie jako Głowie
historię człowieka od czasów Adama;
a swoją ofiarą podobnie zjednoczył
własne życie; tak również podczas
Ofiary Mszy świętej łączone jest
wszystko to, co Bóg daje ludzkości i
dokonana jest synteza tego, co
ludzkość jest w stanie wynosić ku
Ojcu w Chrystusie, dzięki
poruszeniom Pocieszyciela. Słowem:
«Święta Eucharystia (...) uosabia
miłosierdzie Boga i obdarza nim
ludzi».

W Ofierze Świętej zawarte są
działania, z których powinno składać
się nasze zachowanie: pełna miłości
adoracja, dziękczynienie,
zadośćuczynienie, prośby; jednym
słowem oddanie się Bogu, a przez
Niego, oddanie się innym. We Mszy



świętej powinno znaleźć się to
wszystko, co nam ciąży, co nas
martwi, napełnia radością i to, o
czym marzymy; każdy szczegół
naszych codziennych czynności;
musimy przychodzić z naszymi
zmartwieniami, ze zmartwieniami
innych, z tymi zmartwieniami które
należą do ludzi całego świata.

W czasie zeszłorocznych Świąt
Bożego Narodzenia tłumaczyłem
jednej grupie waszych braci by szli
do Betlejem nie tylko ze swoimi
intencjami i potrzebami, ale żeby
zanieśli Dzieciątku cierpienia i
potrzeby wszystkich osób należących
do Dzieła, Kościoła, ludzi z całego
świata. To samo radzę wam
wszystkim także i teraz: idźcie na
Mszę przedstawiając Panu potrzeby
materialne i duchowe wszystkich,
tak jak Chrystus, który wspiął się na
Krzyż przyjmując ciężar grzechów
wszystkich ludzi, wszystkich czasów.
Spróbujmy wspiąć się razem z Nim i



tak jak On być na krzyżu, gdzie
wstawił się – a teraz wstawia się z
ołtarzy i tabernakulów na tej ziemi –
u swego Ojca, aby uzyskać, z Boską
obfitością, dla każdego stworzenia
łaski, których potrzebuje, nie
wyłączając przy tym nikogo.

Przypominacie sobie jak w 1966 roku
św. Josemaría doznał silnego
doświadczenia, o którym opowiadał
później następujący sposób: «Po
wielu latach pewien kapłan uczynił
cudowne odkrycie: zrozumiał, że
Msza św. jest prawdziwą pracą: 
operatio Dei , pracą Boga. I tego dnia
podczas celebry doznał bólu, radości
i zmęczenia. Poczuł w swoim ciele
zmęczenie Bożą pracą.

Również od Chrystusa pierwsza Msza
– Krzyż – wymagała wielkiego
wysiłku».

Odczytał to wydarzenie tak jakby Bóg
chciał wynagrodzić jego wysiłek
wkładany przez lata w to, aby cała



swoją egzystencję skupić na Świętej
Ofierze; i jednocześnie utwierdzić go
w nadprzyrodzonym znaczeniu tej
drogi w osiągnięciu jedności życia,
właściwej duchowi Dzieła. Walczmy,
dzień po dniu, o to, aby nasz umysł,
niezależnie od tego, co robimy,
kierował się ku Chrystusowi, abyśmy
przylgnęli do Jego planów i weszli w
Jego słodką naukę.

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine

Dobry Pelikanie, Jezu Panie nasz, Ty
mnie nieczystego w Krwi Swej obmyj
z zmaz

Oczyszczać się coraz bardziej

Stare wierzenie o tym jak pelikan
karmi młode swoją krwią, która
wytryska z jego piersi przebitej
dziobem, zostało uznane już od
wieków za symbol eucharystyczny,
ma na celu pokazanie w pewien
sposób nierozdzielności dwóch



aspektów Eucharystii: uczty i ofiary.
Istotnie we Mszy świętej «dokonuje
się dzieło naszego odkupienia»;
spożywamy wtedy Ciało Chrystusa i
pijemy Jego Krew.

W tym sakramencie staje się jasne że
krew Chrystusa równocześnie
zbawia nas, odżywia i możemy ją
kosztować. To krew która jest wylana
na odpuszczenie grzechów (Mt
26,28), opłukuje duszę w krwi
baranka (por. Ap 7,14). Krew, z której
rodzą się młodzieńcy i dziewice o
czystym ciele i nieskalanym sercu
(por. Zach 9,17). Krew, która upaja w
Duchu Świętym i rozwiązuje język,
aby śpiewał i ogłaszał wielkie dzieła
Boże (por. Dz 2,11).

Eucharystia, dzięki temu, że jest tą
samą ofiarą, która dokonała się na
Kalwarii, zawiera w sobie moc
odpuszczania wszelkiego grzechu i
udzielania wszelkich łask: Msza
święta, tak jak Kalwarii, jest źródłem



pozostałych sakramentów, które
następnie zwracają nas ku naszemu
celowi ofierze Jezusa Chrystusa. Ale
zwyczajny sakrament ustanowiony
przez Boga dla odpuszczenia
grzechów ciężkich – mówcie o tym w
apostolstwie – to nie Msza święta,
lecz Spowiedź; jest to pojednanie z
Bogiem i Kościołem dzięki
rozgrzeszeniu będącemu
następstwem szczerej, pełnej
skruchy spowiedzi, wypowiedzianej
przed kapłanem, a która jest
wyznaniem wszystkich grzechów
ciężkich dotychczas nie
odpuszczonych w sakramencie
spowiedzi.

Godnie przystępować do Komunii
Świętej

Eucharystia tym bardziej dlatego iż
jest manifestacją i przekazywaniem
miłości, wymaga od tych, którzy chcą
przyjąć Ciało i Krew Chrystusa, jasnej
dyspozycji do połączenia się z



Jezusem przez łaskę. «Czy
zastanowiłeś się kiedyś nad tym, jak
byś się przygotował na przyjęcie
Pana w, gdyby można było
przyjmować Komunię Świętą jeden
jedyny raz w życiu?

– Podziękuj Bogu za łatwość, z jaką
możemy się do Niego zbliżać, ale...
powinniśmy mu za to podziękować
przygotowując się dobrze na Jego
przyjęcie».

Jakość i delikatność tego
przygotowania zależą, jak już wam
wcześniej przypominałem, od
wrażliwości danej osoby, jej
wewnętrznej głębi, a szczególnie od
jej wiary i miłości do Pana Jezusa w
Przenajświętszym Sakramencie.
«Winniśmy przyjmować Pana w
Eucharystii jak wielkich tego świata –
jeszcze lepiej! – z dekoracjami,
światłami, w świątecznych strojach...

– I jeśli zapytasz, jaką czystość, jakie
ozdoby i jakie światła winniśmy



posiadać, odpowiem ci; czystość
każdego z twoich zmysłów, ozdobę
twoich zdolności, światło całej twojej
duszy».

Naturalnie nie możemy czekać na to
aż staniemy się doskonali –
pozostawalibyśmy inaczej w ciągłym
oczekiwaniu – aby przyjąć Pana w
Eucharystii, nie wolno nam też
zaprzestać uczestnictwa we Mszy
Świętej ponieważ nie doznajemy
przy tym żadnych uczuć lub
ponieważ się rozpraszamy.
«Przystępuj do Komunii świętej. – To
nie jest brak szacunku. Przyjmij
Komunię właśnie dziś, gdy udało ci
się wydostać z tych sideł.

– Czyżbyś zapomniał o słowach
Jezusa: nie potrzebują lekarza
zdrowi, lecz ci, którzy się źle mają».

Tym bardziej nie należy przestawać
uczęszczać do Komunii świętej,
ponieważ wydaje się nam, że częste
przyjmowanie tego sakramentu nie



wywołuje w nas efektów, których
należałoby oczekiwać od Bożej
hojności. «Tyle już lat codziennego
przystępowania do Komunii! Ktoś
inny – powiedziałeś mi – stałyby się
już świętym, a ja... ciągle taki sam!

– Synu – odparłem – przystępuj nadal
codziennie do Komunii i pomyśl: Co
by się ze mną stało, gdybym nie
komunikował tak często?».

Chrześcijanin powinien raczej
rozumować myśląc o tym, że owo
częste przystępowanie do Komunii
świętej, już od dawna praktykowane
w Kościele, jest oznaką prawdziwego
zakochania, którego nie mogą zgasić
nawet osobiste nędze. «Duszo
apostolska, czyż ta zażyłość z
Jezusem – tak blisko Niego, przez tyle
lat! – nie mówi ci nic?».

Kiedy pojawiają się owe zwodnicze
argumenty, lub inne podobne do
tych, jest to właściwy czas by z
większą niż kiedykolwiek



wdzięcznością i zaufaniem w Jezusa,
przyjąć postawę Setnika, którego
słowa powtarzamy podczas Mszy:
Domine, non sum dignus!* Nie wolno
zapominać, że przed majestatem i
doskonałością Chrystusa, Boga i
Człowieka, jesteśmy nic nie
posiadającymi żebrakami, skażeni
trądem pychy, kimś, kto nie zawsze
dostrzega Bożą rękę w
wydarzeniach, które nas spotykają i
kimś, kto bardzo często pozostaje
bierny wobec Jego Woli. Lecz
wszystko to nie usprawiedliwia nas
przed wycofywaniem się; wręcz
odwrotnie, powinno prowadzić nas
do tego by powtarzać często, idąc
śladami Naszego Ojca: «pragnę Cię
przyjąć Panie z tą samą czystością,
pokorą i pobożnością...»

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere



Wszak jedna jej kropla tak wielką ma
moc, że całego świata gładzi zbrodni
noc.

Dać poznać skuteczność Eucharystii

Tymi słowami na nowo przypomina
się nam o tej cesze właściwej
Eucharystii: jej „przeobfitość” i
„nadmiar” Boskiej miłości, który nam
przyznano i który stale się nam
ofiaruje. Strofa eucharystycznego
hymnu odwołuje się do wymiaru
pokutnego tego sakramentu:
wystarczyła jedna kropla krwi
Człowieka-Boga, aby wymazać
wszystkie grzechy ludzkości, ale On
chciał wylać ją w całości. «Jeden z
żołnierzy włócznią przebił mu bok, a
natychmiast wypłynęła krew i
woda» (J 19,34). Dawniej i w pewnym
sensie również i dziś krew stanowi
symbol życia. Chrystus postanowił
nie oszczędzać ani kropli swojej
krwi, również jako okazanie swojej



konkretnej woli w przekazywaniu
nam całego swojego Życia.

Kontemplować całkowite oddanie
Jezusa za nas, rozważać raz jeszcze
to, że «nie można oddzielić w
Chrystusie Jego bycia Bogiem –
Człowiekiem od Jego funkcji
Zbawiciela», zachęca nas, byśmy byli
świadomi tego, iż nie możemy
zadowalać się tym, że my sami
jesteśmy duszami eucharystycznymi:
powinniśmy pobudzać innych, aby i
oni powzięli takie postanowienie.

Nie wystarczy, aby każdy z nas
szukał i obcował z Panem w
Eucharystii; musimy starać się
„zarażać” innych – w naszej pracy
apostolskiej – im więcej tym lepiej, by
oni również wypatrywali i
doświadczali tej niezrównanej
przyjaźni. «Kochajcie bardzo Jezusa
w Przenajświętszym Sakramencie i
starajcie się, by kochało Go wiele
dusz. Tylko wtedy, gdy umieścicie to



pragnienie głęboko w waszych
duszach, będziecie umieli przekazać
to innym, ponieważ będziecie dawać
to, czym żyjecie, to, co posiadacie, to,
czym jesteście».

Wobec smutnej ignorancji, która
panuje, nawet wśród wielu
katolików, pamiętajmy, córki i
synowie moi, o tym, jak ważne jest,
by tłumaczyć ludziom, czym jest
Msza święta i ile jest warta, z jakimi
dyspozycjami można i powinno się
przyjmować Pana w Komunii, jaka
potrzeba skłania nas do tego, by iść
nawiedzić Go w Przenajświętszym
Sakramencie, jak objawia się wartość
i sens form grzecznościowych w
pobożności.

Tu otwiera się przed nami
niewyczerpany i płodny teren dla
apostolstwa osobistego, który wyda
owoce, z błogosławieństwem Pana, w
postaci wielu powołań. W ten sposób
już od początku powtarzał nam to,



również swoim zachowaniem, nasz
drogi Założyciel. «By wypełnić tę
wolę naszego Króla Chrystusa (słowa
naszego Ojca dotyczą
rozprzestrzeniania Dzieła na cały
świat – uwaga J.E.), konieczne jest,
abyście mieli głębokie życie
wewnętrzne, abyście byli duszami
eucharystycznymi, duszami
modlitwy. Ponieważ tylko w ten
sposób będziecie wibrować tak jak
wymaga tego duch Dzieła».

Kochać umartwienie i pokutę

Aby stać się prawdziwie duszami
eucharystycznymi, duszami
modlitwy nie można pomijać
codziennego spotkania z Krzyżem,
również poprzez umartwienia,
których sami szukamy i akceptujemy.
Don Álvaro pozostawił nam krótkie
świadectwo, w którym opisano jak
nasz Ojciec pytał grupę swoich
synów: «Co mamy czynić, by stać się
apostołami takimi, jakimi Pan nas



chce będąc w Opus Dei?» Po czym
natychmiast odpowiedział
zdecydowanie i z mocnym
przekonaniem: «Nosić w sobie
Chrystusa ukrzyżowanego (...). Pan
wysłuchuje dusz umartwiających się
i pokutujących». Don Álvaro od razu
wyciągał wnioski, które stosował do
siebie i innych: «Rozważcie, że aby
być wiernymi w tym wielkim
zobowiązaniu, by współodkupiać,
musimy utożsamić się z naszym
Panem Jezusem Chrystusem poprzez
ukrzyżowanie naszych namiętności i
pożądliwości w duszy i ciele (por. Gal
5,24). To jest ten Boski „paradoks”,
który ma odżywać w każdym z nas:
„Aby Żyć – należy umrzeć” (Droga, nr
187)».

To właśnie w sakramencie Ofiary
Syna Bożego otrzymujemy łaski i siłę,
aby utożsamiać się z Jezusem na
Krzyżu. Nie miejmy wątpliwości:
źródło i rdzeń naszego życia
umartwieniem znajduje się w



pobożności eucharystycznej.
Będziemy w stanie potwierdzić to, że
jesteśmy autentycznymi duszami
eucharystycznymi tylko wtedy, gdy
będziemy prawdziwie żyli – cum
gaudio et pace *– na Krzyżu wraz z
Chrystusem; jeśli będziemy potrafili
«poddać się i upokorzyć z Miłości»;
jeśli «nasze myśli, uczucia, zmysły,
zdolności, nasze słowa i nasze
czyny»; jeśli wszystko to jest «„mocno
związane” miłością do Najświętszej
Maryi Panny, do Krzyża Jej Syna».
Dusza eucharystyczna jest zawsze
jednocześnie duszą kapłańską, a
szczególnie, jeśli stworzenie
nieprzerwanie dąży do tego, by
wynagradzać i cierpieć. Wtedy dusza
staje się «w istocie –całkowicie!–
eucharystyczna». Jeśli poważnie
traktujemy to, że Msza jest «naszą
Mszą, Panie Jezu», ponieważ Jezus
odprawia ją z każdym z nas,
ponieważ każdy z nas oddaje się w
ofierze Bogu Ojcu, łącząc się z Ofiarą
Chrystusa, wtedy Msza trwać będzie



dla nas przez dwadzieścia cztery
godziny dziennie. «Kochajcie Pana
bardzo. Wzbudzajcie w sobie
pragnienie zadośćuczynienia i
głębszego żalu. Trzeba, abyśmy
wynagradzali Mu, przede wszystkim
za nas samych, tak jak robi to kapłan,
zanim stanie na ołtarzu. A my, którzy
posiadamy duszę kapłańską,
przemieńmy nasz dzień w Mszę,
mocno zjednoczeni z Chrystusem
Kapłanem, aby przedstawić Ojcu
ofiarę świętą, która stanie się
zadośćuczynieniem za winy nasze i
wszystkich ludzi (...). Obchodźcie się
z Panem dobrze podczas Mszy i w
czasie całego dnia».

Iesu, quem velatum nunc aspicio, /
oro fiat illud quod tam sitio,

ut te revelata cernens facie, /visu sim
beatus tuae gloriae

Zasłoniętą teraz widzę postać Twą.
Tęsknię za tym, Jezu, usłysz prośbę
mą:



Żebym ujrzał Twoją odsłoniętą
twarz, Patrząc na Twą chwałę,
szczęścia doznał wraz.

Pragnienie oglądania oblicza
Chrystusa

Hymn Adoro te devote jest
zakończony zwrotką, którą
należałoby podsumować w sposób
następujący: „Panie mój, jak bardzo
pragnę Cię ujrzeć!” Wniosek to
bardzo logiczny, gdyż Eucharystia,
«zadatek przyszłej chwały», daje
nam przedsmak życia wiecznego.
«Zaiste, Eucharystia jest bramą
nieba, która otwiera się na ziemi. Jest
promieniem chwały niebieskiego
Jeruzalem, który przenika cienie
naszej historii i rzuca światło na
drogi naszego życia».

Ten główny skarb Kościoła jest
przedsmakiem wieczności, ponieważ
przemienia nas we
współbiesiadników „uczty Godów
Baranka”, w której Błogosławieni



mogą nasycić się wizją Boga i
Chrystusa (por. Ap 19,6-10). My,
dzięki łasce Bożej, dostępujemy już
tej rzeczywistości, choć nie w pełni,
ale tylko częściowo (por. 1 Kor
13,10-12). Przez dar sakramentu
wzrasta i umacnia się w nas nowe
życie otrzymane w czasie chrztu, a
powołane do doskonałości w Chwale.

Przyjmowanie Jezusa w Komunii
Świętej przymnaża nam pokoju
wobec śmierci i niepewności sądu,
gdyż On zapewnił nas: «kto spożywa
moje Ciało i pije moją Krew, ma życie
wieczne, a ja go wskrzeszę w dniu
ostatecznym» (J 6,54). «Kto się karmi
Chrystusem w Eucharystii, nie
potrzebuje wyczekiwać zaświatów,
żeby otrzymać życie wieczne: 
posiada je już na ziemi , jako
przedsmak przyszłej pełni, która
obejmie człowieka do końca. W
Eucharystii otrzymujemy także
gwarancję zmartwychwstania ciał,
które nastąpi na końcu świata».



Wiara i nadzieja eucharystyczna
oddala od nas wiele lęków.

Święta Eucharystia jest
«najświętszym i najbardziej
transcendentnym działaniem, jakie
może podjąć człowiek w swym życiu
dzięki łasce Bożej: przyjąć Komunię
w postaci Ciała i Krwi Pańskiej, co
oznacza w pewnym sensie
oswobodzić się z pęt ziemi i czasu,
aby znaleźć się już z Bogiem w
Niebie, gdzie sam Chrystus obetrze
nam łzy z oczu i gdzie nie będzie ani
śmierci, ani żałoby, ani krzyku, ani
trudu, bo pierwsze rzeczy
przeminęły (por. Ap 21,4)».

Sakrament ten znajduje się na progu
pomiędzy życiem doczesnym a
życiem wiecznym, nie tylko, dlatego,
że jest udzielany chorym w formie
wiatyku, lecz przede wszystkim
ponieważ zawiera w sobie Christus
passus *, Chrystusa już chwalebnego,
w ten sposób uczestniczącego



sakramentalnie w tym życiu, podczas
gdy substancjalnie należącego już do
innego życia. Również dlatego
pobożność eucharystyczna sprawi, że
będziemy stawali się coraz bardziej
Opus Dei, popchnie nas ona do bycia
kontemplacyjnymi pośród świata,
gdyż odbywamy naszą wędrówkę
kochając na ziemi i w Niebie: «nie
„pomiędzy” Niebem i ziemią,
ponieważ jesteśmy ze świata.
Równocześnie na ziemi i w Raju!
Taka byłaby formuła, na wyrażanie
tego, jak powinno wyglądać nasze
życie, dopóki jesteśmy in hoc saeculo
†».

Zadatek życia wiecznego

Zbawczy plan Boży rozpoczyna się w
życiu doczesnym, które jest
„przedostateczne”, a które dopełnia
się w życiu wiecznym. W ten sposób
wiara zawiera w sobie pewne
zapoczątkowanie poznania Boga
twarzą w twarz, początek wizji



chwalebnej i uszczęśliwiającej. W
Eucharystii pragnienie Nieba opiera
się przede wszystkim na miłości,
która wypływa z obcowania z
Bogiem. Dusza eucharystyczna
pragnie otwarcie adorować Tego,
kogo już adoruje ukrytego pod
postacią Chleba, ponieważ
nieprzerwane obcowanie z ukrytą
miłością wywołuje nieodparte
pragnienie, by otwarcie Go posiadać.
«Szukaj często bliskości
Najświętszego Człowieczeństwa
Jezusa... A Jezus umieści w duszy
twojej nienasycony głód,
niepowstrzymane pragnienie
oglądania Jego Oblicza».

Takiego zniecierpliwienia od zawsze
doznawali święci, takie również miał
w sercu św. Josemaría. «Osoby, które
są w sobie zakochane, chcą na siebie
patrzeć. Ich oczy nie widzą świata
poza sobą. Czy to nie logiczne, by tak
się działo? Serce ludzkie tak
nakazuje. Nie powiedziałbym



prawdy, gdybym zaprzeczył, że
jestem poruszany pragnieniem
kontemplowania oblicza Jezusa. 
Vultum tuum, Domine, requiram (Ps
26,8), szukam, o Panie, Twojego
oblicza. Uwielbiam zamykać oczy i
myśleć o przyjściu chwili, wtedy, gdy
Bóg tego zechce, kiedy będę mógł Go
ujrzeć „nie jakby w zwierciadle,
niejasno..., lecz twarzą w twarz” (1
Kor 13,12). Tak, moje dzieci, „dusza
moja pragnie Boga, Boga żywego:
kiedyż więc przyjdę i ujrzę oblicze
Boże?” (Ps 41,3)».

Pobożność eucharystyczna
spowoduje, że stopniowo będziemy
przekazywać i będzie w nas
wzrastało owo pragnienie, aż do
momentu, w którym bycie z Jezusem
stanie się czymś jedynym, na czym
nam zależy, nie wyrywając nas przy
tym z tego świata; lecz przeciwnie,
sprawiając, że będziemy go kochać
jeszcze goręcej, naszym sercem
mocno złączonym z Sercem Jezusa.



Bliskość, obcowanie z Panem w
Eucharystii zacznie wtedy silnie
odciskać w nas przekonanie, że
szczęście nie znajduje się w tych czy
innych dobrach ziemskich, które są
zniszczalne i ulotne; ale w
pozostaniu na zawsze z Nim,
ponieważ On jest szczęściem, które
już teraz posiadamy w tym
sakramencie, szczęściem podobnym
do «Niewyczerpanego skarbu,
najwspanialszej perły». «Kiedy
udzielał Komunii Świętej, kapłan ów
miał ochotę wołać: daję ci
Szczęście!».

Najświętsza Maryja Panna, Niewiasta
Eucharystii

Tym wezwaniem –«Niewiasta
Eucharystii»– Ojciec święty Jan
Paweł II przedstawił Kościołowi
przykład Maryi jako „szkoły” i
„przewodniczki”, by nauczyć się
zdumiewać, co oznacza przyjąć,
uwielbiać, dziękować... w obliczu



tajemnicy Eucharystii. W świetle
wiary rozumiemy to bardzo dobrze,
podobnie jak zdarzyło się naszemu
Ojcu, który mówił nam, byśmy
rozważali, że we Mszy świętej «w
pewien sposób uczestniczy
Najświętsza Dziewica, ze względu na
swoje wewnętrzne zjednoczenie z
Trójcą Przenajświętszą, a także
dlatego, że jest Matką Chrystusa, Jego
Ciała i Jego Krwi: Matką Jezusa
Chrystusa, prawdziwego Boga i
prawdziwego Człowieka. Chrystus
poczęty w łonie Najświętszej Maryi
Panny bez udziału mężczyzny, tylko
mocą Ducha Świętego, ma tę samą
krew, co Jego Matka; i tę właśnie
Krew ofiaruje w odkupieńczej
ofierze na Kalwarii i we Mszy
świętej».

Maryja u stóp krzyża złączyła
własną, wewnętrzną ofiarę
–«patrzcie, czy jest boleść podobna
do tej, co mnie przytłacza» (Lm 1,12)–
z tą składaną przez Jej Syna,



współuczestnicząc w Dziele
Zbawienia, które dokonało się na
Kalwarii. Ona sama «jest obecna w
każdej z naszych celebracji
eucharystycznych»,
współuczestniczy razem z Synem w
głoszeniu po świecie –jako
Pośredniczka wszelkich łask–
nieskończonej mocy uświęcającej
Świętej Ofiary, którą wypełnia tylko
Jezus Chrystus.

Córki i synowie moi, jeśli w pewien
sposób przyglądaliśmy się z dobremu
łotrowi i Apostołowi Tomaszowi, jak
nie patrzeć na Maryję, aby poznać i
kochać bardziej Jezusa w
Przenajświętszym Sakramencie, aby
uczyć się od Niego, naśladować Go,
aby «dobrze Go traktować»? W tej
osobistej pracy, która w sposób
nieprzerwany odnawia nas
wewnętrznie i wypełnia nas
pragnieniem świętości i apostolstwa,
posłużmy się rozważaniem tajemnic
Różańca, począwszy od



Zwiastowania, kiedy widzimy, jak
Najświętsza Dziewica przyjmuje do
swojego najczystszego łona Słowo
wcielone, aż do Wniebowzięcia,
kiedy Bóg zabiera ją z duszą i ciałem
do swojej chwały i koronuje na
Królową, Matkę i naszą Panią.

«Do Chrystusa zawsze idzie się i
„powraca” przez Maryję». Prośmy
naszą Matkę, aby zawsze prowadziła
nas za rękę, szczególnie w tym Roku
Eucharystycznym , abyśmy stale
powtarzali Panu Jezusowi w
Przenajświętszym Sakramencie
słowami i czynami: „Uwielbiam Cię,
kocham Cię! Adoro te devote ! A kiedy
to czynimy, słuchajmy naszego
drogiego Ojca, który nalega:
„zwróćcie się do Maryi i św. Józefa,
ponieważ w jakiś sposób są obecni w
Tabernakulum, tak jak i byli obecni
w Betlejem i w Nazarecie (...). Nie
zapominajcie o tym!”.

Z miłością was błogosławię,



Wasz Ojciec

+Javier

Rzym, 6 października 2004 roku, w
drugą rocznicę kanonizacji świętego
Josemaríi

1. Sobór Watykański II, Dekr.
Presbyterorum ordinis, nr 5.

2. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 87. Por. Sobór
Watykański II, Konst. dogm. Lumen
gentium, nr 11; Dekr. Presbyterorum
ordinis, nr 14.

3. Sobór Trydencki, ses. XIII, Dekret o
Najświętszym Sakramencie, kan. 1
(Denz. 1651; B.F. VII.298).

4. Por. Ibid., kan. 2 (Denz. 1652; B.F.
VII.299).

5. Św. Josemaría, Droga, nr 538.

6. Św. Josemaría, zapiski z medytacji,
14.04.1960.



7. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 83.

8. Por. Ibid., nr 84.

9. Św. Jan Chryzostom, Homilie o
Ewangelii św. Mateusza, 82, 4 (PG 58,
743).

10. Por. Droga, nr. 269, 537, 554;
Kuźnia, nr. 831, 991; To Chrystus
przechodzi, nr 151.

11. Św. Josemaría, Droga, nr 267.

12. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 84.

13. Ibid.

14. Św. Josemaría, Homilia Kapłan na
zawsze, 13.04.1973.

15. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 64.

16. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania, październik 1972.



17. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 90.

18. Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna, II-II, q. 84, a. 2; Św. Jan
Damasceński, O wierze prawdziwej,
4, 12 (PG 94, 1133).

19. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania, 4.04.1970.

20. Św. Josemaría, Droga, nr. 539,
538. Por. Bruzda, nr. 685, 686;
Kuźnia, nr 887.

21. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 161.

22. Św. Josemaría, zapiski z
medytacji, 14.04.1960.

23. «Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis» (Mszał rzymski,



Uroczystość Ciała i Krwi Chrystusa,
Sekwencja Lauda Sion).

24. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 838.
Por. nr. 832, 837.

25. Ibid., nr 824.

26. Św. Josemaría, Bruzda, nr 818.

27. Św. Josemaría, Droga, nr 533.

28. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 151.

29. Ibid., nr 156.

30. Św. Josemaría, Homilia Kapłanem
na zawsze, 13.04.1973.

31. Mszał rzymski, Uroczystość Ciała
i Krwi Chrystusa, Sekwencja Lauda
Sion.

32. Św. Josemaría, List 28.03.1973, nr
7.



33. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 153.

34. Sobór Trydencki, ses. XIII: Dekret
o Najświętszej Eucharystii, rozdz. 4
(Denz. 1642; B.F. VII.292).

35. Paweł VI, Credo ludu Bożego,
30.06.1968. Por. Jan Paweł II, Enc.
Ecclesia de Eucharistia, 17.04.2003,
nr 15.

36. Por. np. Pius XII, Enc. Mediator
Dei, 20.11.1947; Paweł VI, Enc.
Mysterium fidei, 3.09.1965; Jan Paweł
II, Enc. Ecclesia de Eucharistia,
17.04.2003; Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr. 1322-1419.

37. Por. Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Dei Verbum, nr 10.

38. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 84.

39. Ibid., nr 109.

40. Ibid., nr 6.



41. Św. Josemaría, List 28.03.1973, nr
10.

42. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 80.

43. Ibid., nr 6.

44. Por. Św. Josemaría, Bruzda, nr
817.

45. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 155.

46. Sobór Trydencki, ses. XXII, Nauka
o Najświętszej Ofierze Mszy świętej,
rozdz. 2 (Denz. 1743; B.F. VII.321).

47. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17.04.2003, nr 12.

48. Sobór Trydencki, ses. XIII, Dekret
o Najświętszej Eucharystii, rozdz. 7
(Denz. 1647; B.F. VII.295).

49. Św. Josemaría, Droga, nr 533.

50. Ibid.



51. Męka Chrystusa wystarczy, żeby
ożywiać całkowicie nasze życie. Św.
Tomasz z Akwinu, Collatio 4 na temat
Credo.

52. W krzyżu nie brakuje przykładu
żadnej cnoty. Ibid.

53. Św. Josemaría, List 24.03.1931, nr
61.

* W zgiełku ulicy – przyp. tłum.

54. Św. Josemaría, Homilia Kapłanem
na zawsze, 13.04.1973.

* Słodkie nic nie robienie – przyp.
tłum.

55. Św. Josemaría, Droga, nr 509.

56. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 887.

57. Ibid., nr 556.

58. Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja XII, nr 4.



59. Św. Josemaría, Droga, nr 876.

* Skruszonego łotra – przyp. tłum.

60. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 232.

61. Ibid.

62. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 827.

63. Św. Josemaría, List 28.03.1973, nr
7.

64. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17.04.2003, nr 14.

* Pan mój i Bóg mój!

65. Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
stacja V.

66. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania, 25.06.1972.

67. Św. Josemaría, zapiski z
medytacji, 9.04.1937.



68. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr. 301-303.

69. Ibid, nr 249.

* Jezus Chrystus wczoraj i dziś, ten
sam także na wieki – przyp. tłum.

70. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 835.

71. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 154.

† Pomnóż nam wiarę, nadzieją,
miłość – przyp. tłum

72. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 129.

73. Św. Josemaría, Homilia Kapłanem
na zawsze, 13.04.1973.

74. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 542.

75. Św. Josemaría, Droga, nr 23.

* nasilające się – przyp. tłum.



† Z dobrocią i potężnie (por Mdr 8, 1)
– przyp. tłum.

76. Św. Josemaría, Bruzda, nr 688.

77. Pius XII, Enc. Mediator Dei,
20.11.1947, nr 20.

78. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucaristia, 17.04.2003, nr 12; por.
Sobór Trydencki, ses. XXII, Nauka o
Ofierze Mszy św., rozdz.2 (Denz.1743;
B.F. VII.321).

79. Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1364.

80. Św. Josemaria, zapiski ze
spotkania, 22.05.1970.

81. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucaristia, 17.04.2003, nr 11.

82. Św. Josemaria, Zapiski z
medytacji, 14.04.1960.

83. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr. 86-87.



84. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 541.

85. por. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 88-91.

86. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 69.

87. Mszał Rzymski, Uroczystość
Najświętszego Ciała i Krwi Chrystusa,
Sekwencja Lauda Sion.

88. Św Tomasz z Akwinu, Suma
Teologiczna III, q 79, a.1.

89. Św. Leon Wielki, Homilia 12 o
Męce, 7 (PL 54, 357).

90. Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1396.

91. Sobór w Efezie, 431 rok (Denz.
262; B.F. VII.278)

92. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
nr 296.

93. Św. Josemaría, zapiski z
medytacji, 19.03.1975.



94. Św. Josemaría, Rozmowy z
Prałatem Escrivá, nr 123.

95. Św. Josemaría, Droga krzyżowa,
stacja XI, nr 4.

96. Sobór Watykański II, Konst.
Dogm. Lumen Gentium, nr 3.

97. Por. Jan Paweł II, Adh.ap.
Reconciliatio et poenitentia,
02.12.1984, nr 31, I .

98. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 828.

99. Ibid., nr 834.

100. Św. Josemaría, Droga, nr 536.

101. Ibid., nr 534.

102. Ibid., nr 321.

* Panie, nie jestem godzien (przyp.
tłum.).

103. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 122.



104. Św Josemaría, zapiski ze
spotkania, 4.04.1970.

105. Św Josemaría, Droga, nr 541.

106. Św. Josemaría, Instrukcja,
1.04.1934, nr 3.

107. Por. Don Alvaro, List 16.06.1978.

108. Ibid.

* Radośnie i z pokojem – przyp. tłum.

109. Por. Don Alvaro, list 16.06.1978.

110. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 826.

111. Św. Josemaría, zapiski ze
spotkania, 6.10.1968.

112. Sobór Watykański II, Konst.
Sacrosanctum Concilium, nr 4.

113. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17.04.2003, nr 19.

114. Ibid., nr 18.



115. Św. Josemaría Rozmowy z
Prałatem Escrivá, nr 113.

* Chrystusa cierpiącego.

† W tym świecie – przyp. tłum.

116. Św Josemaría, zapiski z
medytacji, 27.03.1975.

117. Jan Paweł II, Enc. Evangelium
Vitae, 25.03.1995, nr 2.

118. Św. Josemaría, Droga krzyżowa,
stacja VI, nr 2.

119. Św Josemaría, zapiski z
medytacji, 25.12.1973.

120. Św. Josemaría, Droga, nr 432.

121. Św. Josemaría, Kuźnia, nr 267.

122. Por. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia
de Eucaristia, 17.04.2003, nr. 53-58.

123. Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 89.



124. Jan Paweł II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17.04.2003, nr 57.

125. Św. Josemaría, Droga, nr 495.

126. Św. Josemaría, zapiski z
rozmowy, 06.06.1974.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-duszpasterski-z-okazji-
roku-eucharystycznego/ (15-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-duszpasterski-z-okazji-roku-eucharystycznego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-duszpasterski-z-okazji-roku-eucharystycznego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-duszpasterski-z-okazji-roku-eucharystycznego/

	List duszpasterski z okazji Roku Eucharystycznego

