
opusdei.org

List Benedykta XVI
do seminarzystów

Drodzy Seminarzyści! W tych
zdaniach chciałem ukazać
wam, jak bardzo myślę o was
właśnie w tych trudnych
czasach i jak bardzo jestem
blisko was w modlitwie.

18-10-2010

Drodzy Seminarzyści,

w grudniu 1944 roku, kiedy zostałem
powołany do służby wojskowej,
dowódca kompanii pytał każdego z
nas, jaki zawód chciałby wykonywać



w przyszłości. Odpowiedziałem, że
chciałbym zostać kapłanem
katolickim. Podporucznik odparł :
"Będzie musiał Pan poszukać sobie
czegoś innego. W nowych Niemczech
już nie potrzeba księży". Wiedziałem,
że to był już schyłek tych „nowych
Niemiec” i że wobec niezmiernych
zniszczeń, jakie to szaleństwo
spowodowało w kraju, bardziej niż
kiedykolwiek potrzeba było
kapłanów. Dziś sytuacja jest
całkowicie odmienna. Jednakże na
różne sposoby również dziś wielu
myśli, że kapłaństwo katolickie nie
jest „zawodem” przyszłości, lecz
raczej należy do przeszłości. Wy,
drodzy Przyjaciele, wbrew tym
zastrzeżeniom i opiniom
zdecydowaliście się wstąpić do
seminarium, to znaczy, weszliście na
drogę ku posłudze kapłańskiej w
Kościele katolickim. I dobrze
zrobiliście. Ludzie bowiem zawsze
będą potrzebowali Boga, również w
epoce dominacji techniki i



globalizacji: Boga, który objawił się
nam w Jezusie Chrystusie i gromadzi
nas w Kościele powszechnym,
abyśmy z Nim i przez Niego uczyli się
prawdziwego życia, byśmy mieli na
uwadze i stosowali kryteria
prawdziwego człowieczeństwa. Tam,
gdzie człowiek nie dostrzega już
Boga, życie staje się puste; wszystko
jest niewystarczające. Człowiek
szuka ucieczki w pijaństwie albo w
przemocy, która coraz bardziej
zagraża młodzieży. Bóg żyje.
Stworzył każdego z nas, więc zna
wszystkich. Jest tak wielki, że
znajduje czas dla naszych małych
rzeczy: „U was nawet włosy na
głowie wszystkie są policzone” (Mt
10, 30). Bóg żyje i potrzebuje ludzi,
którzy istnieją dla Niego i którzy
zaniosą Go innym. Tak, zostanie
kapłanem ma sens: świat potrzebuje
kapłanów, pasterzy, dziś, jutro i
zawsze, dopóki istnieje.



Seminarium jest wspólnotą w drodze
ku posłudze kapłańskiej. Już przez
samo to powiedziałem coś bardzo
ważnego: nie można stawać się
kapłanem w pojedynkę. Potrzeba
„wspólnoty uczniów”, jedności tych,
którzy pragną służyć wspólnemu
Kościołowi. W tym liście chciałbym
podkreślić – także spoglądając wstecz
na moje czasy seminaryjne –
niektóre elementy ważne dla tych lat
waszego bycia w drodze.

1. Kto chce zostać kapłanem, przede
wszystkim musi być „Bożym
człowiekiem”, jak go określa św.
Paweł (1 Tm 6, 11). Dla nas Bóg nie
jest odległą hipotezą, nie jest
nieznanym, który wycofał się po
Wielkim Wybuchu. Bóg objawił się w
Jezusie Chrystusie. W Jego obliczu
widzimy oblicze Boga. W Jego
słowach słyszymy samego Boga,
który do nas mówi. Dlatego
najważniejszą rzeczą w drodze do
kapłaństwa i w całym życiu



kapłańskim jest osobista relacja z
Bogiem w Jezusie Chrystusie. Kapłan
nie jest administratorem jakiegoś
stowarzyszenia, usiłującym
utrzymać i zwiększyć liczbę jego
członków. Jest heroldem Boga
pomiędzy ludźmi. Pragnie prowadzić
do Boga, a w ten sposób budować
również prawdziwą komunię
pomiędzy ludźmi. Dlatego, drodzy
Przyjaciele, tak bardzo ważne jest,
abyście nauczyli się żyć w stałym
kontakcie z Bogiem. Kiedy Pan mówi:
„Módlcie się nieustannie”, naturalnie
nie prosi nas, by wymawiać bez
ustanku słowa modlitwy, ale by nigdy
nie tracić wewnętrznego kontaktu z
Bogiem. Ćwiczenie się w
podtrzymywaniu tego kontaktu jest
sensem naszej modlitwy. Dlatego
ważne jest, aby dzień rozpoczynał się
i kończył modlitwą; abyśmy słuchali
Boga, czytając Pismo św.; abyśmy
mówili Mu o naszych pragnieniach i
nadziejach, o naszych radościach i
cierpieniach, o naszych błędach i o



wdzięczności za wszystko, co piękne
i dobre, a w ten sposób, byśmy Go
mieli zawsze przed oczami jako
punkt odniesienia dla całego naszego
życia. W ten sposób stajemy się
uważni na nasze błędy i uczymy się
pracować nad naszą poprawą;
stajemy się jednak także wrażliwi na
całe piękno i dobro, jakie
otrzymujemy codziennie jako coś
oczywistego, a w ten sposób rośnie
nasza wdzięczność. Z wdzięcznością
rośnie radość z faktu, że Bóg jest
blisko nas i że możemy Mu służyć.

2. Bóg nie jest jedynie słowem dla
nas. On daje się nam osobiście w
sakramentach, poprzez rzeczy
materialne. Centrum naszego
odniesienia do Boga i ukształtowania
naszego życia jest Eucharystia.
Sprawowanie jej z wewnętrznym
zaangażowaniem, a przez to -
osobiste spotkanie z Chrystusem -
powinno stanowić centrum naszego
dnia. Św. Cyprian komentował



ewangeliczną prośbę: „Chleba
naszego powszedniego daj nam
dzisiaj”, mówiąc między innymi, że
„nasz” chleb, który możemy
otrzymać jako chrześcijanie w
Kościele, to sam Pan eucharystyczny.
W prośbie z Ojcze nasz modlimy się
więc, aby On dawał nam codziennie
„nasz” chleb; aby On był zawsze
pokarmem naszego życia. Oby
zmartwychwstały Chrystus, który
daje nam siebie w Eucharystii,
kształtował całe nasze życie blaskiem
swojej Bożej miłości. Aby celebracja
eucharystyczna była właściwa,
konieczne jest także, byśmy uczyli się
znać, rozumieć i kochać liturgię
Kościoła w jej konkretnej formie. W
liturgii modlimy się wraz z wiernymi
wszystkich wieków – przeszłość,
teraźniejszość i przyszłość łączą się
w jeden wielki chór modlitwy. Jak
mogę stwierdzić na podstawie mojej
osobistej drogi, że zachwycające jest
uczenie się krok po kroku
rozumienia, jak to wszystko



rozwijało się, jak wielkie
doświadczenie wiary zawarte jest w
strukturze liturgii mszalnej, ile
pokoleń tworzyło ją, modląc się.

3. Ważny jest również sakrament
pokuty. Uczy mnie patrzeć na siebie z
Bożego punktu widzenia, zmusza
mnie do uczciwości w odniesieniu do
samego siebie. Prowadzi mnie do
pokory. Proboszcz z Ars powiedział
kiedyś: "Myślicie, że nie ma sensu
otrzymanie dziś rozgrzeszenia, skoro
jutro znów popełnicie te same
grzechy. Jednak – tak mówi – sam
Bóg zapomina w tym momencie o
naszych jutrzejszych grzechach, aby
dać wam łaskę dziś". Chociaż
musimy nieustannie walczyć z tymi
samymi błędami, ważne jest, aby
przeciwstawiać się zeszpeceniu
duszy, obojętności, która każe nam
poddać się faktowi, że właśnie tacy
jesteśmy. To ważne, by pozostawać w
drodze, bez niepotrzebnych
skrupułów, z wdzięczną



świadomością, że Bóg wciąż na nowo
mi przebacza. Jednakże również bez
obojętności, która odciąga od walki o
świętość i o poprawę. A pozwalając,
aby mi zostało wybaczone, uczę się
także przebaczać innym. Uznając
moją biedę, staję się bardziej
tolerancyjny i wyrozumiały dla
słabości bliźniego.

4. Podtrzymujcie też w sobie
wrażliwość na pobożność ludową,
która jest różna we wszystkich
kulturach, ale równocześnie jest
zawsze podobna, bo ostatecznie takie
samo jest ludzkie serce. Oczywiście
pobożność ludowa kieruje się ku
irracjonalności, czasem może nawet
ku powierzchowności. Jednak
wykluczanie jej jest całkowicie
błędne. Przez nią wiara zagościła w
sercach ludzi, stała się częścią ich
uczuć, ich zwyczajów, ich wspólnego
odczuwania i życia. Dlatego
pobożność ludowa jest wielkim
skarbcem Kościoła. Wiara stała się



ciałem i krwią. Oczywiście
pobożność ludowa musi zawsze być
oczyszczana, ukierunkowana ku
centrum, ale zasługuje na naszą
miłość, bo sprawia, że my sami
stajemy się w sposób całkowicie
rzeczywisty „Ludem Bożym”.

5. Czas seminarium jest też przede
wszystkim czasem studium. Wiara
chrześcijańska posiada wymiar
racjonalny i intelektualny, który
należy do jej istoty. Bez niego wiara
nie byłaby sobą. Św. Paweł mówi o
pewnej „formie nauczania”, której
zostaliśmy oddani w Chrzcie (por. Rz
6, 17). Wszyscy znacie słowa św.
Piotra, uważane przez
średniowiecznych teologów za
uzasadnienie dla teologii racjonalnej
i opracowanej naukowo: „zawsze
gotowi do obrony wobec każdego,
kto domaga się od was uzasadnienia
tej nadziei, która w was jest” (1P 3,
15). Nauczyć się zdolności dawania
takich odpowiedzi to jedno z



podstawowych zadań w latach
seminarium. Mogę jedynie usilnie
Was prosić: studiujcie z zapałem!
Wykorzystajcie lata studiów! Nie
będziecie żałowali. Pewnie, często
przedmioty studiów wydają się
bardzo dalekie od praktyki
chrześcijańskiego życia i posługi
duszpasterskiej. Jednakże zupełnym
błędem jest stawianie zawsze od
razu kwestii pragmatycznej: Czy to
mi posłuży w przyszłości? Będzie
użyteczne praktycznie, w
duszpasterstwie? Nie chodzi bowiem
tylko o uczenie się rzeczy ewidentnie
użytecznych, ale o poznanie i
zrozumienie wewnętrznej struktury
wiary w jej całości, tak aby stała się
odpowiedzią na pytania ludzi, którzy
z punktu widzenia zewnętrznego
zmieniają się z pokolenia na
pokolenie, a jednak w głębi pozostają
tacy sami. Dlatego to ważne, aby
wyrastać ponad zmienne pytania
chwili, aby zrozumieć pytania
prawdziwe i pojąć również



odpowiedzi jako odpowiedzi
prawdziwe. Jest ważne, by dogłębnie
znać całe Pismo Święte, w jego
jedności Starego i Nowego
Testamentu: kształtowanie się
tekstów, ich rodzaj literacki, ich
stopniową kompozycję aż do
utworzenia kanonu ksiąg świętych,
ich wewnętrzną, dynamiczną
jedność, która nie jest
powierzchowna, i która nadaje
poszczególnym tekstom ich pełne
znaczenie. Ważne jest, by znać Ojców
kościoła i wielkie Sobory, podczas
których Kościół przyjął, rozważając i
wierząc, istotne stwierdzenia Pisma.
Mógłbym tak dalej kontynuować: to,
co nazywamy dogmatyką, jest
rozumieniem poszczególnych treści
wiary w ich jedności, więcej, w ich
ostatecznej prostocie: każdy
pojedynczy szczegół w gruncie
rzeczy jest tylko elementem wiary w
jedynego Boga, który nam się objawił
i objawia. Nie ma potrzeby, abym
mówił wprost o tym, jak ważne jest,



by znać istotne kwestie teologii
moralnej i katolickiej nauki
społecznej. To oczywiste, jak ważna
jest dziś teologia ekumeniczna,
poznawanie różnych wspólnot
chrześcijańskich; podobnie
konieczność podstawowej
znajomości wielkich religii, a także
filozofii: zrozumienie dla ludzkich
poszukiwań i stawiania pytań, na
które wiara chce dawać odpowiedź.
Uczcie się także rozumieć i –
ośmielam się powiedzieć – kochać
prawo kanoniczne, biorąc pod uwagę
jego istotną konieczność i formy
praktycznego zastosowania:
społeczeństwo bez prawa, byłoby
społecznością pozbawioną praw.
Prawo jest warunkiem miłości. Nie
chcę już dalej wymieniać, ale pragnę
raz jeszcze powiedzieć: kochajcie
studium teologii i idźcie za nim z
uważną wrażliwością, aby
zakotwiczyć teologię w żywej
wspólnocie Kościoła, która, wraz z jej
autorytetem, nie jest ludem



przeciwnym nauce teologicznej, ale
jej założeniem. Bez Kościoła, który
wierzy, teologia przestaje być sobą i
staje się zbiorem różnych dyscyplin
bez wewnętrznej jedności.

6. Seminaryjne lata muszą być także
czasem dojrzewania ludzkiego. Dla
kapłana, który będzie musiał
towarzyszyć innym podczas długiej
drogi życia, aż do bram śmierci,
ważne jest, aby on sam zachował
słuszną równowagę serca i intelektu,
rozumowania i uczuć, ciała i duszy, i
aby był po ludzku „zintegrowany”.
Dlatego tradycja chrześcijańska
łączyła zawsze z „cnotami
teologalnymi” także „cnoty
kardynalne”, wynikające z ludzkiego
doświadczenia i z filozofii, a
generalnie zdrową tradycję etyczną
ludzkości. Św. Paweł mówi to do
Filipian w sposób bardzo jasny: „W
końcu, bracia, wszystko, co jest
prawdziwe, co godne, co
sprawiedliwe, co czyste, co miłe, co



zasługuje na uznanie: jeżeli jest jakąś
cnotą i czynem chwalebnym - to
miejcie na myśli!” (Flp 4, 8). W ten
kontekst wpisuje się również
integralność seksualności w całej
osobowości. Seksualność jest darem
Stwórcy, ale także zadaniem
odnoszącym się do rozwoju
własnego, ludzkiego istnienia. Gdy
seksualność nie jest zintegrowana w
osobie, staje się banalna i
równocześnie niszcząca. Dziś
widzimy to na wielu przykładach w
naszym społeczeństwie. Ostatnio
musieliśmy stwierdzić z wielką
przykrością, że kapłani wypaczyli
swą posługę przez nadużycia
seksualne wobec dzieci i młodzieży.
Zamiast prowadzić osoby do
dojrzałego człowieczeństwa i być
tego przykładem, przez swe
nadużycia sprowokowali
zniszczenia, wobec których
odczuwamy dogłębny ból i żal. Z tego
powodu u wielu, może również w
Was, może budzić się pytanie, czy to



dobrze zostać księdzem; czy droga
celibatu jest sensowna jako droga
ludzkiego życia. Nadużycie jednak,
które należy głęboko potępić, nie
może zdyskredytować misji
kapłańskiej, która pozostaje wielka i
czysta. Dzięki Bogu, wszyscy znamy
kapłanów przekonujących,
utwierdzonych w wierze, którzy
świadczą, że w tym stanie, właśnie
żyjąc w celibacie, można osiągnąć
autentyczne człowieczeństwo, czyste
i dojrzałe. To, co się wydarzyło, musi
jednak obudzić w nas czujność i
uwagę, byśmy w drodze do
kapłaństwa rzetelnie, wobec Boga,
badali siebie, aby rozeznać, czy to
jest Jego wolą dla mnie. Zadaniem
spowiedników i Waszych
przełożonych jest towarzyszyć Wam i
dopomagać w tym procesie
rozeznawania. Istotnym elementem
Waszej drogi jest praktyka
podstawowych cnót ludzkich, z
wejrzeniem zwróconym ku Bogu
objawionym w Chrystusie,



poddawanie się wciąż na nowo Jego
oczyszczeniu.

7. Dziś początki powołania
kapłańskiego są bardziej różnorodne
niż w minionych latach. Często
decyzja o kapłaństwie kształtuje się
dziś w doświadczeniach związanych
z wykonywaniem już zdobytego
zawodu świeckiego. Wyrasta często
we wspólnotach, szczególnie w
ruchach, które sprzyjają
wspólnotowemu spotkaniu z
Chrystusem i Jego Kościołem oraz
duchowemu doświadczeniu i radości
w służbie wiary. Decyzja dojrzewa
również w całkowicie osobistych
spotkaniach z wielkością i słabością
ludzkiego istnienia. Tak więc
kandydaci do kapłaństwa żyją często
na zupełnie różnychduchowych
kontynentach. Rozpoznanie
wspólnych elementów przyszłego
posłania i związanej z nim drogi
duchowej może okazać się trudne.
Dlatego właśnie ważne jest



seminarium jako wspólnota w
drodze, wychodząca ponad różne
formy duchowości. Ruchy są rzeczą
wspaniałą. Wiecie, jak bardzo je
cenię i kocham jako dar Ducha
Świętego dla Kościoła. Jednak trzeba
je oceniać według tego, na ile są
otwarte na wspólną rzeczywistość
katolicką, na życie jedynego i
wspólnego Kościoła Chrystusa, który
przy całej swej różnorodności jest
zawsze jeden. Seminarium to okres,
w którym uczycie się jeden z drugim
i jeden od drugiego. We współżyciu,
czasem może trudnym, musicie
uczyć się szczodrości i tolerancji, nie
tylko wzajemnie się znosząc, ale
ubogacając jeden drugiego, tak aby
każdy mógł wnieść swoje osobiste
talenty do wspólnego skarbca, bo
wszyscy służą temu samemu
Kościołowi, temu samemu
Chrystusowi. Ta szkoła tolerancji,
więcej, akceptacji i zrozumienia w
jedności Ciała Chrystusa jest



istotnym elementem lat
seminaryjnych.

Drodzy Seminarzyści! W tych
zdaniach chciałem ukazać wam, jak
bardzo myślę o was właśnie w tych
trudnych czasach i jak bardzo jestem
blisko was w modlitwie. Módlcie się
również za mnie, abym mógł
spełniać dobrze moją posługę, do
kiedy zechce Pan. Zawierzam waszą
drogę przygotowania do kapłaństwa
matczynej opiece Najświętszej Maryi,
której dom był szkołą dobra i łaski.
Niech was wszystkich błogosławi Bóg
wszechmogący, Ojciec i Syn, i Duch
Święty.

Watykan, 18 października 2010, w
święto św. Łukasza Ewangelisty.

Oddany w Panu

Benedykt XVI, Papież



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-benedykta-xvi-do-
seminarzystow/ (09-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-benedykta-xvi-do-seminarzystow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-benedykta-xvi-do-seminarzystow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-benedykta-xvi-do-seminarzystow/

	List Benedykta XVI do seminarzystów

