
opusdei.org

List Apostolski
"Sublimitas et
miseria hominis"

List Apostolski Sublimitas et
Miseria Hominis Ojca Świętego
Franciszka w czterechsetną
rocznicę urodzin Blaise'a
Pascala

22-06-2023

Wielkość i nędza człowieka, tworzą
paradoks, który znajduje się w
centrum refleksji i przesłania
Blaise’a Pascala, urodzonego cztery
wieki temu, 19 czerwca 1623 r., w



centralnej Francji. Od dzieciństwa i
przez całe swoje życie szukał on
prawdy. Za sprawą rozumu
odnajdywał jej znaki, zwłaszcza na
polach matematyki, geometrii, fizyki
i filozofii. W młodym wieku
dokonywał niezwykłych odkryć,
które sprawiły, że osiągnął znaczącą
sławę. Jednak nie poprzestał na tym.
W stuleciu wielkich promotorów
postępu na wielu polach nauki,
którym towarzyszył narastający
sceptycyzm filozoficzny i religijny,
Blaise Pascal okazał się
niezmordowanym poszukiwaczem
tego, co prawdziwe, który sam w
sobie zawsze pozostaje
„niespokojny”, pociągnięty nowymi i
dalszymi perspektywami.

Właśnie to rozumowanie, tak
wyostrzone i zarazem tak otwarte
sprawiało, że nigdy nie milkło w nim
pytanie odwieczne i zawsze nowe,
które rozbrzmiewa w duszy
człowieka: „czym jest człowiek, że o



nim pamiętasz, i czym syn
człowieczy, że się nim
zajmujesz?” ( Ps 8, 5). To pytanie jest
wyryte w sercu każdej istoty ludzkiej,
każdej epoki i każdego miejsca,
każdej cywilizacji i języka, każdej
religii. „Czymże jest człowiek w
przyrodzie? – zastanawia się Pascal.
Nicością wobec nieskończoności,
wszystkim wobec nicości” [1].
Równocześnie jednak pytanie to jest
osadzone tam, w tym psalmie, w
sercu miłosnej historii Boga i Jego
Ludu, historii wypełnionej w ciele
„Syna Człowieczego” Jezusa
Chrystusa, Którego Ojciec darował aż
do opuszczenia, aby ukoronować Go
chwałą i czcią ponad wszelkie
stworzenie (por. w. 6). Na to pytanie,
postawione w języku jakże różnym
od języka matematyki i geometrii,
Pascal nigdy się nie zamknął.

Wydaje mi się, że na tej podstawie
mogę rozpoznać w nim pewną
głęboką postawę, którą określiłbym



jako „pełna zachwytu otwartość na
rzeczywistość”. Otwartość na inne
wymiary wiedzy i egzystencji,
otwartość na innych, otwartość na
społeczeństwo.

Przykładowo, miał on swój udział w
początkach pierwszej sieci
transportu publicznego w historii
Paryża, w 1661 r., tzw. „Carrosses à
cinq sols”. Jeśli podkreślam to na
początku niniejszego Listu, to
dlatego, by podkreślić fakt, że ani
jego nawrócenie ku Chrystusowi,
zwłaszcza od czasu „nocy ognia”, 23
listopada 1654 r., ani jego
nadzwyczajna intelektualna moc
obrony wiary chrześcijańskiej, nie
uczyniły z niego osoby odizolowanej
od swoich czasów. Był uważny na
najpowszechniejsze wówczas
problemy, jak również na potrzeby
materialne wszystkich członków
społeczeństwa, w którym żył.



Otwartość na rzeczywistość
oznaczała dla niego nie zamykanie
się na innych, nawet w godzinie
ostatniej choroby. Z tego okresu, gdy
miał 39 lat, pochodzą te słowa,
wyrażające etap zamykający jego
ewangeliczną drogę: „Jeśli lekarze
mówią prawdę, a Bóg pozwoli mi
wyzdrowieć z tej choroby,
postanawiam, że do końca życia nie
będę miał innej pracy ani zajęcia niż
służba ubogim” [2]. Wzruszające jest
odkrycie, że w ostatnich dniach
swego życia, myśliciel tak genialny
jak Blaise Pascal, nie widział
przynaglenia większego, niż
włożenie swych sił w dzieła
miłosierdzia: „Jedynym przedmiotem
Pisma świętego jest miłość” [3].

Cieszę się więc, że Opatrzność, w tej
czterechsetnej rocznicy jego urodzin,
daje mi okazję do złożenia mu hołdu
i podkreślenia tego, co w jego myśli i
jego życiu wydaje mi się
odpowiednie, by móc pobudzić do



poszukiwania prawdziwego
szczęścia także chrześcijan naszych
czasów oraz wszystkich mężczyzn i
kobiety dobrej woli: „Wszyscy ludzie
silą się być szczęśliwi; nie ma tu
wyjątku; mimo różnych środków,
jakich w tym używają, wszyscy dążą
do tego celu” [4]. Cztery wieki po
swych narodzinach, Pascal pozostaje
dla nas towarzyszem drogi, który
towarzyszy naszemu poszukiwaniu
prawdziwego szczęścia i, według
daru wiary, naszemu pokornemu i
radosnemu rozpoznawaniu Pana
umarłego i zmartwychwstałego.

Rozmiłowany w Chrystusie, który
przemawia do wszystkich

Jeśli Blaise Pascal może poruszyć
wszystkich, to nie tylko dlatego, że w
godny podziwu sposób mówił o
ludzkiej kondycji. Byłoby bowiem
mylące, gdybyśmy postrzegali go
jedynie jako specjalistę od ludzkich
obyczajów, niezależnie od tego, jak



był genialny. Nie można prawdziwie
pojąć monumentu, jakim są jego
Myśli, których niektóre
wyodrębnione fragmenty stały się
słynne, jeśli pominie się fakt, że Jezus
Chrystus i Pismo święte stanowią
zarówno ich centrum, jak i klucz do
nich. Jeśli bowiem Pascal podjął się
mówić o człowieku i Bogu, to dlatego,
że doszedł do pewności, iż „nie tylko
nie znamy Boga inaczej niż przez
Jezusa Chrystusa, ale i siebie samych
znamy jedynie przez Jezusa
Chrystusa; znamy życie i śmierć
jedynie przez Jezusa Chrystusa. Poza
Jezusa Chrystusem nie wiemy, ani co
to nasze życie, ani śmierć, ani Bóg,
ani my sami. Tak więc bez Pisma,
które ma za jedyny przedmiot Jezusa
Chrystusa, nie znamy nic i widzimy
jedynie ciemności” [5]. Tak skrajna
wypowiedź wymaga wyjaśnienia,
jeśli ma stać się zrozumiała dla
wszystkich, a nie zostać
potraktowana jedynie jako
stwierdzenie czysto doktrynalne,



niedostępne dla tych, którzy nie
podzielają wiary Kościoła, lub jako
umniejszenie kompetencji
właściwych naturalnemu rozumowi.

Wiara, miłość i wolność

Jako chrześcijanie musimy
wystrzegać się pokusy, by naszą
wiarę traktować jako niepodważalną
pewność, która narzuca się
wszystkim. Pascalowi z pewnością
zależało na tym, aby wszyscy ludzie
dowiedzieli się, że „Bóg i prawda są
nierozdzielne” [6]. Wiedział jednak,
że działanie wierzącego jest możliwe
za sprawą łaski Bożej, przyjętej w
wolności serca. Ten, kto przez wiarę
dokonał osobistego spotkania z
„Bogiem Abrahama, Bogiem Izaaka,
Bogiem Jakuba, a nie filozofów i
uczonych” [7], rozpoznał w Jezusie
Chrystusie „Drogę, Prawdę i Życie” ( J
14, 6). Dlatego wszystkim, którzy
chcą nadal poszukiwać prawdy – a
jest to zadanie, które w tym życiu nie



ma końca – proponuję posłuchać
Blaise'a Pascala, człowieka o
niezwykłej inteligencji, który chciał
nam przypomnieć, że poza
podążaniem za miłością, nie ma
żadnej prawdy, która miałaby
wartość: „Robimy sobie bożyszcze z
samej prawdy; prawda bowiem poza
miłością nie jest Bogiem, jest jego
obrazem i bałwanem, którego nie
trzeba kochać ani ubóstwiać” [8].

Pascal przestrzega nas więc przed
fałszywymi doktrynami, przesądami
czy libertynizmem, które oddalają
tak wielu z nas od trwałego pokoju i
trwałej radości Tego, który chce,
abyśmy wybrali „życie i szczęście”, a
nie „śmierć i przekleństwo” ( Pwt 30,
15). Tymczasem tragedia naszego
życia polega na tym, że czasem źle
postrzegamy, a więc i źle wybieramy.
W istocie, możemy zakosztować
szczęścia Ewangelii tylko wtedy, gdy
„Duch Święty przenika nas całą
Swoją mocą i uwalnia nas od słabości



egoizmu, lenistwa czy pychy” [9].
Ponadto, „bez mądrości rozeznania,
łatwo możemy stać się
marionetkami, będącymi
zakładnikami chwilowych
tendencji” [10]. Dlatego inteligencja i
żywa wiara Blaise'a Pascala, który
chciał ukazać, że religia
chrześcijańska jest „czcigodna,
ponieważ dobrze poznała człowieka”
i „luba, ponieważ przyrzeka
prawdziwe dobro” [11], może pomóc
nam przejść przez ciemności i
niepowodzenia tego świata.

Wyjątkowy umysł naukowy

Kiedy w 1626 r. zmarła jego matka,
Blaise Pascal miał trzy lata. Jego
ojciec, Etienne, ceniony prawnik, był
również znany ze swoich
niezwykłych zdolności naukowych,
zwłaszcza w zakresie matematyki i
geometrii. Decydując się na
samodzielne kształcenie trójki
swoich dzieci: Jacqueline, Blaise'a i



Gilberte, w 1632 r. przeniósł się do
Paryża. Już wkrótce Blaise wykazał
się wyjątkowym umysłem i wielką
potrzebą prawdy, co relacjonuje jego
siostra Gilberte: „Od dzieciństwa nie
mógł podążać za niczym innym, jak
tylko za tym, co wydawało mu się
oczywistą prawdą; tak, że kiedy nie
dostarczano mu dobrych
argumentów, to sam ich szukał” [12].
Pewnego dnia ojciec
niespodziewanie zastał syna na
poszukiwaniach geometrycznych i
szybko zorientował się, że
dwunastoletni Blaise, kreśląc na
ziemi figury, wyprowadził całkowicie
samodzielnie, pierwsze trzydzieści
dwa Elementy Euklidesa, nie
wiedząc, że są one opisane w
książkach pod innymi tytułami [13].
Gilberte wspomina, że ich ojciec był
„przerażony wielkością i siłą tego
geniusza” [14].

W następnych latach Blaise Pascal
sprawi, że jego ogromny talent



zaowocuje, koncentrując na nim
wszystkie wysiłki swej pracy. Od
siedemnastego roku życia przebywał
on wśród najwybitniejszych
naukowców swoich czasów. A jego
odkrycia i publikacje następowały po
sobie dość szybko. W 1642 r., w
wieku dziewiętnastu lat, wynalazł
maszynę arytmetyczną, przodka
naszych kalkulatorów. Blaise Pascal
jest dla nas niezwykłą inspiracją,
ponieważ przypomina nam o
wielkości ludzkiego rozumu i
zaprasza do korzystania z niego w
celu rozszyfrowywania otaczającego
nas świata. L’esprit de géométrie,
czyli umiejętność szczegółowego
rozumienia działania rzeczy, będzie
mu dobrze służyła przez całe życie,
na co zwraca uwagę wybitny teolog
Hans Urs von Balthasar: „Dzięki
precyzji geometrii i nauk
przyrodniczych jest w stanie
osiągnąć całkiem inną precyzję, jaka
istnieje na przykład w dziedzinie
egzystencji i życia



chrześcijańskiego” [15]. Ta praktyka,
pokładająca ufność w naturalnym
rozumie, sprawiająca, że Pascal
solidaryzował się ze wszystkimi
braćmi w poszukiwaniu prawdy,
pozwoli mu uznać ograniczenia
samej inteligencji, a jednocześnie
otworzyć się na nadprzyrodzone
racje Objawienia. Jest to zgodne z
logiką paradoksu, która stanowiła
filozoficzne piętno i literacki urok
jego Myśli: „Kościół włożył tyle samo
trudu, aby dowieść, że Jezus Chrystus
był człowiekiem, przeciw tym, którzy
temu przeczyli, co aby dowieść, że
był Bogiem. Pozory były po obu
stronach równie wielkie” [16].

Filozofowie

Wiele pism Pascala jest w dużej
mierze częścią dyskursu
filozoficznego. W szczególności
Myśli, ten zbiór pośmiertnie
opublikowanych fragmentów, które
są notatkami lub szkicami filozofa



ożywianego teologicznym
wyobrażeniem, którego pierwotną
spójność i porządek uczeni starają się
odtworzyć, nie unikając
rozbieżności. Szalona miłość
Chrystusa oraz służba ubogim, o
której wspomniałem na początku,
świadczą nie tyle o przełomie
duchowym tego śmiałego ucznia, ile
o zagłębieniu się w kierunku
radykalności ewangelicznej, o
postępowaniu, z pomocą łaski, w
kierunku żywej prawdy Pana. On,
który miał nadprzyrodzoną pewność
wiary i który widział ją jako tak
bardzo zgodną z rozumem, choć
nieskończenie go przekraczającą,
chciał jak najdalej dojść w dyskusji z
tymi, którzy nie podzielali jego wiary,
ponieważ „tym, którzy jej nie mają,
możemy ją dać jedynie
rozumowaniem, w oczekiwaniu, aż
Bóg da im ją przez poczucie
serca” [17]. Jest to ewangelizacja
pełna szacunku i cierpliwości, którą



warto, by naśladowało nasze
pokolenie.

Aby zrozumieć dyskurs Pascala na
temat chrześcijaństwa, trzeba zatem
zwracać uwagę na jego filozofię.
Podziwiał on mądrość starożytnych
filozofów greckich, którzy, jako
członkowie jednego polis, byli w
swojej sztuce zdolni do prostoty i
spokoju: „Ludzie nie wyobrażają
sobie Platona i Arystotelesa inaczej
jak w sukniach bakałarzy. Byli to
grzeczni ludzie i nie gorzej od innych
weselący się radzi z przyjaciółmi.
Kiedy im się spodobało ułożyć swoje
Prawo i Politykę, uczynili to, ot,
wśród zabawy: była to najmniej
poważna i filozoficzna część ich
życia: najbardziej filozoficzną było
żyć po prostu i spokojnie” [18].
Pomimo wielkości i zastosowania
tych filozofii, Pascal dostrzega jednak
ich granice: stoicyzm „prowadzi do
pychy” [19], sceptycyzm zaś do
rozpaczy [20]. Rozum ludzki jest



niewątpliwie cudem stworzenia,
który wyróżnia człowieka spośród
wszystkich innych stworzeń, gdyż
„człowiek jest tylko trzciną,
najwątlejszą w przyrodzie, ale
trzciną myślącą ” [21]. Jest więc
jasne, że granice filozofów będą po
prostu granicami stworzonego
rozumu. Jakkolwiek bowiem
Demokryt powiedziałby: „Będę
mówił o wszystkim” [22], to jednak
sam rozum nie może rozstrzygnąć
najwznioślejszych i najbardziej
palących pytań. Co zatem tak
naprawdę, zarówno w czasach
Pascala, jak i dzisiaj, jest tematem,
który najbardziej nas interesuje? To
integralny sens naszego losu, naszego
życia i naszej nadziei, to szczęście,
które można uważać za wieczne, ale
które może dać tylko Bóg: „Nic nie
jest tak ważne dla człowieka jak jego
byt; nic nie jest dlań równie
straszliwe jak wieczność” [23].



Rozważając Myśli Pascala,
odnajdujemy niejako na nowo tę
podstawową zasadę: „Rzeczywistość
przewyższa ideę”, ponieważ Pascal
uczy nas trzymać się z dala od
„różnych sposobów ukrywania
rzeczywistości”, od „anielskich
puryzmów” po „intelektualizmy
pozbawione mądrości” [24]. Nic nie
jest bardziej niebezpieczne niż
myślenie odcieleśnione: „kto się chce
wspiąć do anioła, spada do
bydlęcia” [25]. A zabójcze ideologie,
na które wciąż zapadamy w
dziedzinie gospodarczej, społecznej,
antropologicznej czy moralnej,
utrzymują tych, którzy za nimi
podążają w bańkach przekonań, w
których idea zastąpiła rzeczywistość.

Kondycja ludzka

Pełna paradoksów filozofia Pascala,
wypływa z poglądu równie
pokornego, co jasnego, który stara się
sięgnąć do „rzeczywistości



oświeconej rozumowaniem” [26].
Wychodzi on od stwierdzenia, że
człowiek jest jakby obcy sam sobie,
wielki i nieszczęśliwy. Wielki dzięki
rozumowi, dzięki umiejętności
poskramiania namiętności, wielki
nawet w tym, że „wie, że jest
nędznym” [27]. Dąży przede
wszystkim do czegoś innego, niż
zaspokajanie instynktów lub
opieranie się im, „to, co bowiem jest
naturą u zwierząt, to u człowieka
nazywamy nędzą” [28]. Istnieje
nieznośna dysproporcja między
naszą nieskończoną wolą bycia
szczęśliwym i poznania prawdy, z
jednej strony, a naszym
ograniczonym rozumem i słabością
fizyczną, z drugiej, i prowadzi ona do
śmierci. Dlatego siła Pascala tkwi
również w jego nieprzejednanym
realizmie: „Nie trzeba mieć duszy
bardzo podniosłej, aby zrozumieć, że
nie ma tu na ziemi trwałego i
prawdziwego zadowolenia; że
wszystkie nasze przyjemności są



tylko marnością, że niedole nasze są
nieskończone, że wreszcie śmierć,
która zagraża nam w każdej chwili,
musi nieuchronnie wtrącić nas za
niewiele lat w straszliwą konieczność
wiekuistego unicestwienia albo
wiekuistego nieszczęścia. Nie masz
nic prawdziwszego i bardziej
przerażającego. Udawajmy zuchów,
ile chcemy; oto koniec, jaki czeka
najpiękniejszy żywot w świecie” [29].
W tym tragicznym stanie człowiek
nie może oczywiście pozostać sam w
sobie, bo jego nędza i niepewność
jego losu są nie do zniesienia. Musi
więc się zabawić, co Pascal z
łatwością przyznaje: „Stąd pochodzi,
że ludzie tak miłują gwar i
zgiełk” [30]. Jeśli bowiem człowiek
się nie weseli swoim stanem – a sami
doskonale wiemy, jak dostarczać
sobie rozrywki poprzez pracę,
wypoczynek, rodzinę czy przyjaźnie,
ale także, niestety, poprzez wady, do
których prowadzą nas niektóre
namiętności – jego człowieczeństwo



odczuwa „swoją nicość, opuszczenie,
lichość, zależność, niemoc, próżnię. [I
z głębi jego duszy] wyłania się nuda,
melancholia, smutek, troska, żal,
rozpacz” [31]. A jednak rozrywka nie
uspokaja ani nie zaspokaja naszego
wielkiego pragnienia życia i
szczęścia. Wszyscy o tym dobrze
wiemy.

To właśnie wówczas Pascal stawia
swoją wielką hipotezę: „Cóż więc jest
to, co nam krzyczy owo pragnienie i
owa niemoc, jeśli nie to, iż istniało
niegdyś w człowieku prawdziwe
szczęście, po którym został nam
obecnie jeno znak i ślad zgoła
próżny? Staramy się go daremnie
wypełnić wszystkim, co nas otacza,
szukając w nieobecnych rzeczach
pomocy, której nie otrzymujemy od
obecnych, ale wszystkie okazują się
niezdatne: tą nieskończoną otchłań
może wypełnić jedynie przedmiot
nieskończony i niezmienny, to znaczy
sam Bóg” [32]. Jeśli człowiek jest jak



„król wydziedziczony” [33], który
dąży jedynie do odzyskania
utraconej wielkości, a jednak widzi,
że nie jest do tego zdolny, to czymże
jest? „Cóż za monstrum jest tedy
człowiek? Cóż za osobliwość, co za
potwór, co za chaos, co za zbieg
sprzeczności, co za ǳiw! Sędzia
wszechrzeczy, bezrozumny robak
ziemny; skarbnik prawdy, zlew
niepewności i błędu; chluba i zakała
wszechświata. Kto rozplącze ten
zamęt?” [34]. Pascal, jako filozof,
widzi wyraźnie, że „im więcej mamy
światła, tym więcej odkrywamy
wielkości i niskości w
człowieku” [35], ale, że tych
przeciwieństw nie da się pogodzić.
Bowiem rozum ludzki nie potrafi ich
zharmonizować, ani rozwiązać
zagadki.

Dlatego Pascal zwraca uwagę, że jeśli
istnieje Bóg, a człowiek otrzymał
boskie objawienie – jak twierdzi
wiele religii – i jeśli to objawienie jest



prawdziwe, to musi istnieć
odpowiedź, na którą człowiek czeka,
by rozwiązać dręczące go
sprzeczności: „Wielkości i nędze
człowieka są tak widoczne, iż
prawdziwa religia musi nieodzownie
uczyć, i że jest jakiś znaczny
pierwiastek wielkości w człowieku, i
że jest znaczny pierwiastek nędzy.
Trzeba zatem, aby nam zdała sprawę
z tych zdumiewających
sprzeczności” [36]. Tak więc, po
zbadaniu wielkich religii, Pascal
dochodzi do wniosku, że „żadna
forma myśli, żadna praktyka
ascetyczna czy mistyczna nie może
zaoferować drogi odkupienia”, chyba
że poprzez „nadrzędne kryterium
prawdy, jakim jest oświecenie
łaską” [37]. „Na próżno, o ludzie –
pisze Pascal, wyobrażając sobie, co
mógłby nam powiedzieć prawdziwy
Bóg – szukacie w sobie samych
lekarstwa na swoje niedole. Cała
wasza wiedza może tylko osiągnąć
poznanie, że nie w sobie samych



znajdziecie prawdę i dobro.
Filozofowie przyrzekli wam to i nie
mogli tego sprawić. Nie znają
waszego prawdziwego dobra ani
waszego prawdziwego stanu” [38].

Dochodząc do tego punktu, Pascal,
który poprzez niespotykaną siłę
własnej inteligencji zgłębił ludzką
kondycję, Pismo święte i tradycję
Kościoła, zamierza z prostotą
dziecięcego umysłu przedstawić
siebie jako pokornego świadka
Ewangelii. Jest chrześcijaninem,
który chce mówić o Jezusie
Chrystusie tym, którzy zbyt szybko
oświadczają, że nie ma solidnych
powodów, by wierzyć w prawdy
chrześcijaństwa. Pascal natomiast
wie z doświadczenia, że to, co jest w
Objawieniu, nie tylko nie sprzeciwia
się wymaganiom rozumu, ale daje
niesłychaną odpowiedź, do której
żadna filozofia nie mogłaby dojść
sama.



Nawrócenie: nawiedzenie Pana

W dniu 23 listopada 1654 r. Pascal
doznał bardzo intensywnego
doświadczenia, które do dziś jest
określane jako jego „noc ognia”. To
mistyczne przeżycie, które wywołało
u niego płacz radości, było dla niego
tak intensywne i decydujące, że
zapisał je na precyzyjnie datowanej
kartce papieru, Pamiątce, którą
schował w podszewce swojego
płaszcza i która została odkryta
dopiero po jego śmierci. Choć nie
sposób dokładnie poznać, co działo
się w duszy Pascala tamtej nocy,
wydaje się, że było to spotkanie,
które on sam uznał za analogiczne
do spotkania, fundamentalnego dla
całej historii objawienia i zbawienia,
przeżytego przez Mojżesza przed
krzewem gorejącym (por. Wj 3).
Termin „ogień” [39], który Pascal
zechciał umieścić na początku
Pamiątki, zaprasza nas, z
zachowaniem wszelkich proporcji,



do zaproponowania tego
porównania. Paralelę zdaje się
wskazywać sam Pascal, który zaraz
po przywołaniu ognia podjął tytuł,
jaki Pan przypisał sobie wobec
Mojżesza: „Bóg Abrahama, Bóg
Izaaka, Bóg Jakuba”( Wj 3, 6.15),
dodając: „a nie filozofów i uczonych.
Pewność. Pewność. Uczucie. Radość.
Pokój. Bóg Jezusa Chrystusa”.

Tak, nasz Bóg jest radością, a Blaise
Pascal daje o tym świadectwo całemu
Kościołowi i każdemu
poszukującemu Boga: „Nie jest to Bóg
abstrakcyjny czy Bóg kosmiczny, nie.
Jest to Bóg konkretnej osoby,
wezwania, Bóg Abrahama, Izaaka,
Jakuba, Bóg, który jest pewnością,
jest uczuciem, jest radością” [40]. To
spotkanie, które potwierdziło
Pascalowi „wielkość duszy ludzkiej”,
napełniło go tą żywą i
niewyczerpaną radością: „Radość,
radość, radość, łzy radości”. I ta
boska radość staje się dla Pascala



miejscem spowiedzi i modlitwy:
„Jezus Chrystus. Oddzieliłem się od
Niego, Uciekłem od Niego, Zaparłem
się Go, Ukrzyżowałem Go, Obym
nigdy nie był od Niego
oddzielony” [41]. To właśnie
doświadczenie miłości Boga
osobowego, Jezusa Chrystusa, który
wziął udział w naszej historii i
nieustannie uczestniczy w naszym
życiu, prowadzi Pascala na drogę
głębokiego nawrócenia, a więc do
owego „zupełnego i słodkiego
wyrzeczenia się” [42], bo
przeżywanego w miłości, „dawnego
człowieka, który ulega zepsuciu na
skutek zwodniczych żądz” ( Ef 4, 22).

Jak przypomniał św. Jan Paweł II w
swojej encyklice o relacji między
wiarą a rozumem, filozofowie tacy
jak Pascal wyróżniają się
odrzuceniem wszelkiego
„zadufania”, a także wyborem
postawy na którą składa się
„pokora”, jak i „odwaga”.



Doświadczyli oni, że „wiara uwalnia
rozum od zadufania” [43]. Przed
nocą 23 listopada 1654 r. było jasne,
że Pascal „nie ma wątpliwości co do
istnienia Boga. Wie też, że ten Bóg
jest najwyższym dobrem. [...] To,
czego mu brakuje i na co czeka, to
nie wiedza, lecz moc, nie prawda,
lecz siła” [44]. Teraz ta siła jest mu
dana przez łaskę: czuje się
pociągnięty, z pewnością i radością,
do Jezusa Chrystusa: „Znamy Boga
jedynie przez Chrystusa. Bez tego
Pośrednika nie istnieje żadne
obcowanie z Bogiem” [45]. Odkryć
Jezusa Chrystusa to odkryć
Zbawiciela i Wyzwoliciela, którego
potrzebuję: „Ten Bóg bowiem jest nie
czym innym niż Ratownikiem naszej
nędzy. Tak więc nie możemy dobrze
poznać Boga inaczej, niż poznając
swoje nieprawości” [46]. Jak każde
autentyczne nawrócenie, nawrócenie
Blaise'a Pascala rozgrywa się w
pokorze, która uwalnia nas „od



wyizolowanego sumienia i
skoncentrowania się na sobie” [47].

Ogromna i niespokojna inteligencja
Blaise'a Pascala, przepełniona
pokojem i radością wobec objawienia
Jezusa Chrystusa, zaprasza nas,
zgodnie z „porządkiem serca” [48],
do „pewnego kroczenia w świetle
tych niebieskich świateł” [49]. Jeśli
bowiem nasz Bóg jest „Bogiem
ukrytym” (por. Iz 45, 15), to dlatego,
że „chciał się ukryć” [50], aby nasz
rozum, oświecony przez łaskę, nigdy
nie przestał Go odkrywać. Toteż
możemy Go poznawać właśnie dzięki
oświeceniu łaską. Jednak wolność
człowieka musi się otworzyć, a Jezus
już pociesza nas: „nie szukałbyś
mnie, gdybyś już mnie nie
znalazł” [51].

Porządek serca i jego motywy wiary

Jak powiedział Benedykt XVI,
„tradycja katolicka od początku
odrzucała tzw. fideizm, który



oznacza wolę wierzenia wbrew
rozumowi” [52]. Toteż Pascal jest, na
odwrót, głęboko przywiązany do
„racjonalności wiary w Boga” [53],
nie tylko dlatego, że „umysł nie może
być zmuszony do wierzenia w to, co
wie, że jest fałszywe” [54], ale
dlatego, że „jeżeli podepce się zasady
rozumu, nasza religia będzie
niedorzeczną i śmieszną” [55]. Ale,
jeśli jednak wiara jest racjonalna, to
jest ona również darem Boga i nie
można jej narzucić: „Nie można
rozumowi nakazać miłości,
wyszczególniając po porządku
przyczyny miłości; to byłoby
niedorzeczne” [56], zauważa Pascal
ze swym wyszukanym humorem,
kreśląc paralelę między ludzką
miłością a sposobem, w jaki Bóg daje
nam znaki. Nic bardziej niż miłość,
„która się oferuje, ale się nie narzuca
– miłość Boga nigdy się nie
narzuca” [57]. Jezus dał świadectwo
prawdzie (por. J 18, 37), ale „nie
chciał narzucić jej siłą tym, którzy się



jej sprzeciwiali” [58]. Dlatego „dość
jest światła dla tych, którzy pragną
widzieć, a dość ciemności dla tych
którzy, trwają w przeciwnym
usposobieniu” [59].

Dochodzi więc do stwierdzenia, że
„wiara jest czymś różnym od
dowodu; jedno jest ludzkie, drugie
jest darem Boga” [60]. Dlatego nie
można wierzyć, „o ile Bóg nie skłoni
naszego serca” [61]. Jeśli wiara jest
wyższego porządku niż rozum, to z
pewnością nie oznacza to, że się
jemu sprzeciwia, lecz że go
nieskończenie przewyższa. Lektura
dzieła Pascala nie jest więc przede
wszystkim odkrywaniem rozumu,
który oświeca wiarę; jest to uczenie
się w szkole niezwykle racjonalnego
chrześcijanina, który lepiej wiedział,
jak zdać sprawę z porządku
ustanowionego przez dar Boży
ponad rozumem: „Nieskończone
oddalenie ciał od duchów wyobraża
nieskończenie bardziej nieskończone



oddalenie duchów od Miłości, jest
ona bowiem nadprzyrodzona” [62].
Blaise Pascal, naukowiec dobrze
obeznany z geometrią, to znaczy z
nauką o ciałach w przestrzeni, i
geometra dobrze obeznany z
filozofią, to znaczy z nauką o
umysłach na przestrzeni dziejów,
potrafił oświecony łaską wiary, w ten
sposób zapisać całość swojego
doświadczenia: „Z wszystkich ciał
razem nie można by wydobyć
najmniejszej myśli; to jest
niemożliwe i z innej dziedziny. Ze
wszystkich ciał i duchów nie można
by wydobyć drgnienia prawdziwej
Miłości: to jest niemożliwe i z innej
dziedziny, nadprzyrodzonej” [63].

Ani duch geometrii, ani
rozumowanie filozoficzne nie
pozwalają człowiekowi samemu
dojść do „bardzo jasnego
postrzegania” świata i samego siebie.
Ten, kto pochyla się nad szczegółami
swoich obliczeń, nie ma wizji całości,



która pozwala mu „widzieć wszystkie
zasady”. Jest to bowiem dziełem
„zmysłu życiowego”, którego zasługi
Pascal również chwali, bo kiedy
człowiek stara się ogarnąć
rzeczywistość, „trzeba od razu
ogarnąć rzecz jednym
spojrzeniem” [64]. Ten zmysł
życiowy jest połączony z tym, co
Pascal nazywa „sercem”: „Znamy
prawdę nie tylko rozumem, ale także
i sercem; w ten to ostatni sposób
znamy pierwsze zasady i na próżno
rozumowanie, które nie ma w tym
udziału, sili się je zwalczyć” [65]. Tak
więc prawdy boskie, takie jak fakt, że
Bóg, który nas stworzył, jest miłością,
że jest Ojcem, Synem i Duchem
Świętym, że wcielił się w Jezusie
Chrystusie, który umarł i
zmartwychwstał dla naszego
zbawienia, nie są możliwe do
udowodnienia rozumem, ale mogą
być poznane przez pewność wiary, a
następnie przechodzą z duchowego
serca do rozumowego umysłu, który



uznaje je za prawdziwe i może je z
kolei wyjaśnić: „I oto dlaczego ci,
którym Bóg dał religię z poczucia
serca, bardzo są szczęśliwi i bardzo
słusznie przekonani” [66].

Pascal nigdy nie pogodził się z
faktem, że niektórzy jego bracia w
człowieczeństwie nie tylko nie znają
Jezusa Chrystusa, ale z lenistwa lub z
powodu namiętności lekceważą
poważne traktowanie Ewangelii. A
tymczasem ich życie odbywa się
właśnie w Jezusie Chrystusie.
„Nieśmiertelność duszy to rzecz dla
nas tak ważna, dotycząca nas tak
głęboko, że trzeba chyba zatracić
wszelkie uczucie, aby trwać w
obojętności w tym względzie [...]
Dlatego to wśród ludzi
nieposiadających wiary czynię
ogromną różnicę między tymi, którzy
pracują ze wszystkich sił, aby się
oświecić, a tymi, którzy żyją, nie
zadając sobie trudu i nie myśląc o
tym” [67]. Sami wiemy, że często



staramy się uciec przed śmiercią lub
ją kontrolować, myśląc, że
moglibyśmy „odsuwać myśl o naszej
skończoności” lub „pozbawić śmierć
jej mocy i przepędzić lęk. Jednak
wiara chrześcijańska nie jest
sposobem na egzorcyzmowanie lęku
przed śmiercią, raczej pomaga nam
się z nią zmierzyć. Wcześniej czy
później wszyscy przejdziemy przez tę
bramę. Prawdziwe światło,
rozjaśniające tajemnicę śmierci,
pochodzi ze zmartwychwstania
Chrystusa” [68]. Tylko łaska Boża
pozwala ludzkiemu sercu wejść w
porządek boskiego poznania, w
miłość. To sprawia, że ważny
współczesny komentator Pascala
napisał, iż „myśl może prowadzić do
chrześcijańskiego rozumowania
tylko wtedy, gdy ma dostęp do tego,
co Jezus Chrystus wprowadza w
czyn, do miłości” [69].

Pascal, kontrowersja i miłość



Zanim zakończę, muszę wspomnieć o
związkach Pascala z jansenizmem.
Jedna z jego sióstr, Jacqueline,
wstąpiła do klasztoru w Port-Royal,
do zgromadzenia, którego teologia
znajdowała się pod silnym wpływem
Corneliusa Jansena, autora traktatu
Augustinus, opublikowanego w 1640
r. Po swojej „nocy ognia” Pascal
przybył na rekolekcje do opactwa w
Port-Royal, w styczniu 1655 r.
Tymczasem w kolejnych miesiącach
na Sorbonie, uniwersytecie
paryskim, rozgorzał ważny i
długotrwały spór między jezuitami a
„jansenistami”, przywiązanymi do
Augustynusa. Spór koncentrował się
głównie na kwestii łaski Bożej oraz
na relacji łaski do natury ludzkiej, a
zwłaszcza do wolnej woli. Pascal,
choć nie należał do zgromadzenia z
Port-Royal i nie był członkiem tego
ugrupowania – jak pisał: „jestem sam
[...] nie należę do Port-Royal” [70] –
został poproszony przez jansenistów,
aby ich bronił, także ze względu na



to, że posiadał ogromne umiejętności
retoryczne. Uczynił to w roku 1656 i
1657, publikując serię osiemnastu
listów, nazywanych Prowincjałkami.

O ile wiele postulatów nazywanych
„jansenistycznymi” było rzeczywiście
sprzecznych z wiarą [71], co Pascal
przyznawał, o tyle kwestionował, że
były one obecne w Augustynusie i
przestrzegane przez członków z Port-
Royal. Jednak jego niektóre
twierdzenia, na przykład dotyczące
predestynacji, zaczerpnięte z teologii
późniejszego św. Augustyna, którego
formuły Janseniusz zaostrzył, nie
brzmią prawdziwie. Trzeba jednak
zrozumieć, że tak jak św. Augustyn,
w piątym wieku, chciał zwalczać
pelagianizm, twierdzący, że człowiek
może o własnych siłach i bez łaski
Bożej czynić dobro i być zbawionym,
Pascal był szczerze przekonany, że
sam przeciwstawia się
pelagianizmowi lub
semipelagianizmowi, który jego



zdaniem utożsamiał się z doktrynami
jezuitów-molinistów (nazwanych tak
na cześć teologa Luisa de Moliny,
który zmarł w 1600 r., ale którego
wpływ był wciąż żywy w połowie
XVII wieku. Zaufajmy szczerości i
uczciwości jego intencji).

List ten, nie jest z pewnością
miejscem do ponownego otwarcia tej
kwestii. Jednak to, co jest słuszną
przestrogą zawartą w stanowisku
Pascala, pozostaje aktualne dla
naszych czasów:
„neopelagianizm” [72], który
chciałby, aby wszystko zależało od
„od ludzkiego wysiłku
ukierunkowanego przez normy i
struktury kościelne” [73], można
rozpoznać po tym, że „upaja nas
domniemaniem zbawienia
uzyskanego dzięki naszym własnym
wysiłkom” [74]. I tu trzeba przyznać,
że ostateczne stanowisko Pascala w
sprawie łaski, a w szczególności w
sprawie faktu, że Bóg „pragnie, by



wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy” ( 1 Tm 2,
4), zostało wyrażone pod koniec jego
życia w sposób całkowicie katolicki
[75].

Jak powiedziałem na początku, Blaise
Pascal pod koniec swojego krótkiego,
ale niezwykle bogatego i owocnego
życia, postawił na pierwszym
miejscu miłość do braci. Czuł i
wiedział, że jest członkiem jednego
ciała, bo „Stworzywszy niebo i
ziemię, które nie czują szczęścia
swego istnienia, Bóg zapragnął
uczynić istoty które by go znały i
które by tworzyły ciało myślących
członków” [76]. Pascal, jako wierny
świecki zakosztował radości
Ewangelii, za pomocą której Duch
chce uczynić płodnymi i uzdrowić
„wszystkie wymiary człowieka” i
zgromadzić „wszystkich ludzi przy
stole Królestwa” [77]. Kiedy Pascal w
1659 r. pisze swoją wspaniałą
Modlitwę o dobry użytek z chorób,



sam jest już człowiekiem
uspokojonym, nie angażującym się w
kontrowersje, ani nawet w
apologetykę. Będąc bardzo chorym i
na granicy śmierci, prosi o Komunię
św., ale nie było to możliwe
natychmiast. Prosi więc siostrę:
„Skoro nie mogę przyjąć komunii w
głowie [Jezusie Chrystusie],
chciałbym przyjąć komunię w
członkach” [78]. I „miał wielkie
pragnienie, aby umrzeć w
towarzystwie ubogich” [79]. „Umarł
w prostocie dziecka” [80] – mówi się
o nim na krótko przed ostatnim
tchnieniem 19 sierpnia 1662 r. Po
przyjęciu sakramentów, jego ostatnie
słowa brzmiały: „Niech Bóg nigdy
mnie nie opuszcza” [81].

Niech jego światłe dzieło i przykłady
jego życia, tak głęboko ochrzczonego
w Jezusie Chrystusie, pomogą nam
podążać do końca drogą prawdy,
nawrócenia i miłości. Bowiem życie
człowieka jest tak krótkie:



„Wieczysta radość za jeden dzień
udręki na ziemi” [82].

W Rzymie, u św. Jana na Lateranie,
dnia 19 czerwca 2023,

w jedenastym roku mego
Pontyfikatu. FRANCISCUS

_______________________________________________

[1] Myśli, tłum. Tadeusz Żeleński-Boy,
Warszawa 1972, 84 (odwołuje się on
do układu według wydania Jaquesa
Chevaliera); numeracja według
wydania Louisa Lafuma (Laf.), Paryż
1963, 199.

[2] Gilberte Périer, Vie de Monsieur
Pascal, in Œuvres complètes, par M.
Le Guern, I, Paris 1998, «Bibliothèque
de la Pléiade» (34), 91.

[3] Blaise Pascal, Myśli, dz. cyt., 583,
(Laf. 270).

[4] Tamże, 370, (Laf. 148).



[5] Tamże, 729, (Laf. 417).

[6] B. Pascal, Rozmowa z panem de
Saci, w: B. Pascal , Rozprawy i listy,
tłum. Tadeusz Żeleński-Boy,
Mieczysław Tazbir, Warszawa 1962,
s. 90.

[7] Pamiątka, w: B. Pascal, Rozprawy
i listy, tłum. T. Żeleński-Boy, M.
Tazbir, Warszawa 1962, s. 77, (Laf.
913).

[8] Myśli, dz. cyt., 597, (Laf. 926).

[9] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate (19 marca 2018), 65.

[10] Tamże, 167.

[11] Myśli, 1, (Laf. 12).

[12] G. Périer, dz. cyt., s. 64.

[13] Por. tamże, s. 65.

[14] Tamże, s. 65.



[15] Pascal, w: La Gloire et la Croix,
Styles, II., Paris, Aubier, 1972, s. 78.

[16] Myśli, 634, (Laf. 307).

[17] Tamże, 479, (Laf. 110).

[18] Tamże, 294, (Laf. 533).

[19] B. Pascal, Rozmowa z panem de
Saci, dz. cyt., s. 101.

[20] Por. Myśli, 439, (Laf. 208).

[21] Tamże, 264, (Laf. 200).

[22] Tamże, 84, (Laf. 199).

[23] Tamże, 335, (Laf.427).

[24] Adhort. apost. Evangelii
gaudium (24 listopada 2013), 231.

25] Myśli, 329, (Laf. 678).

[26] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 232.

[27] Myśli, 255, (Laf. 114).



[28] Tamże, 268, (Laf. 117).

[29] Tamże, 335, (Laf. 427).

[30] Tamże, 205, (Laf. 136).

[31] Tamże, 201, (Laf. 622).

[32] Tamże, 370, (Laf. 148).

[33] Tamże, 269, (Laf. 116).

[34] Tamże, 438, (Laf. 131).

[35] Tamże, 427, (Laf. 613).

[36] Tamże, 483, (Laf. 149).

[37] Hans Urs Von Balthasar, Pascal,
dz. cyt., s. 82.

[38] Myśli, 483, (Laf. 149).

[39] Pamiątka, w: B. Pascal,
Rozprawy i listy, tłum. T. Żeleński-
Boy, M. Tazbir, Warszawa 1962, s. 77.

[40] Nie trzeba się bać dyskutować z
Bogiem ( Audiencja generalna, 3



czerwca 2020): L’Osservatore
Romano, wyd. polskie, n. 7-8 (424)/
2020, s. 10.

[41] Pamiątka, w: B. Pascal,
Rozprawy i listy, dz. cyt., [Pamiątka],
s. 75-76.

[42] Tamże, s. 76.

[43] Enc. Fides et ratio (14 września
1998), 76.

[44] Henri Gouhier, Blaise Pascal.
Commentaires, Paris, Vrin 1971, s.
44-45.

[45] Myśli, 730, (Laf. 189).

[46] Tamże.

[47] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 8.

[48] Myśli, 72, (Laf. 298).

[49] Tamże, 439, (Laf. 208).



[50] Tamże, 598, (Laf. 242).

[51] Tamże, 736, (Laf. 919).

[52] Racjonalność wiary (Audiencja
generalna, 21 listopada 2012):
L’Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 1 (349)/2013, s. 42.

[53] Tamże.

[54] B. Pascal, Rozmowa z panem de
Saci, dz. cyt., s. 85.

[55] Myśli, 4, (Laf. 173).

[56] Tamże, 72, (Laf. 298).

[57] Homilia podczas Mszy św. w
uroczystość Jezusa Chrystusa, Króla
Wszechświata, (Asti, 20 listopada
2022): L’Osservatore Romano, wyd.
polskie, n. 12 (448)/2022, s. 5.

[58] Sobór Wat. II, Deklaracja
Dignitatis humanae, 11.

[59] Myśli, 483, (Laf. 149).



[60] Tamże, 471, (Laf. 7).

[61] Tamże, 350, (Laf. 380).

[62] Tamże, 829, (Laf. 308).

[63] Tamże.

[64] Tamże, 21, (Laf. 512).

[65] Tamże, 479, (Laf. 110).

[66] Tamże.

[67] Tamże, 335, (Laf. 427).

[68] Św. Józef – patron dobrej śmierci
( Audiencja generalna, 9 lutego 2022):
L’Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 3-4 (441)/2022, s. 17.

[69] Jean-LucMarion, La
Métaphysique et après, Paris,
Grasset, 2023, s. 356.

[70] Prowincjałki, tłum. T. Żeleński-
Boy, Warszawa 1963, List
siedemnasty, s. 277.



[71] Por. Bruno Neveu, L’erreur et
son juge : remarques sur les censures
doctrinales à l’époque moderne,
Naples, Bibliopolis, 1993.

[72] Por. Kongregacja Nauki Wiary,
List Placuit Deo (22 lutego 2018);
Adhort. apost. Gaudete et exsultate,
57-59.

[73] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate, 59.

[74] Franciszek, List apost. Desiderio
desideravi (29 czerwca 2022), 20.

[75] Por. B. Pascal, Œuvres
complètes, éd par Louis Lafuma,
Paris 1963, n. 931, s. 623. Na
początku tego fragmentu znajduje się
przekreślone następujące zdanie:
„Kocham wszystkich ludzi jak moich
braci, ponieważ wszyscy są
odkupieni”.

[76] Myśli, 709, (Laf. 360).



[77] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 237.

[78] G. Périer, dz. cyt., s. 92-93.

[79] Tamże, s. 93.

[80] Tamże, s. 90.

[81] Tamże, s. 94.

[82] Pamiątka, w:B. Pascal, Rozprawy
i listy, dz. cyt., s. 78, (Laf. 913).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-

miseria-hominis/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-miseria-hominis/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-miseria-hominis/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-miseria-hominis/

	List Apostolski "Sublimitas et miseria hominis"

