opusdei.org

List Apostolski
"Sublimitas et
miseria hominis”

List Apostolski Sublimitas et
Miseria Hominis Ojca Swietego
Franciszka w czterechsetna
rocznice urodzin Blaise'a
Pascala

22-06-2023

Wielko$c¢ i nedza czlowieka, tworzg
paradoks, ktory znajduje sie w
centrum refleksji i przestania
Blaise’a Pascala, urodzonego cztery
wieki temu, 19 czerwca 1623 r., w



centralnej Francji. Od dziecinstwa i
przez cale swoje zycie szukal on
prawdy. Za sprawa rozumu
odnajdywat jej znaki, zwlaszcza na
polach matematyki, geometrii, fizyki
i filozofii. W mlodym wieku
dokonywal niezwyklych odkry¢,
ktore sprawily, ze osiagnal znaczaca
stawe. Jednak nie poprzestal na tym.
W stuleciu wielkich promotorow
postepu na wielu polach nauki,
ktorym towarzyszyl narastajacy
sceptycyzm filozoficzny 1 religijny,
Blaise Pascal okazal sie
niezmordowanym poszukiwaczem
tego, co prawdziwe, ktory sam w
sobie zawsze pozostaje
,niespokojny”, pociggniety nowymi i
dalszymi perspektywami.

Wiliasnie to rozumowanie, tak
wyostrzone i zarazem tak otwarte
sprawialo, ze nigdy nie milklo w nim
pytanie odwieczne i zawsze nowe,
ktore rozbrzmiewa w duszy
czlowieka: ,czym jest czlowiek, ze o



nim pamietasz, i czym syn
czlowieczy, ze sie nim

zajmujesz?” ( Ps 8, 5). To pytanie jest
wyryte w sercu kazdej istoty ludzkiej,
kazdej epoki i kazdego miejsca,
kazdej cywilizacji i jezyka, kazdej
religii. ,,Czymze jest czlowiek w
przyrodzie? — zastanawia sie Pascal.
Nicoscig wobec nieskonczonosci,
wszystkim wobec nicosci” [1].
Rownoczesnie jednak pytanie to jest
osadzone tam, w tym psalmie, w
sercu mitosnej historii Boga i Jego
Ludu, historii wypelnionej w ciele
»,Syna Czlowieczego” Jezusa
Chrystusa, Ktorego Ojciec darowat az
do opuszczenia, aby ukoronowac Go
chwalg i czcig ponad wszelkie
stworzenie (por. w. 6). Na to pytanie,
postawione w jezyku jakze r6znym
od jezyka matematyki i geometrii,
Pascal nigdy sie nie zamknat.

Wydaje mi sie, ze na tej podstawie
moge rozpozna¢ w nim pewna
gleboka postawe, ktora okreslitbym



jako ,,pelna zachwytu otwartos$¢ na
rzeczywisto$c¢”. Otwartos¢ na inne
wymiary wiedzy i egzystencji,
otwarto$¢ na innych, otwartos¢ na
spoleczenstwo.

Przykladowo, mial on swoj udziat w
poczatkach pierwszej sieci
transportu publicznego w historii
Paryza, w 1661 r., tzw. ,Carrosses a
cing sols”. Jesli podkreslam to na
poczatku niniejszego Listu, to
dlatego, by podkresli¢ fakt, ze ani
jego nawrocenie ku Chrystusowi,
zwlaszcza od czasu ,,nocy ognia”, 23
listopada 1654 r., ani jego
nadzwyczajna intelektualna moc
obrony wiary chrzes$cijanskiej, nie
uczynily z niego osoby odizolowanej
od swoich czasow. Byl uwazny na
najpowszechniejsze wowczas
problemy, jak rowniez na potrzeby
materialne wszystkich cztonkow
spoleczenstwa, w ktérym zyt.



Otwarto$¢ na rzeczywistosc
oznaczala dla niego nie zamykanie
sie na innych, nawet w godzinie
ostatniej choroby. Z tego okresu, gdy
miat 39 lat, pochodza te stowa,
wyrazajace etap zamykajacy jego
ewangeliczng droge: ,Jesli lekarze
mowig prawde, a Bog pozwoli mi
wyzdrowiec z tej choroby,
postanawiam, ze do konca zycia nie
bede mial innej pracy ani zajecia niz
stuzba ubogim” [2]. Wzruszajace jest
odkrycie, ze w ostatnich dniach
swego zycia, mysliciel tak genialny
jak Blaise Pascal, nie widzial
przynaglenia wiekszego, niz
wlozenie swych sit w dziela
milosierdzia: ,,Jedynym przedmiotem
Pisma Swietego jest mitosc¢” [3].

Ciesze sie wiec, ze Opatrznos¢, w tej
czterechsetnej rocznicy jego urodzin,
daje mi okazje do zlozenia mu holdu
i podkreslenia tego, co w jego mysli i
jego zyciu wydaje mi sie
odpowiednie, by moc pobudzic do



poszukiwania prawdziwego
szczescia takze chrze$cijan naszych
czasOw oraz wszystkich mezczyzn i
kobiety dobrej woli: ,,Wszyscy ludzie
sila sie byC szczeSliwi; nie ma tu
wyjatku; mimo réznych srodkow,
jakich w tym uzywaja, wszyscy daza
do tego celu” [4]. Cztery wieki po
swych narodzinach, Pascal pozostaje
dla nas towarzyszem drogi, ktory
towarzyszy naszemu poszukiwaniu
prawdziwego szczescia i, wedlug
daru wiary, naszemu pokornemu i
radosnemu rozpoznawaniu Pana
umartego i zmartwychwstatego.

Rozmilowany w Chrystusie, ktory
przemawia do wszystkich

Jesli Blaise Pascal moze poruszy¢
wszystkich, to nie tylko dlatego, ze w
godny podziwu sposéb mowil o
ludzkiej kondycji. Byloby bowiem
mylace, gdybySmy postrzegali go
jedynie jako specjaliste od ludzkich
obyczajow, niezaleznie od tego, jak



byl genialny. Nie mozna prawdziwie
poja¢ monumentu, jakim sa jego
Mysli, ktorych niektore
wyodrebnione fragmenty statly sie
stynne, jesli pominie sie fakt, ze Jezus
Chrystus i Pismo Swiete stanowia
zarowno ich centrum, jak i klucz do
nich. Jesli bowiem Pascal podjat sie
mowic o cztowieku i Bogu, to dlatego,
ze doszed} do pewnosci, iz ,,nie tylko
nie znamy Boga inaczej niz przez
Jezusa Chrystusa, ale i siebie samych
znamy jedynie przez Jezusa
Chrystusa; znamy zycie i Smier¢
jedynie przez Jezusa Chrystusa. Poza
Jezusa Chrystusem nie wiemy, ani co
to nasze zycie, ani Smierc, ani Bog,
ani my sami. Tak wiec bez Pisma,
ktore ma za jedyny przedmiot Jezusa
Chrystusa, nie znamy nic i widzimy
jedynie ciemnos$ci” [5]. Tak skrajna
wypowiedZ wymaga wyjasnienia,
jesli ma stac sie zrozumiala dla
wszystkich, a nie zostac
potraktowana jedynie jako
stwierdzenie czysto doktrynalne,



niedostepne dla tych, ktérzy nie
podzielajg wiary Kosciota, lub jako
umniejszenie kompetencji
wlasciwych naturalnemu rozumowi.

Wiara, mitos¢ i wolnosé

Jako chrzes$cijanie musimy
wystrzegac sie pokusy, by nasza
wiare traktowac jako niepodwazalna
pewnos¢, ktéra narzuca sie
wszystkim. Pascalowi z pewnoscia
zalezalo na tym, aby wszyscy ludzie
dowiedzieli sie, ze ,,BOg i prawda sa
nierozdzielne” [6]. Wiedzial jednak,
ze dzialanie wierzgcego jest mozliwe
za sprawg taski Bozej, przyjetej w
wolnosci serca. Ten, kto przez wiare
dokonatl osobistego spotkania z
»,Bogiem Abrahama, Bogiem Izaaka,
Bogiem Jakuba, a nie filozofow i
uczonych” [7], rozpoznal w Jezusie
Chrystusie ,,Droge, Prawde i Zycie” (]
14, 6). Dlatego wszystkim, ktorzy
chca nadal poszukiwac prawdy — a
jest to zadanie, ktore w tym zyciu nie



ma konca - proponuje postuchac
Blaise'a Pascala, cztowieka o
niezwyklej inteligencji, ktory chciat
nam przypomniec, ze poza
podazaniem za mito$cia, nie ma
zadnej prawdy, ktora miataby
wartosc: ,,Robimy sobie bozyszcze z
samej prawdy; prawda bowiem poza
mitoscia nie jest Bogiem, jest jego
obrazem i balwanem, ktorego nie
trzeba kochac ani ubostwiac” [8].

Pascal przestrzega nas wiec przed
falszywymi doktrynami, przesagdami
czy libertynizmem, ktore oddalaja
tak wielu z nas od trwatego pokoju i
trwalej radosci Tego, ktory chce,
abysSmy wybrali ,,zycie i szczescie”, a
nie ,$Smierc¢ i przeklenstwo” ( Pwt 30,
15). Tymczasem tragedia naszego
zycia polega na tym, Ze czasem Zle
postrzegamy, a wiec i zle wybieramy.
W istocie, mozemy zakosztowac
szczescia Ewangelii tylko wtedy, gdy
,Duch Swiety przenika nas calg
Swoja moca i uwalnia nas od stabosci



egoizmu, lenistwa czy pychy” [9].
Ponadto, ,,bez madrosci rozeznania,
latwo mozemy stac sie
marionetkami, bedgcymi
zakladnikami chwilowych
tendencji” [10]. Dlatego inteligencja 1
zywa wiara Blaise'a Pascala, ktory
chcial ukazac, ze religia
chrzes$cijanska jest ,czcigodna,
poniewaz dobrze poznala czlowieka”
i,luba, poniewaz przyrzeka
prawdziwe dobro” [11], moze pomoc
nam przejsS¢ przez ciemnosci 1
niepowodzenia tego Swiata.

Wyjatkowy umyst naukowy

Kiedy w 1626 r. zmarla jego matka,
Blaise Pascal mial trzy lata. Jego
ojciec, Etienne, ceniony prawnik, by}
rowniez znany ze swoich
niezwyktych zdolnosci naukowych,
zwlaszcza w zakresie matematyki i
geometrii. Decydujgc sie na
samodzielne ksztalcenie trojki
swoich dzieci: Jacqueline, Blaise'a 1



Gilberte, w 1632 r. przeniost sie do
Paryza. Juz wkrotce Blaise wykazal
sie wyjatkowym umystem i wielka
potrzeba prawdy, co relacjonuje jego
siostra Gilberte: ,,0d dziecinstwa nie
mogt podazac za niczym innym, jak
tylko za tym, co wydawalo mu sie
oczywistg prawda; tak, ze kiedy nie
dostarczano mu dobrych
argumentow, to sam ich szuka?” [12].
Pewnego dnia ojciec
niespodziewanie zastal syna na
poszukiwaniach geometrycznych i
szybko zorientowalt sie, ze
dwunastoletni Blaise, kreslac na
ziemi figury, wyprowadzit catkowicie
samodzielnie, pierwsze trzydziesci
dwa Elementy Euklidesa, nie
wiedzac, Ze sg one opisane w
ksigzkach pod innymi tytutami [13].
Gilberte wspomina, ze ich ojciec byt
~przerazony wielkoscig i sila tego
geniusza” [14].

W nastepnych latach Blaise Pascal
sprawi, Ze jego ogromny talent



zaowocuje, koncentrujac na nim
wszystkie wysitki swej pracy. Od
siedemnastego roku zycia przebywat
on wsrod najwybitniejszych
naukowcow swoich czasow. A jego
odkrycia i publikacje nastepowatly po
sobie dos¢ szybko. W 1642 r., w
wieku dziewietnastu lat, wynalaz}
maszyne arytmetyczng, przodka
naszych kalkulatoréw. Blaise Pascal
jest dla nas niezwyk!g inspiracja,
poniewaz przypomina nam o
wielkos$ci ludzkiego rozumu i
zaprasza do korzystania z niego w
celu rozszyfrowywania otaczajacego
nas Swiata. L’esprit de géométrie,
czyli umiejetnosc szczegélowego
rozumienia dziatania rzeczy, bedzie
mu dobrze stuzyla przez cale zycie,
na co zwraca uwage wybitny teolog
Hans Urs von Balthasar: ,Dzieki
precyzji geometrii i nauk
przyrodniczych jest w stanie
osiggnac calkiem inna precyzje, jaka
istnieje na przyklad w dziedzinie
egzystencjiizycia



chrzescijanskiego” [15]. Ta praktyka,
pokladajgca ufnos¢ w naturalnym
rozumie, sprawiajaca, ze Pascal
solidaryzowatl sie ze wszystkimi
bra¢mi w poszukiwaniu prawdy,
pozwoli mu uznac ograniczenia
samej inteligencji, a jednoczesnie
otworzyc¢ sie na nadprzyrodzone
racje Objawienia. Jest to zgodne z
logika paradoksu, ktdra stanowila
filozoficzne pietno i literacki urok
jego Mysli: ,,Kosciol wlozyl tyle samo
trudu, aby dowiesc, ze Jezus Chrystus
by} cztowiekiem, przeciw tym, ktorzy
temu przeczyli, co aby dowies¢, ze
byl Bogiem. Pozory byly po obu
stronach rownie wielkie” [16].

Filozofowie

Wiele pism Pascala jest w duzej
mierze czescig dyskursu
filozoficznego. W szczegolnosci
Mysli, ten zbidr posSmiertnie
opublikowanych fragmentow, ktore
sg notatkami lub szkicami filozofa



ozywianego teologicznym
wyobrazeniem, ktorego pierwotna
spojnosc i porzadek uczeni staraja sie
odtworzyd, nie unikajac
rozbieznos$ci. Szalona mito$¢
Chrystusa oraz stuzba ubogim, o
ktorej wspomniatem na poczatku,
Swiadcza nie tyle o przelomie
duchowym tego Smiatego ucznia, ile
o0 zaglebieniu sie w kierunku
radykalnosci ewangelicznej, o
postepowaniu, z pomoca taski, w
kierunku zywej prawdy Pana. On,
ktory mial nadprzyrodzong pewnosc
wiary 1 ktory widzial jg jako tak
bardzo zgodna z rozumem, choc
nieskonczenie go przekraczajaca,
chcial jak najdalej dojs¢ w dyskusji z
tymi, ktorzy nie podzielali jego wiary,
poniewaz ,tym, ktorzy jej nie maja,
mozemy ja dac jedynie
rozumowaniem, w oczekiwaniu, az
Bog da im ja przez poczucie

serca” [17]. Jest to ewangelizacja
peina szacunku i cierpliwosci, ktora



warto, by nasladowatlo nasze
pokolenie.

Aby zrozumiec dyskurs Pascala na
temat chrzescijanstwa, trzeba zatem
zwracac uwage na jego filozofie.
Podziwial on madrosc¢ starozytnych
filozofow greckich, ktorzy, jako
czlonkowie jednego polis, byli w
swojej sztuce zdolni do prostoty i
spokoju: ,Ludzie nie wyobrazaja
sobie Platona i Arystotelesa inaczej
jak w sukniach bakalarzy. Byli to
grzeczni ludzie i nie gorzej od innych
weselacy sie radzi z przyjacioimi.
Kiedy im sie spodobalo utozy¢ swoje
Prawo 1 Polityke, uczynili to, ot,
wsrod zabawy: byla to najmniej
powazna i filozoficzna czes¢ ich
zycia: najbardziej filozoficzng byto
zyC po prostu i spokojnie” [18].
Pomimo wielkoS$ci i zastosowania
tych filozofii, Pascal dostrzega jednak
ich granice: stoicyzm ,,prowadzi do
pychy” [19], sceptycyzm zas do
rozpaczy [20]. Rozum ludzki jest



niewatpliwie cudem stworzenia,
ktory wyrodznia czlowieka sposraod
wszystkich innych stworzen, gdyz
»czlowiek jest tylko trzcing,
najwatlejsza w przyrodzie, ale
trzcing myslaca ” [21]. Jest wiec
jasne, ze granice filozofow beda po
prostu granicami stworzonego
rozumu. Jakkolwiek bowiem
Demokryt powiedzialby: ,Bede
mowit o wszystkim” [22], to jednak
sam rozum nie moze rozstrzygnac
najwznioS$lejszych i najbardziej
palacych pytan. Co zatem tak
naprawde, zarowno w czasach
Pascala, jak i dzisiaj, jest tematem,
ktory najbardziej nas interesuje? To
integralny sens naszego losu, naszego
zycia i naszej nadziei, to szczescie,
ktore mozna uwazac za wieczne, ale
ktore moze dac tylko Bog: ,Nic nie
jest tak wazne dla czlowieka jak jego
byt; nic nie jest dlann rownie
straszliwe jak wieczno$c¢” [23].



Rozwazajac Mysli Pascala,
odnajdujemy niejako na nowo te
podstawowa zasade: ,,Rzeczywistos¢
przewyzsza idee”, poniewaz Pascal
uczy nas trzymac sie z dala od
,roznych sposobow ukrywania
rzeczywistosci”, od ,,anielskich
puryzmow” po ,intelektualizmy
pozbawione madrosci” [24]. Nic nie
jest bardziej niebezpieczne niz
myslenie odcielesnione: ,kto sie chce
wspiac do aniola, spada do

bydlecia” [25]. A zabojcze ideologie,
na ktore wcigz zapadamy w
dziedzinie gospodarczej, spotecznej,
antropologicznej czy moralnej,
utrzymuja tych, ktérzy za nimi
podazaja w bankach przekonan, w
ktorych idea zastapita rzeczywistosc.

Kondycja ludzka

Pelna paradoksow filozofia Pascala,
wyplywa z pogladu rownie
pokornego, co jasnego, ktory stara sie
siegnac do ,rzeczywistosci



oswieconej rozumowaniem?” [26].
Wychodzi on od stwierdzenia, ze
czlowiek jest jakby obcy sam sobie,
wielki i nieszczesliwy. Wielki dzieki
rozumowi, dzieki umiejetnosci
poskramiania namietnosci, wielki
nawet w tym, ze ,wie, ze jest
nedznym?” [27]. Dazy przede
wszystkim do czego$ innego, niz
zaspokajanie instynktow lub
opieranie sie im, ,,to, co bowiem jest
naturg u zwierzat, to u cztowieka
nazywamy nedza” [28]. Istnieje
nieznos$na dysproporcja miedzy
nasza nieskonczona wolg bycia
szczeSliwym i poznania prawdy, z
jednej strony, a naszym
ograniczonym rozumem i stabos$cia
fizyczna, z drugiej, i prowadzi ona do
$mierci. Dlatego sila Pascala tkwi
rowniez w jego nieprzejednanym
realizmie: ,Nie trzeba miec duszy
bardzo podniostej, aby zrozumie¢, ze
nie ma tu na ziemi trwatego i
prawdziwego zadowolenia; ze
wszystkie nasze przyjemnosci sa



tylko marnoscig, ze niedole nasze sa
nieskonczone, ze wreszcie Smier¢,
ktora zagraza nam w kazdej chwili,
musi nieuchronnie wtracic¢ nas za
niewiele lat w straszliwag koniecznosc
wiekuistego unicestwienia albo
wiekuistego nieszczescia. Nie masz
nic prawdziwszego i bardziej
przerazajacego. Udawajmy zuchow,
ile chcemy; oto koniec, jaki czeka
najpiekniejszy zywot w Swiecie” [29].
W tym tragicznym stanie cztowiek
nie moze oczywiscie pozosta¢ sam w
sobie, bo jego nedza i niepewnos¢
jego losu sg nie do zniesienia. Musi
wiec sie zabawic, co Pascal z
latwoscia przyznaje: ,Stad pochodzi,
ze ludzie tak miluja gwar i

zgielk” [30]. JeSli bowiem czlowiek
sie nie weseli swoim stanem — a sami
doskonale wiemy, jak dostarczac
sobie rozrywki poprzez prace,
wypoczynek, rodzine czy przyjaznie,
ale takze, niestety, poprzez wady, do
ktorych prowadza nas niektore
namietnosci — jego cztowieczenstwo



odczuwa ,,swoja nicos¢, opuszczenie,
lichos$¢, zaleznos¢, niemoc, proznie. [I
z glebi jego duszy] wylania sie nuda,
melancholia, smutek, troska, zal,
rozpacz” [31]. A jednak rozrywka nie
uspokaja ani nie zaspokaja naszego
wielkiego pragnienia zycia i
szczescia. Wszyscy o tym dobrze
wiemy.

To wlasnie wowczas Pascal stawia
swoja wielka hipoteze: ,,C4z wiec jest
to, co nam Kkrzyczy owo pragnienie i
owa niemoc, jesli nie to, iz istniato
niegdys w cztowieku prawdziwe
szczescie, po ktorym zostal nam
obecnie jeno znak i $lad zgola
prozny? Staramy sie go daremnie
wypelnic¢ wszystkim, co nas otacza,
szukajac w nieobecnych rzeczach
pomocy, ktdrej nie otrzymujemy od
obecnych, ale wszystkie okazujg sie
niezdatne: tg nieskonczong otchlan
moze wypelnic jedynie przedmiot
nieskonczony i niezmienny, to znaczy
sam Bog” [32]. Jesli czlowiek jest jak



»Krol wydziedziczony” [33], ktory
dazy jedynie do odzyskania
utraconej wielkosci, a jednak widzi,
ze nie jest do tego zdolny, to czymze
jest? ,C6z za monstrum jest tedy
czlowiek? Coz za osobliwos$é, co za
potwor, co za chaos, co za zbieg
sprzecznosci, co za dziw! Sedzia
wszechrzeczy, bezrozumny robak
ziemny; skarbnik prawdy, zlew
niepewnosci i bledu; chluba i zakala
wszechswiata. Kto rozplacze ten
zamet?” [34]. Pascal, jako filozof,
widzi wyraznie, Ze ,,im wigcej mamy
Swiatla, tym wiecej odkrywamy
wielkosci i niskoSci w

cztowieku” [35], ale, ze tych
przeciwienstw nie da sie pogodzic.
Bowiem rozum ludzki nie potrafi ich
zharmonizowac, ani rozwigzac
zagadki.

Dlatego Pascal zwraca uwage, ze jesli
istnieje Bdg, a czlowiek otrzymat
boskie objawienie - jak twierdzi
wiele religii — i jesli to objawienie jest



prawdziwe, to musi istniec
odpowiedz, na ktora czlowiek czeka,
by rozwigzac dreczace go
sprzecznosci: ,,Wielkosci i nedze
czlowieka sg tak widoczne, iz
prawdziwa religia musi nieodzownie
uczyd, i ze jest jaki$ znaczny
pierwiastek wielko$ci w cztowieku, i
Ze jest znaczny pierwiastek nedzy.
Trzeba zatem, aby nam zdala sprawe
z tych zdumiewajacych
sprzecznosci” [36]. Tak wiec, po
zbadaniu wielkich religii, Pascal
dochodzi do wniosku, ze ,,zadna
forma mysli, zadna praktyka
ascetyczna czy mistyczna nie moze
zaoferowac drogi odkupienia”, chyba
ze poprzez ,nadrzedne kryterium
prawdy, jakim jest oSwiecenie

taska” [37]. ,Na prozno, o ludzie -
pisze Pascal, wyobrazajac sobie, co
mogtby nam powiedzie¢ prawdziwy
Bog - szukacie w sobie samych
lekarstwa na swoje niedole. Cala
wasza wiedza moze tylko osiggnac
poznanie, ze nie w sobie samych



znajdziecie prawde i dobro.
Filozofowie przyrzekli wam to i nie
mogli tego sprawic. Nie znaja
waszego prawdziwego dobra ani
waszego prawdziwego stanu” [38].

Dochodzac do tego punktu, Pascal,
ktory poprzez niespotykana site
wlasnej inteligencji zglebil ludzka
kondycje, Pismo Swiete i tradycje
Kosciola, zamierza z prostota
dzieciecego umystu przedstawic
siebie jako pokornego swiadka
Ewangelii. Jest chrzescijaninem,
ktory chce mowic o Jezusie
Chrystusie tym, ktorzy zbyt szybko
oswiadczaja, Ze nie ma solidnych
powodow, by wierzy¢ w prawdy
chrzescijanstwa. Pascal natomiast
wie z doSwiadczenia, Ze to, co jest w
Objawieniu, nie tylko nie sprzeciwia
sie wymaganiom rozumu, ale daje
niestychana odpowiedz, do ktorej
zadna filozofia nie mogtaby dojs¢
sama.



Nawrdcenie: nawiedzenie Pana

W dniu 23 listopada 1654 r. Pascal
doznal bardzo intensywnego
doswiadczenia, ktdre do dzis jest
okreslane jako jego ,,noc ognia”. To
mistyczne przezycie, ktore wywolato
u niego piacz radosci, bylo dla niego
tak intensywne i decydujace, ze
zapisal je na precyzyjnie datowanej
kartce papieru, Pamigtce, ktora
schowal w podszewce swojego
plaszcza i ktdra zostata odkryta
dopiero po jego sSmierci. Choc¢ nie
sposob dokladnie poznadc, co dziato
sie w duszy Pascala tamtej nocy,
wydaje sie, ze bylo to spotkanie,
ktore on sam uznatl za analogiczne
do spotkania, fundamentalnego dla
calej historii objawienia i zbawienia,
przezytego przez Mojzesza przed
krzewem gorejacym (por. Wj 3).
Termin ,,ogien” [39], ktory Pascal
zechcial umiescic¢ na poczatku
Pamiatki, zaprasza nas, z
zachowaniem wszelkich proporcji,



do zaproponowania tego
porownania. Paralele zdaje sie
wskazywac sam Pascal, ktory zaraz
po przywolaniu ognia podjat tytul,
jaki Pan przypisat sobie wobec
Mojzesza: ,,Bog Abrahama, Bog
[zaaka, Bog Jakuba”( Wj 3, 6.15),
dodajac: ,,a nie filozofow i uczonych.
Pewnos¢. Pewnosc. Uczucie. Radosc.
Pokoj. Bog Jezusa Chrystusa”.

Tak, nasz Bdg jest radoScia, a Blaise
Pascal daje o tym Swiadectwo catemu
Kosciolowi i kazdemu
poszukujacemu Boga: ,Nie jest to Bog
abstrakcyjny czy Bog kosmiczny, nie.
Jest to Bog konkretnej osoby,
wezwania, Bog Abrahama, Izaaka,
Jakuba, Bog, ktory jest pewnoscia,
jest uczuciem, jest radoscig” [40]. To
spotkanie, ktore potwierdzito
Pascalowi ,wielko$¢ duszy ludzkiej”,
napeinilto go ta zywa i
niewyczerpang radoscig: ,,Radosc,
radosc¢, radosc, tzy radosci”. I ta
boska radosc staje sie dla Pascala



miejscem spowiedzi i modlitwy:
»Jezus Chrystus. Oddzielilem sie od
Niego, Ucieklem od Niego, Zaparlem
sie Go, Ukrzyzowalem Go, Obym
nigdy nie by} od Niego

oddzielony” [41]. To wiasnie
doswiadczenie mitosci Boga
osobowego, Jezusa Chrystusa, ktory
wzigl udzial w naszej historii i
nieustannie uczestniczy w naszym
zyciu, prowadzi Pascala na droge
glebokiego nawrocenia, a wiec do
owego ,,zupeinego i stodkiego
wyrzeczenia sie” [42], bo
przezywanego w milosci, ,dawnego
czlowieka, ktory ulega zepsuciu na
skutek zwodniczych zadz” ( Ef 4, 22).

Jak przypomnial sw. Jan Pawel Il w
swojej encyklice o relacji miedzy
wiarg a rozumem, filozofowie tacy
jak Pascal wyrdzniajg sie
odrzuceniem wszelkiego
»,zadufania”, a takze wyborem
postawy na ktora sklada sie
»pokora”, jak i ,odwaga”.



Doswiadczyli oni, Ze ,wiara uwalnia
rozum od zadufania” [43]. Przed
nocg 23 listopada 1654 r. bylo jasne,
ze Pascal ,,nie ma watpliwosci co do
istnienia Boga. Wie tez, ze ten Bog
jest najwyzszym dobrem. [...] To,
czego mu brakuje i na co czeka, to
nie wiedza, lecz moc, nie prawda,
lecz sila” [44]. Teraz ta sila jest mu
dana przez laske: czuje sie
pociagniety, z pewnoscia i radoscig,
do Jezusa Chrystusa: ,Znamy Boga
jedynie przez Chrystusa. Bez tego
Posrednika nie istnieje zadne
obcowanie z Bogiem” [45]. Odkry¢
Jezusa Chrystusa to odkryc
Zbawiciela 1 Wyzwoliciela, ktérego
potrzebuje: ,Ten Bog bowiem jest nie
czym innym niz Ratownikiem naszej
nedzy. Tak wiec nie mozemy dobrze
poznac Boga inaczej, niz poznajac
swoje nieprawosci” [46]. Jak kazde
autentyczne nawrocenie, nawrocenie
Blaise'a Pascala rozgrywa sie w
pokorze, ktéra uwalnia nas ,,od



wyizolowanego sumienia i
skoncentrowania sie na sobie” [47].

Ogromna i niespokojna inteligencja
Blaise'a Pascala, przepelniona
pokojem i radoscig wobec objawienia
Jezusa Chrystusa, zaprasza nas,
zgodnie z ,porzadkiem serca” [48],
do ,,pewnego kroczenia w Swietle
tych niebieskich swiatel” [49]. Jesli
bowiem nasz Bdg jest ,,Bogiem
ukrytym” (por. 1z 45, 15), to dlatego,
ze ,,chcial sie ukry¢” [50], aby nasz
rozum, oSwiecony przez laske, nigdy
nie przestal Go odkrywac. Totez
mozemy Go poznawac wiasnie dzieki
oswieceniu taska. Jednak wolnos¢
czlowieka musi sie otworzy¢, a Jezus
juz pociesza nas: ,nie szukatbys
mnie, gdybys$ juz mnie nie

znalaz¥” [51].

Porzadek serca i jego motywy wiary

Jak powiedzial Benedykt XVI,
stradycja katolicka od poczatku
odrzucatla tzw. fideizm, ktory



oznacza wole wierzenia wbhrew
rozumowi” [52]. Totez Pascal jest, na
odwrot, gleboko przywigzany do
yracjonalnosci wiary w Boga” [53],
nie tylko dlatego, ze ,umyst nie moze
by¢ zmuszony do wierzenia w to, co
wie, ze jest falszywe” [54], ale
dlatego, ze ,jezeli podepce sie zasady
rozumu, nasza religia bedzie
niedorzeczng i Smieszng” [55]. Ale,
jesli jednak wiara jest racjonalna, to
jest ona rowniez darem Boga i nie
mozna jej narzucic: ,Nie mozna
rozumowi nakazaé¢ mitosci,
wyszczegolniajac po porzadku
przyczyny mitosci; to byloby
niedorzeczne” [56], zauwaza Pascal
ze swym wyszukanym humorem,
kreslac paralele miedzy ludzka
miltoscig a sposobem, w jaki Bog daje
nam znaki. Nic bardziej niz mitos¢,
»Ktora sie oferuje, ale sie nie narzuca
— milos¢ Boga nigdy sie nie

narzuca” [57]. Jezus dal Swiadectwo
prawdzie (por. J 18, 37), ale ,,nie
chcial narzucic jej sila tym, ktorzy sie



jej sprzeciwiali” [58]. Dlatego ,,dos¢
jest Swiatla dla tych, ktorzy pragna
widzie¢, a dos¢ ciemnosci dla tych
ktorzy, trwaja w przeciwnym
usposobieniu” [59].

Dochodzi wiec do stwierdzenia, ze
»swiara jest czyms$ roznym od
dowodu; jedno jest ludzkie, drugie
jest darem Boga” [60]. Dlatego nie
mozna wierzyg, ,,0 ile Bog nie skloni
naszego serca” [61]. Jesli wiara jest
wyzszego porzadku niz rozum, to z
pewnoscia nie oznacza to, zZe sie
jemu sprzeciwia, lecz ze go
nieskonczenie przewyzsza. Lektura
dziela Pascala nie jest wiec przede
wszystkim odkrywaniem rozumu,
ktory oswieca wiare; jest to uczenie
sie w szkole niezwykle racjonalnego
chrzescijanina, ktory lepiej wiedzial,
jak zdac sprawe z porzadku
ustanowionego przez dar Bozy
ponad rozumem: ,Nieskornczone
oddalenie ciat od duchow wyobraza
nieskonczenie bardziej nieskonczone



oddalenie duchow od Mitosci, jest
ona bowiem nadprzyrodzona” [62].
Blaise Pascal, naukowiec dobrze
obeznany z geometrig, to znaczy z
nauka o ciatach w przestrzeni, i
geometra dobrze obeznany z
filozofia, to znaczy z nauka o
umystach na przestrzeni dziejow,
potrafil oSwiecony taska wiary, w ten
sposob zapisac calosc¢ swojego
doswiadczenia: ,,Z wszystkich cial
razem nie mozna by wydoby¢
najmniejszej mysli; to jest
niemozliwe i z innej dziedziny. Ze
wszystkich cial i duchow nie mozna
by wydoby¢ drgnienia prawdziwej
Milosci: to jest niemozliwe i z innej
dziedziny, nadprzyrodzonej” [63].

Ani duch geometrii, ani
rozumowanie filozoficzne nie
pozwalaja czlowiekowi samemu
dojs¢ do ,bardzo jasnego
postrzegania” Swiata 1 samego siebie.
Ten, kto pochyla sie nad szczegotami
swoich obliczen, nie ma wizji catosci,



ktora pozwala mu ,,widzie¢ wszystkie
zasady”. Jest to bowiem dzielem
»Zmyshu zyciowego”, ktorego zastugi
Pascal rowniez chwali, bo kiedy
czlowiek stara sie ogarngc
rzeczywistosc, ,trzeba od razu
ogarnac rzecz jednym

spojrzeniem” [64]. Ten zmyst
zyciowy jest potaczony z tym, co
Pascal nazywa ,sercem”: ,Znamy
prawde nie tylko rozumem, ale takze
i sercem; w ten to ostatni sposob
znamy pierwsze zasady i na prozno
rozumowanie, ktore nie ma w tym
udziatuy, sili sie je zwalczyc¢” [65]. Tak
wiec prawdy boskie, takie jak fakt, ze
Bog, ktdry nas stworzyl, jest mitoscia,
ze jest Ojcem, Synem i Duchem
Swietym, ze wecielil sie w Jezusie
Chrystusie, ktory umart i
zmartwychwstal dla naszego
zbawienia, nie sg mozliwe do
udowodnienia rozumem, ale moga
by¢ poznane przez pewnosc wiary, a
nastepnie przechodzg z duchowego
serca do rozumowego umystu, ktory



uznaje je za prawdziwe i moze je z
kolei wyjasnic: ,,I oto dlaczego ci,
ktorym Bog dal religie z poczucia
serca, bardzo sa szczesliwi i bardzo
stusznie przekonani” [66].

Pascal nigdy nie pogodzit sie z
faktem, ze niektdrzy jego bracia w
czlowieczenstwie nie tylko nie znaja
Jezusa Chrystusa, ale z lenistwa lub z
powodu namietnosci lekcewaza
powazne traktowanie Ewangelii. A
tymczasem ich zycie odbywa sie
wlasnie w Jezusie Chrystusie.
»Niesmiertelnosc duszy to rzecz dla
nas tak wazna, dotyczgca nas tak
gleboko, Ze trzeba chyba zatracic
wszelkie uczucie, aby trwa¢ w
obojetnosci w tym wzgledzie [...]
Dlatego to wsrod ludzi
nieposiadajacych wiary czynie
ogromna roznice miedzy tymi, ktorzy
pracuja ze wszystkich sil, aby sie
oswiecic, a tymi, ktérzy zyja, nie
zadajac sobie trudu i nie myslac o
tym” [67]. Sami wiemy, Ze czesto



staramy sie uciec przed Smiercig lub
ja kontrolowac, myslac, ze
moglibySmy ,odsuwac mys$l o naszej
skonczonosci” lub ,pozbawic Smierc
jej mocy i przepedzic lek. Jednak
wiara chrzes$cijanska nie jest
sposobem na egzorcyzmowanie leku
przed Smiercig, raczej pomaga nam
sie z nig zmierzy¢. Wczesniej czy
pOzZniej wszyscy przejdziemy przez te
brame. Prawdziwe Swiatto,
rozjasniajace tajemnice Smierci,
pochodzi ze zmartwychwstania
Chrystusa” [68]. Tylko taska Boza
pozwala ludzkiemu sercu wejs¢ w
porzadek boskiego poznania, w
miltosc. To sprawia, ze wazny
wspoiczesny komentator Pascala
napisal, iz ,,mys$l moze prowadzic do
chrzescijanskiego rozumowania
tylko wtedy, gdy ma dostep do tego,
co Jezus Chrystus wprowadza w
czyn, do mitosci” [69].

Pascal, kontrowersja i mitos¢



Zanim zakoncze, musze wspomniec o
zwigzkach Pascala z jansenizmem.
Jedna z jego siostr, Jacqueline,
wstgpita do klasztoru w Port-Royal,
do zgromadzenia, ktdrego teologia
znajdowala sie pod silnym wpltywem
Corneliusa Jansena, autora traktatu
Augustinus, opublikowanego w 1640
r. Po swojej ,nocy ognia” Pascal
przybyl na rekolekcje do opactwa w
Port-Royal, w styczniu 1655 r.
Tymczasem w kolejnych miesigcach
na Sorbonie, uniwersytecie
paryskim, rozgorzal wazny i
dlugotrwaly spdr miedzy jezuitami a
sjansenistami”, przywigzanymi do
Augustynusa. Spor koncentrowat sie
glownie na kwestii taski Bozej oraz
na relacji taski do natury ludzkiej, a
zwlaszcza do wolnej woli. Pascal,
choc nie nalezal do zgromadzenia z
Port-Royal i nie by} czlonkiem tego
ugrupowania — jak pisakl: ,jestem sam
[...] nie naleze do Port-Royal” [70] -
zostal poproszony przez jansenistow,
aby ich bronil, takze ze wzgledu na



to, ze posiadal ogromne umiejetnosci
retoryczne. Uczynil to w roku 1656 i
1657, publikujac serie osiemnastu
listow, nazywanych Prowincjatkami.

O ile wiele postulatéw nazywanych
sjansenistycznymi” bylo rzeczywiscie
sprzecznych z wiarg [71], co Pascal
przyznawal, o tyle kwestionowal, ze
byly one obecne w Augustynusie i
przestrzegane przez cztonkéw z Port-
Royal. Jednak jego niektore
twierdzenia, na przyklad dotyczace
predestynacji, zaczerpniete z teologii
pozniejszego Sw. Augustyna, ktorego
formuly Janseniusz zaostrzyl, nie
brzmia prawdziwie. Trzeba jednak
zrozumied, ze tak jak Sw. Augustyn,
w pigtym wieku, chciat zwalczac
pelagianizm, twierdzacy, ze czlowiek
moze o wlasnych sitach i bez laski
Bozej czynic¢ dobro i by¢ zbawionym,
Pascal byl szczerze przekonany, ze
sam przeciwstawia sie
pelagianizmowi lub
semipelagianizmowi, ktory jego



zdaniem utozsamiat sie z doktrynami
jezuitow-molinistow (nazwanych tak
na czesc teologa Luisa de Moliny,
ktory zmart w 1600 r., ale ktorego
wplyw byl wcigz zywy w polowie
XVII wieku. Zaufajmy szczerosci i
uczciwosci jego intencji).

List ten, nie jest z pewnoscia
miejscem do ponownego otwarcia tej
kwestii. Jednak to, co jest stuszna
przestroga zawartg w stanowisku
Pascala, pozostaje aktualne dla
naszych czasow:

»,nheopelagianizm” [72], ktory
chcialby, aby wszystko zalezalo od
,0d ludzkiego wysitku
ukierunkowanego przez normy i
struktury koScielne” [73], mozna
rozpoznac po tym, zZe ,upaja nas
domniemaniem zbawienia
uzyskanego dzieki naszym wlasnym
wysitkom” [74]. I tu trzeba przyznac,
ze ostateczne stanowisko Pascala w
sprawie laski, a w szczegolnosci w
sprawie faktu, ze Bog ,,pragnie, by



wszyscy ludzie zostali zbawieni i
doszli do poznania prawdy” (1 Tm 2,
4), zostalo wyrazone pod koniec jego
zycia w sposob catkowicie katolicki
[75].

Jak powiedzialem na poczatku, Blaise
Pascal pod koniec swojego kraétkiego,
ale niezwykle bogatego i owocnego
zycia, postawil na pierwszym
miejscu mitosc do braci. Czul i
wiedzial, ze jest czlonkiem jednego
ciala, bo ,,Stworzywszy niebo i
ziemie, ktore nie czuja szczescia
swego istnienia, Bog zapragnat
uczynic istoty ktore by go znaly i
ktore by tworzyly cialo myslacych
cztonkow” [76]. Pascal, jako wierny
Swiecki zakosztowal radosci
Ewangelii, za pomoca ktorej Duch
chce uczynic¢ ptodnymi i uzdrowic
»~wszystkie wymiary czlowieka” i
zgromadzi¢ ,wszystkich ludzi przy
stole Krolestwa” [77]. Kiedy Pascal w
1659 r. pisze swoja wspaniaig
Modlitwe o dobry uzytek z chorob,



sam jest juz cztowiekiem
uspokojonym, nie angazujacym sie w
kontrowersje, ani nawet w
apologetyke. Bedgc bardzo chorym i
na granicy Smierci, prosi o Komunie
$w., ale nie bylo to mozliwe
natychmiast. Prosi wiec siostre:
»Skoro nie moge przyjac¢ komunii w
glowie [Jezusie Chrystusie],
chcialbym przyja¢ komunie w
cztonkach” [78]. I ,,mial wielkie
pragnienie, aby umrze¢ w
towarzystwie ubogich” [79]. ,Umart
w prostocie dziecka” [80] - mowi sie
o nim na krotko przed ostatnim
tchnieniem 19 sierpnia 1662 r. Po
przyjeciu sakramentow, jego ostatnie
stowa brzmialy: ,Niech Bdg nigdy
mnie nie opuszcza” [81].

Niech jego Swiatle dzielo i przyklady
jego zycia, tak gleboko ochrzczonego
w Jezusie Chrystusie, pomogg nam
podazac do konca drogg prawdy,
nawrocenia i mitosci. Bowiem zycie
czlowieka jest tak krotkie:



»Wieczysta radosc¢ za jeden dzien
udreki na ziemi” [82].

W Rzymie, u Sw. Jana na Lateranie,
dnia 19 czerwca 2023,

w jedenastym roku mego
Pontyfikatu. FRANCISCUS

[1] Mysli, thum. Tadeusz Zelenski-Boy,
Warszawa 1972, 84 (odwotuje sie on
do ukladu wedlug wydania Jaquesa
Chevaliera); numeracja wedtug
wydania Louisa Lafuma (Laf.), Paryz
1963, 199.

[2] Gilberte Périer, Vie de Monsieur
Pascal, in (Euvres completes, par M.
Le Guern, I, Paris 1998, «Bibliotheque
de la Pléiade» (34), 91.

[3] Blaise Pascal, Mysli, dz. cyt., 583,
(Laf. 270).

[4] Tamze, 370, (Laf. 148).



[5] Tamze, 729, (Laf. 417).

[6] B. Pascal, Rozmowa z panem de
Saci, w: B. Pascal , Rozprawy i listy,
thum. Tadeusz Zelenski-Boy,
Mieczystaw Tazbir, Warszawa 1962,
s. 90.

[7] Pamigtka, w: B. Pascal, Rozprawy
i listy, thum. T. Zelenski-Boy, M.
Tazbir, Warszawa 1962, s. 77, (Laf.
913).

[8] Mysli, dz. cyt., 597, (Laf. 926).

[9] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate (19 marca 2018), 65.

[10] Tamze, 167.

[11] Mydly, 1, (Laf. 12).

[12] G. Périer, dz. cyt., s. 64.
[13] Por. tamze, s. 65.

[14] Tamze, s. 65.



[15] Pascal, w: La Gloire et la Croix,
Styles, II., Paris, Aubier, 1972, s. 78.

[16] Mysli, 634, (Laf. 307).
[17] Tamze, 479, (Laf. 110).
[18] Tamze, 294, (Laf. 533).

[19] B. Pascal, Rozmowa z panem de
Saci, dz. cyt., s. 101.

[20] Por. Mysli, 439, (Laf. 208).
[21] Tamze, 264, (Laf. 200).
[22] Tamze, 84, (Laf. 199).

[23] Tamze, 335, (Laf.427).

[24] Adhort. apost. Evangelii
gaudium (24 listopada 2013), 231.

25] Mysli, 329, (Laf. 678).

[26] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 232.

[27] Mysli, 255, (Laf. 114).



[28] Tamze, 268, (Laf. 117).
[29] Tamze, 335, (Laf. 427).
[30] Tamze, 205, (Laf. 136).
[31] Tamze, 201, (Laf. 622).
[32] Tamze, 370, (Laf. 148).
[33] Tamze, 269, (Laf. 116).
[34] Tamze, 438, (Laf. 131).
[35] Tamze, 427, (Laf. 613).
[36] Tamze, 483, (Laf. 149).

[37] Hans Urs Von Balthasar, Pascal,
dz. cyt., s. 82.

[38] Mysli, 483, (Laf. 149).

[39] Pamigtka, w: B. Pascal,
Rozprawy i listy, thum. T. Zelenski-
Boy, M. Tazbir, Warszawa 1962, s. 77.

[40] Nie trzeba sie bac¢ dyskutowac z
Bogiem ( Audiencja generalna, 3



czerweca 2020): I’Osservatore
Romano, wyd. polskie, n. 7-8 (424)/
2020, s. 10.

[41] Pamigtka, w: B. Pascal,
Rozprawy i listy, dz. cyt., [Pamiatka],
S. 75-76.

[42] Tamze, s. 76.

[43] Enc. Fides et ratio (14 wrzes$nia
1998), 76.

[44] Henri Gouhier, Blaise Pascal.
Commentaires, Paris, Vrin 1971, s.
44-45,

[45] Mysli, 730, (Laf. 189).
[46] Tamze.

[47] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 8.

[48] Mysli, 72, (Laf. 298).

[49] Tamze, 439, (Laf. 208).



[50] Tamze, 598, (Laf. 242).
[51] Tamze, 736, (Laf. 919).

[52] Racjonalnosc¢ wiary (Audiencja
generalna, 21 listopada 2012):
[’Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 1(349)/2013, s. 42.

[53] Tamze.

[54] B. Pascal, Rozmowa z panem de
Saci, dz. cyt., s. 85.

[55] Mysli, 4, (Laf. 173).
[56] Tamze, 72, (Laf. 298).

[57] Homilia podczas Mszy Sw. w
uroczystosc Jezusa Chrystusa, Krola
Wszechswiata, (Asti, 20 listopada
2022): ’Osservatore Romano, wyd.
polskie, n. 12 (448)/2022, s. 5.

[58] Sobor Wat. I1, Deklaracja
Dignitatis humanae, 11.

[59] Mysli, 483, (Laf. 149).



[60] Tamze, 471, (Laf. 7).
[61] Tamze, 350, (Laf. 380).
[62] Tamze, 829, (Laf. 308).
[63] Tamze.

[64] Tamze, 21, (Laf. 512).
[65] Tamze, 479, (Laf. 110).
[66] Tamze.

[67] Tamze, 335, (Laf. 427).

[68] Sw. Jozef — patron dobrej $mierci
(Audiencja generalna, 9 lutego 2022):
[’Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 3-4 (441)/2022, s. 17.

[69] Jean-LucMarion, La
Métaphysique et apres, Paris,
Grasset, 2023, s. 356.

[70] Prowincjalki, thum. T. Zelenski-
Boy, Warszawa 1963, List
siedemnasty, s. 277.



[71] Por. Bruno Neveu, I’erreur et
son juge : remarques sur les censures
doctrinales a I’époque moderne,
Naples, Bibliopolis, 1993.

[72] Por. Kongregacja Nauki Wiary,
List Placuit Deo (22 lutego 2018);
Adhort. apost. Gaudete et exsultate,
57-59.

[73] Adhort. apost. Gaudete et
exsultate, 59.

[74] Franciszek, List apost. Desiderio
desideravi (29 czerwca 2022), 20.

[75] Por. B. Pascal, (Euvres
completes, éd par Louis Lafuma,
Paris 1963, n. 931, s. 623. Na
poczatku tego fragmentu znajduje sie
przekreslone nastepujace zdanie:
»,<Kocham wszystkich ludzi jak moich
braci, poniewaz wszyscy sa
odkupieni”.

[76] Mysli, 709, (Laf. 360).



[77] Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 237.

[78] G. Périer, dz. cyt., s. 92-93.
[79] Tamze, s. 93.
[80] Tamze, s. 90.
[81] Tamze, s. 94.

[82] Pamigtka, w:B. Pascal, Rozprawy
ilisty, dz. cyt., s. 78, (Laf. 913).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-

miseria-hominis/ (05-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-miseria-hominis/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-miseria-hominis/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-sublimitas-et-miseria-hominis/

	List Apostolski "Sublimitas et miseria hominis"

