
opusdei.org

List Apostolski
papieża Franciszka: 
"Misericordia et
misera"

Publikujemy w formacie
elektronicznym List Apostolski
Papieża Franciszka na
zakończenie Roku Miłosierdzia.
Format PDF, Word, ePub i Mobi.

21-11-2016



Tym, którzy będą czytać ten
List Apostolski –miłosierdzie i
pokój

„Miłosierdzie” i „nieszczęśliwa” to
dwa słowa, których używa św.
Augustyn, aby opisać spotkanie
Jezusa z cudzołożnicą (por. J 8,1-11).
Nie mógł znaleźć piękniejszych i
bardziej zgodnych ze sobą słów, by
uzmysłowić tajemnicę miłości Boga,
wychodzącego na spotkanie
grzesznika: „Dwoje pozostało:
nieszczęśliwa i miłosierdzie” (Joh
33,5). Ileż w tym opisie Bożego
współczucia i sprawiedliwości!
Płynąca z niego nauka rzuca światło
na zakończenie Nadzwyczajnego
Jubileuszu Miłosierdzia, wskazując
jednocześnie drogę, którą mamy
podążać w przyszłości.

1. Ta karta Ewangelii słusznie może
być traktowana jako ikona tego
wszystkiego, co celebrowaliśmy w
Roku Świętym, będącym czasem



bogatym w miłosierdzie, które nadal
chce być celebrowane i przeżywane
w naszych wspólnotach. Miłosierdzie
nie może być bowiem jakąś dygresją
w życiu Kościoła, ale stanowi samo
jego życie, czyniąc widoczną i
namacalną głęboką prawdę
Ewangelii. Wszystko objawia się w
miłosierdziu; wszystko się rozstrzyga
w miłosiernej miłości Ojca.

Spotkali się kobieta i Jezus. Ona
cudzołożnica i zgodnie z Prawem
podlegająca karze ukamienowania;
On, który poprzez swoje nauczanie i
całkowity dar z siebie, które zapro
wadzą Go na krzyż, przywrócił
Prawu Mojżeszowemu jego praw‐
dziwy, pierwotny cel. W centrum
znajduje się nie prawo i oparta na
nim sprawiedliwość, ale miłość Boga,
która umie czytać w sercu każdego
człowieka, aby zrozumieć jego
najbardziej ukryte pragnienia i która
musi mieć pierwszeństwo nad
wszystkim. W tej ewangelicznej



opowieści nie spotykają się jednak
grzech i osąd w sposób abstrakcyjny,
ale grzesznica i Zbawiciel. Jezus
spojrzał tej kobiecie w oczy i czytał w
jej sercu: znalazł tam pragnienie
zrozumienia, uzyskania przeba‐
czenia i wyzwolenia. Nędza grzechu
została okryta miłosierdziem miłości.
Ze strony Jezusa nie ma żadnego
osądu, który nie byłby naznaczony
litością i współczuciem dla stanu
grzesznicy. Ludziom, którzy chcieli ją
osądzić i skazać na śmierć, Jezus
odpowiada długim milczeniem, które
pozwala głosowi Boga ujawnić się w
sumieniach, zarówno w sumieniu
kobiety jak i jej oskarżycieli, którzy
porzucili kamienie i wszyscy jeden
po drugim zaczęli odchodzić (por. J
8,9). A po tym milczeniu Jezus mówi:
„Kobieto, gdzież oni są? Nikt cię nie
potępił?… I Ja ciebie nie potępiam. –
Idź, a od tej chwili już nie grzesz!” (w.
10-11). W ten sposób pomaga jej z
nadzieją patrzeć w przyszłość i być
gotową do rozpoczęcia swojego życia



na nowo. Od tej pory, jeśli zechce,
będzie mogła „postępować drogą
miłości” (por. Ef 5,2). Kiedy
zostaniemy okryci miłosierdziem, to
od nadal istniejącego stanu słabości i
grzechu większa staje się miłość,
która pozwala patrzeć dalej i żyć
inaczej.

2. Jezus zresztą jasno tego nauczał.
Kiedy był zaproszony na posiłek
przez faryzeusza, podeszła do Niego
pewna kobieta, znana wszystkim
jako grzesznica (por. Łk 7,36-50).
Namaściła olejkiem stopy Jezusa,
obmyła je swoimi łzami i osuszyła
swoimi włosami (por. w. 37-38).
Zgorszonemu tym faryzeuszowi
Jezus odpowiedział: „Odpuszczone są
jej liczne grzechy, ponieważ bardzo
umiłowała. A ten, komu mało się
odpuszcza, mało miłuje” (w. 47).

Przebaczenie jest najbardziej
widocznym znakiem miłości Ojca,
którą Jezus chciał objawiać całym



swoim życiem. Nie ma karty
Ewangelii, która byłaby pozbawiona
tego nakazu miłości, prowadzącego
aż do przebaczenia. Nawet w
ostatniej chwili swego ziemskiego
życia, gdy był przybity do krzyża,
Jezus wypowiada słowa
przebaczenia: „Ojcze, przebacz im,
bo nie wiedzą, co czynią” (Łk 23,34).

Nic z tego, co skruszony grzesznik
przedstawia miłosierdziu Boga, nie
może pozostać bez objęcia Jego
przebaczeniem. Z tego względu nikt z
nas nie może obwarować
miłosierdzia warunkami. Jest ono
zawsze aktem bezinteresowności
Ojca niebieskiego, miłości
bezwarunkowej i niezasłużonej. Nie
możemy więc pozwolić sobie na
przeciwstawianie się pełnej wolności
miłości, z jaką Bóg wkracza w życie
każdego człowieka.

Miłosierdzie jest tym konkretnym
działaniem miłości, które



przebaczając, przekształca i zmienia
życie. W ten sposób objawia się Jego
boska tajemnica. Bóg jest miłosierny
(por. Wj 34,6), Jego miłosierdzie trwa
na wieki (por. Ps 136), z pokolenia na
pokolenie obejmuje każdą osobę,
która Mu ufa i przekształca ją,
obdarzając swoim własnym życiem.

3. Jakże wielka radość wzbudziła się
w sercach tych dwóch kobiet,
cudzołożnicy i grzesznicy!
Przebaczenie sprawiło, że wreszcie
poczuły się wolne i szczęśliwe, jak
nigdy przedtem. Łzy wstydu i bólu
przemieniły się w uśmiech kogoś, kto
wie, że jest kochany. Miłosierdzie
budzi radość, bo serce otwiera się na
nadzieję nowego życia. Radość
przebaczenia jest niewypowiedziana,
ale ujawnia się w nas za każdym
razem, kiedy jej doświadczamy. U jej
początków jest miłość, z którą Bóg
wychodzi nam na spotkanie,
przerywając otaczający nas krąg



egoizmu, abyśmy i my stali się
narzędziami miłosierdzia.

Jakże znaczące są także dla nas
starodawne słowa, którymi kierowali
się pierwsi chrześcijanie: „Przyoblecz
się w radość, która zawsze znajduje
łaskę u Boga i zawsze mu jest miła. I
w niej się rozpływaj, albowiem każdy
człowiek wesoły pełni dobre uczynki
i dobre żywi myśli…Wszyscy żyć
będą dla Boga, którzy odrzucą od
siebie smutek, i tylko w radość się
przyobleką” (Pasterz Hermasa, XLII,
1-4). Doświadczenie miłosierdzia
daje radość. Nie pozwólmy, aby nam
ją odebrały różne smutki i
zmartwienia. Niech będzie głęboko
zakorzeniona w naszych sercach i
sprawia, abyśmy zawsze ze spokojem
patrzyli na codzienne życie.

W kulturze często zdominowanej
przez technikę jest jakby coraz
więcej różnych form smutku i
samotności, w które popadają ludzie,



także wielu młodych. Przyszłość
rzeczywiście zdaje się być
zakładnikiem niepewności, która nie
pozwala na osiągnięcie stabilizacji.
W ten sposób często rodzą się
uczucia melancholii, smutku i nudy,
które mogą powoli doprowadzić do
rozpaczy. Potrzebni są świadkowie
nadziei i prawdziwej radości, aby
odpędzić iluzje, które obiecują łatwe
szczęście ze sztucznymi rajami.
Głęboka pustka wielu osób może być
wypełniona przez nadzieję, jaką
nosimy w sercach, z wypływającą z
niej radością. Istnieje wielka
potrzeba poznania radości, która
objawia się w sercu dotkniętym
przez miłosierdzie. Doceńmy zatem
słowa Apostoła: „Radujcie się zawsze
w Panu” (Flp 4,4; por. 1 Tes 5,16).

4. Przeżyliśmy intensywny rok,
podczas którego zostaliśmy obficie
obdarowani łaską miłosierdzia.
Dobroć i miłosierdzie Pana rozlały
się na cały świat, niczym silny i



ozdrowieńczy wiatr. I wobec tego
kochającego spojrzenia Pana, który
tak długo zwracał się ku każdemu z
nas, nie możemy pozostać
obojętnymi, ponieważ przemienia
ono życie.

Odczuwamy potrzebę, by przede
wszystkim podziękować Panu i
powiedzieć: „Łaskawym się okazałeś,
Panie, dla Twej ziemi […] odpuściłeś
winę Twojemu ludowi” (Ps 85,2-3).
Tak właśnie jest: Bóg starł nasze
nieprawości i wrzucił w głębokości
morskie nasze grzechy (por. Mi 7,19);
już o nich nie pamięta, rzucił je poza
siebie (por. Iz 38,17); jak daleki jest
wschód od zachodu, tak daleko
odsunął od nas nasze występki (por.
Ps 103,12).

W tym Roku Świętym Kościół potrafił
słuchać i bardzo intensywnie
doświadczył obecności i bliskości
Ojca, który za sprawą Ducha
Świętego bardziej wyraźnie ukazał



mu dar i nakaz Jezusa Chrystusa
dotyczący przebaczenia. Naprawdę
było to nowe nawiedzenie Pana
pośród nas. Dostrzegliśmy Jego
życiodajne tchnienie wlewające się
do Kościoła i, po raz kolejny, Jego
słowa wskazały misję: „Weźmijcie
Ducha Świętego! Którym odpuścicie
grzechy, są im odpuszczone, a
którym zatrzymacie, są im
zatrzymane” (J 20,22-23).

5. Obecnie, po zakończeniu tego
jubileuszu, nadszedł czas spojrzenia
w przyszłość i zrozumienia, w jaki
sposób iść dalej wiernie, z radością i
entuzjazmem, aby doświadczyć
bogactwa miłosierdzia Bożego. Nasze
wspólnoty będą nadal mogły być
żywe i dynamiczne w dziele nowej
ewangelizacji, na tyle, na ile
„nawrócenie duszpasterskie”, do
którego przeżywania jesteśmy
wezwani (por. Adhort. ap. Evangelii
gaudium, 27), będzie codziennie
kształtowane przez odnawiającą moc



miłosierdzia. Nie ograniczajmy jej
działania. Nie zasmucajmy Ducha,
który zawsze wskazuje nowe drogi
do przejścia, aby zanieść wszystkim
zbawczą Ewangelię.

Po pierwsze jesteśmy wezwani, aby
celebrować miłosierdzie. Ileż
bogactwa jest obecne w modlitwie
Kościoła, kiedy przyzywa Boga jako
miłosiernego Ojca! W liturgii
miłosierdzie jest nie tylko
wielokrotnie przywoływane, ale jest
rzeczywiście przyjmowane i
przeżywane. Od początku do końca
celebracji eucharystycznej
miłosierdzie powraca wiele razy w
dialogu między modlitewnym
zgromadzeniem a sercem Ojca, które
raduje się, gdy może rozlewać swoją
miłość miłosierną. Po początkowej
prośbie o przebaczenie przez
wezwanie: „Panie, zmiłuj się”,
natychmiast otrzymujemy
zapewnienie: „Niech się zmiłuje nad
nami Bóg wszechmogący i



odpuściwszy nam grzechy
doprowadzi nas do życia wiecznego”.
Właśnie z tą ufnością wspólnota
gromadzi się w obecności Pana,
zwłaszcza w święty dzień
Zmartwychwstania. Wiele modlitw
„kolekty” pragnie przypomnieć
wielki dar miłosierdzia. Na przykład
w okresie Wielkiego Postu modlimy
się, mówiąc: „Boże, źródło
wszelkiego miłosierdzia i dobroci, Ty
nam wskazałeś jako lekarstwo na
grzechy post, modlitwę i jałmużnę,
przyjmij nasze pokorne przyznanie
się do przewinień, które obciążają
nasze sumienia, i podźwignij nas w
swoim miłosierdziu” (Mszał Rzymski,
III Niedziela Wielkiego Postu).
Następnie jesteśmy zanurzeni w
wielkiej modlitwie eucharystycznej z
prefacją, która głosi: „W swoim
miłosierdziu tak świat umiłowałeś,
że zesłałeś nam jako Odkupiciela
Twojego Syna. On stał się podobny
do nas we wszystkim oprócz
grzechu” (tamże, VII Niedziela



Okresu Zwykłego). Czwarta Modlitwa
eucharystyczna jest także hymnem
na cześć miłosierdzia Bożego: „W
miłosierdziu swoim pospieszyłeś z
pomocą wszystkim ludziom, by
Ciebie szukali i znaleźli”. „Prosimy
Cię, zmiłuj się nad nami
wszystkimi” (tamże, II Modlitwa
Eucharystyczna), to nagląca prośba,
jaką wypowiada kapłan w modlitwie
eucharystycznej, aby błagać o
uczestnictwo w życiu wiecznym. Po
Modlitwie Pańskiej kapłan
kontynuuje modlitwę: „wspomóż nas
w swoim miłosierdziu”, prosząc o
pokój i wyzwolenie od grzechu. A
przed znakiem pokoju,
wymienianym jako wyraz braterstwa
i wzajemnej miłości w świetle
otrzymanego przebaczenia, modli się
znowu: „nie zważaj na grzechy
nasze, lecz na wiarę swojego
Kościoła”(tamże, obrzędy Komunii).
Poprzez te słowa, z pokorną ufnością
prosimy o dar jedności i pokoju dla
Świętej Matki Kościoła. Celebracja



miłosierdzia osiąga swój szczyt w
Ofierze Eucharystycznej, pamiątce
paschalnego misterium Chrystusa, z
którego wypływa zbawienie dla
każdego człowieka, dla historii i dla
całego świata. Krótko mówiąc, każdy
moment celebracji eucharystycznej
odwołuje się do Bożego miłosierdzia.

W całym życiu sakramentalnym
otrzymujemy miłosierdzie w
obfitości. Nie bez znaczenia jest fakt,
że Kościół chciał wyraźne odwołać
się do miłosierdzia w formule dwóch
sakramentów, nazywanych
sakramentami „uzdrowienia”, to
znaczy: pojednania i namaszczenia
chorych. Formuła rozgrzeszenia
mówi: „Bóg, Ojciec miłosierdzia,
który pojednał świat ze sobą przez
śmierć i zmartwychwstanie swojego
Syna i zesłał Ducha Świętego na
odpuszczenie grzechów, niech ci
udzieli przebaczenia i pokoju przez
posługę Kościoła” (Obrzędy pokuty,
n. 46), zaś w formule namaszczenia



mówi się: „Przez to święte
namaszczenie niech Pan w swoim
nieskończonym miłosierdziu
wspomoże ciebie łaską Ducha
Świętego”(Sakramenty chorych,
obrzędy i duszpasterstwo, n. 99).
Zatem w modlitwie Kościoła
odniesienie do miłosierdzia nie jest
jedynie pouczeniem, ale jest wysoce
performatywne/sprawcze/skuteczne,
to znaczy, że gdy wypowiadamy je z
wiarą, jest nam ono udzielane. Kiedy
je wyznajemy jako żywe i realne,
rzeczywiście nas przemienia. Jest to
zasadnicza treść naszej wiary, którą
musimy zachować w całej swej
oryginalności: przed objawieniem o
grzechu mamy objawienie miłości, z
jaką Bóg stworzył świat i ludzi.
Miłość jest pierwszym aktem,
poprzez który Bóg daje siebie poznać
i wychodzi nam na spotkanie. Niech
zatem nasze serce będzie otwarte na
ufność, że jesteśmy miłowani przez
Boga. Jego miłość zawsze nas
uprzedza, towarzyszy nam i



pozostaje przy nas, pomimo naszego
grzechu.

6. W tym kontekście nabiera
szczególnego znaczenia również
słuchanie Słowa Bożego. W każdą
niedzielę Słowo Boże jest głoszone
we wspólnocie chrześcijańskiej, aby
dzień Pański był rozjaśniony
światłem, które promieniuje z
tajemnicy paschalnej (por. SOBÓR
WATYKAŃSKI II, Konstytucja
Sacrosanctum Concilium, 106). W
celebracji eucharystycznej możemy
być świadkami prawdziwego dialogu
między Bogiem a Jego ludem. W
proklamacji czytań biblijnych
ponownie bowiem przebywamy
historię naszego zbawienia poprzez
nieustanne dzieło miłosierdzia, które
zostało ogłoszone. Bóg także dziś z
nami rozmawia jak z przyjaciółmi,
„przestaje z nami” (SOBÓR
WATYKAŃSKI II, Konstytucja
dogmatyczna, Dei verbum, 2), aby
nam towarzyszyć i ukazać nam



drogę życia. Jego Słowo staje się
wyrazicielem naszych potrzeb i trosk
oraz owocną odpowiedzią, abyśmy
mogli konkretnie doświadczyć Jego
bliskości. Jak ważna staje się homilia,
w której „prawda idzie w parze z
pięknem i dobrem” (Adhort. ap.
Evangelii gaudium, 142), wywołując
drżenie serca wierzących w obliczu
wspaniałości miłosierdzia! Bardzo
polecam przygotowywanie homilii i
troskę o kaznodziejstwo. Będzie ono
tym bardziej owocne, im bardziej
kapłan doświadczy na sobie
miłosiernej dobroci Pana.
Przekazywanie pewności, że Bóg nas
kocha, nie jest ćwiczeniem
retorycznym, ale warunkiem
wiarygodności samego kapłaństwa.
Życie miłosierdziem jest zatem
najlepszą drogą, by stało się ono
prawdziwym głoszeniem pocieszenia
i nawrócenia w życiu
duszpasterskim. Homilia, podobnie
jak katecheza, muszą być zawsze



wspierane tym pulsującym sercem
życia chrześcijańskiego.

7. Biblia jest wspaniałą relacją
opowiadającą o cudach miłosierdzia
Bożego. Każda karta przepojona jest
miłością Ojca, który od stworzenia
chciał odcisnąć we wszechświecie
znaki swojej miłości. Duch Święty,
przez słowa proroków i pisma
mądrościowe, ukształtował historię
Izraela we wdzięczności za czułość i
bliskość Boga, pomimo niewierności
ludu. Życie Jezusa i Jego nauczanie w
decydujący sposób naznaczyły
historię wspólnoty chrześcijańskiej,
która zrozumiała, że na podstawie
nakazu Chrystusa, jej misją jest być
stałym narzędziem Jego miłosierdzia
i przebaczenia (J 20,23). Poprzez
Pismo Święte, ożywiane wiarą
Kościoła, Pan nadal mówi do swojej
Oblubienicy i wskazuje jej drogi do
przebycia, aby Ewangelia zbawienia
dotarła do wszystkich. Jest moim
gorącym pragnieniem, aby Słowo



Boże było coraz bardziej czczone,
znane i upowszechnione, aby
poprzez nie można było lepiej
zrozumieć tajemnicę miłości, która
wypływa z tego źródła miłosierdzia.
Przypomina o tym wyraźnie Apostoł:
„Wszelkie Pismo od Boga natchnione
[jest] i pożyteczne do nauczania, do
przekonywania, do poprawiania, do
kształcenia w sprawiedliwości” (2 Tm
3,16).

Byłoby właściwe, aby każda
wspólnota w jedną niedzielę roku
liturgicznego mogła ponowić
zaangażowanie w
rozpowszechnianie, poznanie i
pogłębioną znajomość Pisma
Świętego: jedna niedziela w całości
poświęcona Słowu Bożemu, aby
zrozumieć niewyczerpalne bogactwo
pochodzące z tego nieustannego
dialogu między Bogiem a jego ludem.
Niech nie zabraknie kreatywności,
aby wzbogacić to wydarzenie
inicjatywami, które zachęcają



wierzących, by byli żywymi
narzędziami rozpowszechniania
Słowa. Z pewnością wśród tych
inicjatyw znajduje się szersze
upowszechnienie lectio divina, aby w
modlitewnej lekturze świętego tekstu
życie duchowe znalazło wsparcie i
rozwój. Lectio divina na tematy
miłosierdzia pozwoli namacalnie
przekonać się, jak bardzo płodny jest
święty tekst, czytany w świetle całej
tradycji duchowej Kościoła, co musi
skutkować konkretnymi czynami i
dziełami miłosierdzia (por.
BENEDYKT XVI, Adhort. ap. Verbum
Domini, 86-87).

8. Celebracja miłosierdzia odbywa się
w sposób zupełnie szczególny w
Sakramencie Pojednania.
Odczuwamy wtedy uścisk Ojca, który
wychodzi nam na spotkanie, aby
przywrócić nam łaskę bycia na nowo
Jego dziećmi. Jesteśmy grzesznikami
i niesiemy ze sobą ciężar
sprzeczności między tym, co



chcielibyśmy uczynić, a tym, co
rzeczywiście czynimy (por. Rz
7,14-21). Jednakże łaska zawsze nas
poprzedza i przybiera oblicze
miłosierdzia, które staje się
skuteczne w pojednaniu i
przebaczeniu. Bóg sprawia, że
rozumiemy Jego ogromną miłość
właśnie w obliczu naszej grzeszności.
Łaska jest silniejsza i przewyższa
wszelkie możliwe opory, bo miłość
wszystko zwycięża (por. 1 Kor 13,7).

W Sakramencie Przebaczenia Bóg
ukazuje drogę nawrócenia do Niego i
zachęca do ponownego
doświadczenia Jego bliskości. Jest to
przebaczenie, które można zyskać
przede wszystkim zaczynając żyć
miłością. Przypomina o tym także
apostoł Piotr, gdy pisze, że „miłość
zakrywa wiele grzechów” (1 P 4,8).
Tylko Bóg przebacza grzechy, ale
żąda również od nas, byśmy byli
gotowi do przebaczenia ich innym,
tak jak On przebacza je nam:



„Przebacz nam nasze winy, jak i my
przebaczamy tym, którzy przeciw
nam zawinili” (Mt 6,12). Jakie to
smutne, gdy pozostajemy zamknięci
w sobie i nie jesteśmy zdolni do
wybaczenia! Przeważa uraza, złość,
zemsta, czyniąc życie nieszczęśliwym
i niwecząc radosne zaangażowanie
na rzecz miłosierdzia.

9. Doświadczeniem łaski, jakie
przeżył Kościół z taką skutecznością
w Roku Jubileuszowym, była z
pewnością posługa misjonarzy
miłosierdzia. Ich praca
duszpasterska miała na celu jasne
ukazanie, że Bóg nie stawia żadnej
granicy tym, którzy szukają Go ze
skruszonym sercem, bo wychodzi
wszystkim na spotkanie jako Ojciec.
Otrzymałem wiele świadectw radości
z powodu ponownego spotkania z
Panem w sakramencie spowiedzi.
Nie traćmy szansy przeżywania
wiary także jako doświadczenia
pojednania. „Pojednajcie się z



Bogiem” (2 Kor 5,20), to zachęta, jaką
także dziś Apostoł kieruje do każdego
wierzącego, aby odkrył potęgę
miłości, która czyni „nowym
stworzeniem” (2 Kor 5,17).

Wyrażam moją wdzięczność
każdemu misjonarzowi miłosierdzia
za tę cenną posługę ofiarowaną po
to, aby uczynić skuteczną łaskę
przebaczenia. Jednakże ta
nadzwyczajna posługa nie kończy się
wraz z zamknięciem Drzwi Świętych.
Pragnę bowiem, aby jeszcze trwała,
aż do odwołania, jako konkretny
znak, że łaska Jubileuszu nadal w
różnych częściach świata jest żywa i
skuteczna. Opiekę nad misjonarzami
miłosierdzia w tym okresie
sprawować będzie Papieska Rada ds.
Krzewienia Nowej Ewangelizacji jako
znak bezpośredniego wyrazu mojej
troski i bliskości oraz znalezienie
najbardziej odpowiednich form
wypełniania tej cennej posługi.



10. Ponawiam zachętę do kapłanów,
aby z wielką starannością
przygotowywali się do posługi
spowiedzi, która jest prawdziwą
misją kapłańską. Szczerze wam
dziękuję za waszą służbę i proszę,
byście byli otwartymi na wszystkich;
świadkami ojcowskiej czułości, mimo
powagi grzechu; gorliwymi w
pomaganiu w refleksji nad
popełnionym złem; jasnymi w
przedstawianiu zasad moralnych;
gotowymi do towarzyszenia
wiernym w procesie pokutnym,
cierpliwie dotrzymując im kroku;
dalekowzrocznymi w rozeznawaniu
każdego poszczególnego przypadku;
szczodrymi w udzielaniu Bożego
przebaczenia. Podobnie jak Jezus w
obliczu kobiety cudzołożnej
postanowił milczeć, aby ocalić ją od
kary śmierci, tak i kapłan w
konfesjonale niech będzie
wielkoduszny sercem, wiedząc, że
każdy penitent przypomina mu o



jego osobistej kondycji: grzesznika,
ale szafarza miłosierdzia.

11. Chciałbym, abyśmy wszyscy
rozważyli słowa Apostoła, napisane
pod koniec jego życia, kiedy
wyznawał Tymoteuszowi, że jest
pierwszym z grzeszników, dostąpił
jednak miłosierdzia (por. 1 Tm 1,16).
Jego słowa mają nieodpartą siłę,
prowokującą także i nas do
zastanowienia się nad naszym
życiem i dostrzegania działania
miłosierdzia Bożego w zmienianiu,
nawracaniu i przekształcaniu
naszego serca: „Dzięki składam
Temu, który mię przyoblekł mocą,
Chrystusowi Jezusowi, naszemu
Panu, że uznał mnie za godnego
wiary, skoro przeznaczył do posługi
mnie, ongiś bluźniercę, prześladowcę
i oszczercę. Dostąpiłem jednak
miłosierdzia” (1 Tm 1,12-13).

Przywołujmy zatem z nieustannie
nową pasją duszpasterską słowa



Apostoła: „Bóg pojednał nas z sobą
przez Chrystusa i zlecił nam posługę
jednania” (2 Kor 5,18). My sami jako
pierwsi otrzymaliśmy przebaczenie z
myślą o tej posłudze; staliśmy się
osobiście świadkami powszechności
przebaczenia. Nie ma takiego prawa
czy przykazania, które mogłoby
przeszkodzić Bogu we wzięciu
ponownie w ramiona syna, który
powraca do Niego, uznając swój błąd,
ale i postanawiając, że zaczyna od
nowa. Zatrzymanie się jedynie na
prawie byłoby równoznaczne ze
zniweczeniem wiary i Bożego
miłosierdzia. Prawo, którego celem
jest miłość (por. 1 Tm1,5), ma
wartość propedeutyczną (por. Gal
3,24). Jednakże chrześcijanin jest
powołany do życia nowością
Ewangelii, prawem „Ducha, który
daje życie w Chrystusie Jezusie” (Rz
8,2). W najbardziej nawet
skomplikowanych przypadkach, gdy
mamy pokusę, by dać pierwszeństwo
sprawiedliwości, wywodzącej się



jedynie z norm, trzeba wierzyć w
moc, która wypływa z łaski Bożej.

My spowiednicy mamy
doświadczenie wielu nawróceń,
które dokonują się na naszych
oczach. Odczuwajmy zatem
odpowiedzialność za gesty i słowa,
które mogą dotrzeć do głębi serca
penitenta, aby odkrył bliskość i
czułość przebaczającego Ojca. Nie
niweczmy tych chwil zachowaniami,
które mogłyby być sprzeczne z
doświadczeniem upragnionego
miłosierdzia. Pomagajmy raczej w
rozjaśnieniu przestrzeni osobistego
sumienia nieskończoną miłością
Boga (1 J 3,20).

Sakrament Pojednania musi
ponownie odnaleźć swoje centralne
miejsce w życiu chrześcijańskim.
Dlatego potrzebni są kapłani, którzy
poświęcają swoje życie „posłudze
jednania” (2 Kor 5,18), tak aby
wszyscy mieli możliwość



doświadczenia wyzwalającej mocy
przebaczenia, jako że nikomu
szczerze skruszonemu nie zabrania
się dostępu do miłości Ojca, który
czeka jego powrotu.

Sprzyjającą okazją może być
przeprowadzanie inicjatywy „24
godziny dla Pana” przed czwartą
niedzielą Wielkiego Postu, która jest
już dobrze przyjmowana w
diecezjach i jest przekonującym
zaproszeniem duszpasterskim do
głębokiego przeżycia sakramentu
spowiedzi.

12. Z powodu tego wymagania, aby
żadna przeszkoda nie stała pomiędzy
prośbą o pojednanie a Bożym
przebaczeniem, udzielam od tej pory
wszystkim kapłanom, na mocy ich
posługi, władzy rozgrzeszania osób,
które popełniły grzech aborcji. To,
czego udzieliłem w sposób
ograniczony na okres jubileuszu
(por. List, na mocy którego udziela



się odpustu z okazji Jubileuszu
Miłosierdzia, 1 września 2015)
zostaje obecnie przedłużone w
czasie, niezależnie od jakichkolwiek
przeciwnych rozporządzeń.
Chciałbym podkreślić z całą mocą, że
aborcja jest grzechem ciężkim,
ponieważ kładzie kres niewinnemu
życiu. Jednakże z równą siłą mogę i
muszę stwierdzić, że nie ma żadnego
grzechu, którego nie mogłoby objąć i
zniszczyć Boże miłosierdzie, gdy
znajduje serce skruszone, które prosi
o pojednanie się z Ojcem. Niech więc
każdy kapłan stanie się
przewodnikiem, wsparciem i
pociechą, towarzysząc penitentom
na tej drodze specjalnego
pojednania.

W Roku Jubileuszu zgodziłem się,
aby wierni z różnych powodów
uczęszczający do kościołów, w
których odprawiają kapłani Bractwa
Świętego Piusa X, mogli ważnie i
zgodnie z prawem otrzymać



sakramentalne odpuszczenie
grzechów (por. tamże). Dla
duszpasterskiego dobra tych
wiernych i ufając w dobrą wolę ich
kapłanów, aby można było odzyskać,
z Bożą pomocą, pełną jedność w
Kościele katolickim, mocą mojej
własnej decyzji postanawiam
przedłużyć tę możliwość poza okres
jubileuszowy, aż do wydania nowych
postanowień w tej sprawie, aby
nikomu nigdy nie zabrakło
sakramentalnego znaku pojednania
poprzez przebaczenie Kościoła.

13. Miłosierdzie ma również oblicze
pocieszenia. „Pocieszcie, pocieszcie
mój lud!” (Iz 40,1), to serdeczne
słowa, jakie prorok pozwala usłyszeć
także dzisiaj, aby do tych, którzy
cierpią i są pogrążeni w bólu mogły
dotrzeć słowa nadziei. Nigdy nie
pozwólmy się okraść z nadziei
płynącej z wiary w
zmartwychwstałego Pana. To
prawda, że często jesteśmy



wystawieni na ciężką próbę, ale
nigdy nie może zabraknąć pewności,
że Pan nas kocha. Jego miłosierdzie
wyraża się także w bliskości, czułości
i wsparciu, które wielu braci i sióstr
może zaoferować, kiedy przychodzą
dni smutku i nieszczęścia. Ocieranie
łez to konkretne działania,
przełamujące krąg samotności, w
którym często jesteśmy zamknięci.

Wszyscy potrzebujemy pocieszenia,
ponieważ nikt nie jest wolny od
cierpienia, bólu i niezrozumienia. Ile
bólu może spowodować gorzkie
słowo będące owocem wrogości,
zazdrości i złości! Ile cierpienia
wywołuje doświadczenie zdrady,
przemocy i opuszczenia; ileż goryczy
w obliczu śmierci osób bliskich!
Jednak Bóg nigdy nie jest daleko, gdy
przeżywamy te tragedie. Słowo
dodające otuchy, uścisk sprawiający,
że czujesz się zrozumiany, czułość
pozwalająca dostrzec miłość,
modlitwa, pozwalająca być



silniejszym… – wszystko to jest
wyrazem bliskości Boga poprzez
pocieszenie ze strony braci.

Czasami także wielką pomocą może
być milczenie; bo nieraz brakuje
słów, aby odpowiedzieć na pytania
osób cierpiących. Jednakże brak
słowa można zastąpić współczuciem
kogoś, kto jest obecny, bliski, kocha i
wyciąga rękę. To nieprawda, że
milczenie jest aktem poddania się,
wręcz przeciwnie, jest to chwila siły i
miłości. Również milczenie należy do
naszego języka pocieszenia,
ponieważ zamienia się w praktyczne
dzieło dzielenia się i uczestnictwa w
cierpieniu brata.

14. W szczególnym czasie, takim jak
nasz, który pośród wielu kryzysów
jest również świadkiem kryzysu
rodziny, jest ważne, by do naszych
rodzin dotarło słowo pocieszającej
siły. Dar małżeństwa jest wielkim
powołaniem, na które trzeba, dzięki



łasce Chrystusa, odpowiedzieć
miłością wielkoduszną, wierną i
cierpliwą. Piękno rodziny trwa
niezmiennie, pomimo wielu
ciemności i propozycji
alternatywnych: „Radość miłości
przeżywana w rodzinach jest także
radością Kościoła” (Adhort. ap.
Amoris laetitia, 1). Droga życia, która
prowadzi mężczyznę i kobietę do
spotkania, zakochania się i
przyrzeczenia sobie przed Bogiem
wierności na zawsze, jest często
przerywana cierpieniem, zdradą i
samotnością. Radość z powodu daru
dzieci nie jest wolna od obaw
rodziców o ich rozwój i edukację, o
przyszłość godną tego, by ją
aktywnie przeżyć.

Łaska sakramentu małżeństwa nie
tylko wzmacnia rodzinę, aby była
uprzywilejowanym miejscem, w
którym można żyć miłosierdziem,
lecz zobowiązuje wspólnotę
chrześcijańską i całą działalność



duszpasterską do tego, by wyraźniej
ukazywały wielką wartość
konstruktywną rodziny. Jednakże ten
Rok Jubileuszowy nie może sprawić,
że stracimy z pola widzenia
złożoność obecnej sytuacji rodzin.
Doświadczenie miłosierdzia czyni
nas zdolnymi do spoglądania na
wszystkie ludzkie trudności w
postawie miłości Boga, który
niestrudzenie akceptuje i towarzyszy
(por. tamże, 291-300).

Nie możemy zapominać, że każdy
niesie ze sobą bogactwo i ciężar
własnej historii, która odróżnia go od
innej osoby. Nasze życie, z jego
radościami i smutkami, jest czymś
wyjątkowym i niepowtarzalnym,
upływającym pod miłosiernym
spojrzeniem Boga. Wymaga to
przede wszystkim ze strony kapłana,
uważnego, głębokiego i
dalekowzrocznego rozeznania
duchowego, aby każdy – nikogo nie
wykluczając, w każdej sytuacji



życiowej – mógł się poczuć
konkretnie przyjęty przez Boga, mógł
aktywnie uczestniczyć w życiu
wspólnoty i być włączonym do tego
Ludu Bożego, który niestrudzenie
podąża ku pełni królestwa Bożego,
królestwa sprawiedliwości, miłości,
przebaczenia i miłosierdzia.

15. Szczególne znaczenie ma chwila
śmierci. Kościół zawsze przeżywał to
dramatyczne przejście w świetle
zmartwychwstania Jezusa Chrystusa,
który otworzył drogę dla pewności
przyszłego życia. Musimy podjąć
wielkie wyzwanie, zwłaszcza we
współczesnej kulturze, która często
ma skłonność do banalizowania
śmierci do tego stopnia, że staje się
ona zwykłą fikcją, lub do ukrywania
jej. Ze śmiercią trzeba się natomiast
zmierzyć i przygotować do niej jako
do przejścia bolesnego i
nieuniknionego, ale pełnego sensu:
tego ostatecznego aktu miłości wobec
osób, które opuszczamy oraz wobec



Boga, na którego spotkanie idziemy.
We wszystkich religiach chwili
śmierci, podobnie jak narodzinom,
towarzyszy obecność religijna.
Przeżywamy doświadczenie
pogrzebu jako pełną nadziei
modlitwę za duszę zmarłego i
dawanie pocieszenia tym, którzy
cierpią z powodu rozłąki z ukochaną
osobą.

Jestem przekonany, że w działaniu
duszpasterskim ożywianym żywą
wiarą musimy pozwolić namacalnie
odczuć, jak bardzo znaki liturgiczne i
nasze modlitwy są wyrazem
miłosierdzia Pana. To On sam daje
słowa nadziei, bo nic i nikt nie może
nas oddzielić od Jego miłości (por. Rz
8,35). Dzielenie tego momentu przez
kapłana jest ważnym
towarzyszeniem, ponieważ pozwala
przeżywać bliskość wspólnoty
chrześcijańskiej w chwili słabości,
samotności, niepewności i płaczu.



16. Jubileusz dobiega końca i
zamykają się Drzwi Święte. Jednak
drzwi miłosierdzia naszego serca są
zawsze szeroko otwarte.
Dowiedzieliśmy się, że Bóg pochyla
się nad nami (por. Oz 11,4), abyśmy i
my mogli naśladować Go, pochylając
się nad braćmi. Tęsknota wielu, aby
powrócić do domu Ojca, który czeka
na ich przybycie, jest pobudzana
również przez szczerych i
szczodrych świadków czułości Boga.
Drzwi Święte, które przeszliśmy w
tym Roku Jubileuszowym,
wprowadziły nas na drogę miłości,
do której wiernego i radosnego
przebywania jesteśmy wezwani
każdego dnia. Jest to droga
miłosierdzia, która pozwala spotkać
wielu braci i sióstr wyciągających
rękę, aby ktoś mógł ją pochwycić,
żeby iść razem.

Pragnienie bycia blisko Chrystusa
wymaga, by stać się bliźnim wobec
braci, gdyż nic nie jest bardziej miłe



Ojcu od konkretnego znaku
miłosierdzia. Miłosierdzie z samej
swej natury staje się widzialne i
namacalne w konkretnym i
dynamicznym działaniu. Gdy ktoś
raz go doświadczy w jego prawdzie,
to już się nie cofa: stale wzrasta ono i
przemienia życie. Jest to prawdziwe
nowe stworzenie, które tworzy nowe
serce, zdolne do miłości w sposób
pełny i oczyszcza oczy, aby
rozpoznały najbardziej ukryte
potrzeby. Jakże prawdziwe są słowa,
którymi modli się Kościół w Wigilię
Paschalną po przeczytaniu opisu
stworzenia: „Boże, Ty w przedziwny
sposób stworzyłeś człowieka i w
jeszcze cudowniejszy sposób go
odkupiłeś” (Mszał Rzymski, Wigilia
Paschalna, modlitwa po pierwszym
czytaniu).

Miłosierdzie odnawia i dokonuje
odkupienia, ponieważ jest to
spotkanie dwóch serc: serca Bożego,
które wychodzi na spotkanie serca



człowieka. To drugie się rozpala, a to
pierwsze je uzdrawia: serce z
kamienia przekształca się w serce z
ciała (por. Ez 36,26), zdolne do
kochania pomimo swego grzechu.
Tutaj człowiek dostrzega, że jest
naprawdę „nowym
stworzeniem” (por. Ga 6,15): jestem
kochany, więc jestem; otrzymałem
przebaczenie, a więc odradzam się
do nowego życia; doświadczyłem
miłosierdzia, a zatem staję się
narzędziem miłosierdzia.

17. W czasie Roku Świętego,
szczególnie w „piątki miłosierdzia”,
mogłem namacalnie przekonać się,
jak wiele jest w świecie dobra. Często
nie jest ono znane, ponieważ
dokonuje się codziennie w sposób
dyskretny i cichy. Nawet jeśli się o
nich nie informuje, to jednak istnieje
wiele konkretnych znaków dobroci i
czułości wobec najmniejszych i
najbardziej bezbronnych,
najbardziej samotnych i



opuszczonych. Naprawdę istnieją
bohaterowie miłości, którzy
sprawiają, że ubogim i
nieszczęśliwym nie brakuje
solidarności. Dziękujemy Panu za te
cenne dary, które zachęcają do
odkrywania radości stawania się
bliźnim w obliczu słabości
zranionego rodzaju ludzkiego. Myślę
z wdzięcznością o wielu
wolontariuszach, którzy codziennie
oddają swój czas, aby swoim
poświęceniem ukazać obecność i
bliskość Boga. Ich służba jest
prawdziwym dziełem miłosierdzia,
które pomaga wielu ludziom zbliżyć
się do Kościoła.

18. Nadszedł czas, aby zrobić miejsce
wyobraźni miłosierdzia, aby
stworzyć wiele nowych dzieł
będących owocem łaski. Kościół
potrzebuje dziś opowiedzenia tych
„wielu innych znaków”, które Jezus
uczynił, a których „nie zapisano” (J
20,30), aby były wymownym



wyrazem owocności miłości
Chrystusa i wspólnoty, która Nim
żyje. Minęło już ponad dwa tysiące
lat, ale dzieła miłosierdzia nadal
uwidaczniają dobroć Boga.

Także dzisiaj całe populacje cierpią z
powodu głodu i pragnienia, a ile
niepokoju budzą obrazy dzieci, które
nie mają nic do jedzenia. Rzesze
ludzi nadal migrują z jednego kraju
do drugiego w poszukiwaniu
pożywienia, pracy, domu i pokoju.
Choroba, w różnych formach, jest
nieustannym powodem cierpienia,
wymagającym pomocy, pocieszenia i
wsparcia. Więzienia są miejscami, w
których często do kary ograniczenia
wolności dochodzą nieraz poważne
niedogodności z powodu nieludzkich
warunków życia. Nadal bardzo
rozpowszechniony jest
analfabetyzm, który uniemożliwia
dzieciom kształcenie się, narażając je
na nowe formy niewolnictwa.
Kultura skrajnego indywidualizmu,



zwłaszcza na Zachodzie, prowadzi do
utraty poczucia solidarności i
odpowiedzialności za innych. Sam
Bóg pozostaje dla wielu obcy, a to
stanowi największą biedę i
największą przeszkodę w uznaniu
nienaruszalnej godności ludzkiego
życia.

Reasumując, uczynki miłosierdzia
względem ciała i względem duszy
stanowią po dziś dzień sprawdzian
wielkiego i pozytywnego wpływu
miłosierdzia jako wartości
społecznej. Pobudza ono bowiem do
zakasania rękawów, aby przywrócić
godność milionom ludzi, którzy są
naszymi braćmi i siostrami
powołanymi wraz z nami, by
budować „miasto godne
zaufania” (Enc. Lumen fidei, 50).

19. W trakcie tego Roku Świętego
uczyniono wiele konkretnych
znaków miłosierdzia. Wspólnoty,
rodziny i poszczególni wierni odkryli



na nowo radość dzielenia się i piękno
solidarności. To jednak nie
wystarczy. Świat nadal rodzi nowe
formy ubóstwa duchowego i
materialnego, które podważają
godność osoby. Dlatego właśnie
Kościół musi być zawsze czujny i
gotowy do odkrywania nowych
uczynków miłosierdzia i wypełniania
ich z wielkodusznością i
entuzjazmem.

Dołóżmy zatem wszelkich starań, aby
nadać konkretną postać miłości a
jednocześnie pomysłowość dziełom
miłosierdzia. Posiada ono działanie
integrujące, dlatego ma tendencję do
rozprzestrzeniania się lotem
błyskawicy i nie zna granic. Właśnie
w tym sensie jesteśmy wezwani do
nadania nowego oblicza uczynkom
miłosierdzia, które znamy od
zawsze. Miłosierdzie bowiem jest
nadmiarem; zawsze idzie dalej, jest
twórcze. Jest jak zaczyn, który
zakwasza ciasto (por. Mt 13,33), jak



ziarnko gorczycy, które staje się
drzewem (por. Łk 13,19).

Wystarczy pomyśleć na przykład o
uczynku miłosierdzia wobec ciała:
nagich przyodziać (Mt
25,36.38.43.44). Prowadzi nas ono do
początków, do ogrodu Eden, kiedy
Adam i Ewa odkryli, że są nadzy i,
czując że zbliża się Pan, byli
zawstydzeni i ukryli się (por.
Rdz3,7-8). Wiemy, że Pan ich ukarał;
a jednak „sporządził dla mężczyzny i
dla jego żony odzienie ze skór i
przyodział ich” (Rdz 3,21). Wstyd
został przezwyciężony a godność
przywrócona.

Skierujmy nasz wzrok także na
Jezusa na Golgocie. Syn Boży na
krzyżu jest nagi; o Jego tunikę
rzucono los i została zabrana przez
żołnierzy (J 19,23-24); On nie ma już
nic. Na krzyżu w sposób skrajny
ujawnia się dzielenie się Jezusa z
tymi, którzy utracili godność, gdyż



zostali pozbawieni tego, co
konieczne. Tak, jak Kościół jest
powołany, aby być „tuniką
Chrystusa” (por. św. CYPRIAN, O
jedności Kościoła, 7), żeby przyodziać
swojego Pana, tak też jest
zobowiązany do solidarności z
nagimi ziemi, aby odzyskali godność,
z której zostali ogołoceni. Dlatego
słowa: „Byłem nagi, a przyodzialiście
Mnie” (Mt 25,36) zobowiązują do
nieodwracania wzroku od nowych
form ubóstwa i marginalizacji, które
uniemożliwiają ludziom godne życie.

Brak pracy i nieotrzymywanie
godziwej pensji; niemożliwość
posiadania mieszkania czy ziemi, na
której można by zamieszkać;
doznawanie dyskryminacji z powodu
swojej wiary, rasy, statusu
społecznego… – te i wiele innych
sytuacji wymierzonych jest w
godność osoby, na które miłosierne
działania chrześcijan odpowiadają
przede wszystkim przez czujność i



solidarność. Jakże wiele jest dziś
sytuacji, w których możemy
przywrócić ludziom godność i
pozwolić im na ludzkie życie!
Wystarczy pomyśleć o tak wielu
dzieciach, które doznają różnego
rodzaju przemocy ograbiającej ich z
radości życia. Ich smutne i zagubione
twarze są trwale obecne w moich
myślach. Domagają się naszej
pomocy w wyzwoleniu z niewoli
współczesnego świata. Te dzieci są
jutrzejszą młodzieżą. Jak je
przygotowujemy do godnego i
odpowiedzialnego życia? Z jaką
nadzieją mogą stawić czoło swojej
teraźniejszości i przyszłości?

Społeczny charakter miłosierdzia
wymaga, aby nie pozostawać
biernymi i odpędzić obojętność i
hipokryzję, aby plany i projekty nie
pozostały martwą literą. Duch Święty
pomoże nam być zawsze gotowymi
do skutecznego i bezinteresownego
wniesienia naszego wkładu, aby



sprawiedliwość i godne życie nie
pozostawały okolicznościowymi
słowami, ale były konkretnym
zaangażowaniem osób, które chcą
być świadkami obecności królestwa
Bożego.

20. Jesteśmy powołani, aby rozwijać
kulturę miłosierdzia w oparciu o
odkrycie spotkania z innymi: kulturę,
w której nikt nie patrzy na innych
obojętnie lub odwraca wzrok, gdy
widzi cierpienie innych. Uczynki
miłosierdzia są „rękodziełem”: żaden
z nich nie jest taki sam jak inny;
nasze ręce mogą je kształtować na
tysiąc sposobów i chociaż inspiruje je
jeden Bóg i jest jedna „materia”, z
której są wykonane, czyli samo
miłosierdzie, to każdy nabywa
odrębną formę.

Uczynki miłosierdzia dotyczą w
istocie całego życia człowieka.
Dlatego możemy stworzyć
prawdziwą rewolucję kulturalną,



rozpoczynając właśnie od prostoty
czynów, które mogą ogarnąć ciało i
ducha, czyli życie ludzi. Jest to
zaangażowanie, które wspólnota
chrześcijańska może uczynić
własnym, będąc świadomą, że Słowo
Pana zawsze wzywa ją do porzucenia
obojętności i indywidualizmu, w
których chcielibyśmy się zamknąć,
by prowadzić życie wygodne i
bezproblemowe. „Ubogich zawsze
macie u siebie” (J 12,8), mówi Jezus
do swoich uczniów. Nie ma
usprawiedliwienia, które mogłoby
usprawiedliwić wykręcanie się, kiedy
wiemy, że On utożsamia się z każdym
z nich.

Kultura miłosierdzia kształtuje się w
wytrwałej modlitwie, w posłusznej
otwartości na działanie Ducha
Świętego, w znajomości życia
świętych i konkretnej bliskości z
ubogimi. Jest to naglące wezwanie,
aby nie było nieporozumień co do
tego, że trzeba koniecznie się



zaangażować. Pokusę uprawiania
„teorii miłosierdzia” przezwycięża
się o tyle, o ile staje się ono
codziennym przeżywaniem
współuczestnictwa i dzielenia się. Z
drugiej strony, nigdy nie powinniśmy
zapominać słów, jakimi apostoł
Paweł po swym nawróceniu,
opowiadając o swoim spotkaniu z
Piotrem, Jakubem i Janem, podkreśla
istotny aspekt swojej misji i całego
życia chrześcijańskiego: „byleśmy
pamiętali o ubogich, co też gorliwie
starałem się czynić” (Ga 2,10). Nie
możemy zapominać o ubogich: jest to
zachęta bardziej niż kiedykolwiek
aktualna, która narzuca się swoją
ewangeliczną oczywistością.

21. Doświadczenie Jubileuszu
odciska w nas słowa apostoła Piotra:
„wy, którzyście kiedyś nie dostąpili
miłosierdzia, […] teraz doznaliście
owego miłosierdzia” (1 P 2,10). Nie
zachowujemy zazdrośnie dla siebie
tego, co otrzymaliśmy; potrafimy się



tym dzielić z cierpiącymi braćmi, aby
podtrzymywała ich moc miłosierdzia
Ojca. Niech nasze wspólnoty
otwierają się na docieranie do osób
mieszkających na ich terenie, aby do
wszystkich trafiła czułość Boga
poprzez świadectwo wierzących.

Jest to czas miłosierdzia. Każdy dzień
naszej pielgrzymki naznaczony jest
obecnością Boga, który prowadzi
nasze kroki mocą łaski, którą Duch
Święty wzbudza w sercu, aby je
ukształtować i uczynić zdolnym do
kochania. Jest to czas miłosierdzia
dla wszystkich i dla każdego, aby nikt
nie mógł myśleć, że nie dla niego jest
bliskość Boga i moc Jego czułości. Jest
to czas miłosierdzia dla osób słabych
i bezbronnych, oddalonych i
samotnych, aby mogły natrafić na
obecność braci i sióstr, którzy wesprą
ich w potrzebie. Jest to czas
miłosierdzia dla ubogich, aby odczuli
na sobie pełne szacunku i uważne
spojrzenie osób, które



przezwyciężywszy obojętność,
odkrywają to, co w życiu istotne. Jest
to czas miłosierdzia dla każdego
grzesznika, aby niestrudzenie prosił
o przebaczenie i poczuł rękę Ojca,
który zawsze wita i przytula do
siebie.

W świetle „Jubileuszu osób
wykluczonych społecznie”, kiedy we
wszystkich katedrach i sanktuariach
na świecie zamykane były Drzwi
Miłosierdzia, zdałem sobie sprawę,
że jako dalszy konkretny znak tego
Nadzwyczajnego Roku Świętego
powinniśmy obchodzić w całym
Kościele, z okazji XXXIII Niedzieli
Zwykłej, Światowy Dzień Ubogich.
Będzie to najbardziej godne
przygotowanie do przeżycia
uroczystości naszego Pana Jezusa
Chrystusa, Króla Wszechświata,
który utożsamiał się z maluczkimi i
ubogimi, a osądzi nas z uczynków
miłosierdzia (por. Mt 25,31-46).
Będzie to dzień, który pomoże



wspólnotom i każdemu
ochrzczonemu w refleksji nad tym,
że ubóstwo znajduje się w samym
centrum Ewangelii oraz nad faktem,
że dopóki Łazarz leży u drzwi
naszego domu (por. Łk16,19-21), nie
może być sprawiedliwości ani też
pokoju społecznego. Ten dzień
będzie również autentyczną formą
nowej ewangelizacji (por. Mt 11,5),
przy pomocy której trzeba odnowić
oblicze Kościoła w jego odwiecznym
dziele nawrócenia duszpasterskiego,
aby być świadkiem miłosierdzia.

22. Spoglądają na nas zawsze
miłosierne oczy Najświętszej Matki
Boga. Ona jest pierwszą, która toruje
drogę i towarzyszy nam w dawaniu
świadectwa miłości. Matka
Miłosierdzia gromadzi wszystkich
pod osłoną swego płaszcza, jak często
przedstawiała Ją sztuka. Ufamy Jej
macierzyńskiej pomocy i idziemy za
Jej odwieczną wskazówką, by patrzeć



na Jezusa, który jest promiennym
obliczem Bożego miłosierdzia.

W Rzymie, u Świętego Piotra, dnia 20
listopada, w Uroczystość Chrystusa
Króla Wszechświata, w Roku
Pańskim 2016, czwartym
pontyfikatu.

FRANCISZEK

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/list-apostolski-papieza-
franciszka-misericordia-2/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-papieza-franciszka-misericordia-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-papieza-franciszka-misericordia-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-papieza-franciszka-misericordia-2/

	List Apostolski papieża Franciszka: ​"Misericordia et misera"
	Tym, którzy będą czytać ten List Apostolski –miłosierdzie i pokój


