
opusdei.org

List apostolski "In
unitate fidei"

Papież Leon XIV opublikował
List apostolski In unitate fidei
(„W jedności wiary”) z okazji
1700. rocznicy pierwszego
Soboru Powszechnego,
zwołanego w 325 roku po
Chrystusie w Nicei.

23-11-2025

1. W jedności wiary, głoszonej od
początków Kościoła, chrześcijanie są
wezwani do zgodnego
pielgrzymowania, strzegąc oraz
przekazując z miłością i radością



otrzymany dar. Wyrażone jest to w
słowach Credo: „Wierzymy w Jezusa
Chrystusa, Syna Bożego
Jednorodzonego, który dla naszego
zbawienia zstąpił z nieba”,
sformułowanych 1700 lat temu przez
Sobór Nicejski, pierwsze
ekumeniczne wydarzenie w historii
chrześcijaństwa.

Gdy przygotowuję się do odbycia
podróży apostolskiej do Turcji,
niniejszym Listem pragnę zachęcić
cały Kościół do odnowionego
zaangażowania w wyznawanie
wiary, której prawda, od wieków
stanowiąca wspólne dziedzictwo
chrześcijan, zasługuje na to, by była
wyznawana i pogłębiana w sposób
zawsze nowy i aktualny. W związku
z tym został zatwierdzony bogaty
dokument Międzynarodowej Komisji
Teologicznej: Jezus Chrystus, Syn
Boży, Zbawiciel. 1700. rocznica
Soboru Ekumenicznego w Nicei.
Odwołuję się do niego, ponieważ



oferuje on użyteczne perspektywy
dla pogłębienia znaczenia i
aktualności nie tylko teologicznej i
eklezjalnej, ale także kulturowej i
społecznej Soboru Nicejskiego.

2. „Początek Ewangelii Jezusa
Chrystusa, Syna Bożego” – tak św.
Marek tytułuje swoją Ewangelię,
podsumowując całe jej przesłanie
właśnie w znaku Bożego synostwa
Jezusa Chrystusa. Tak samo Apostoł
Paweł wie, że jest powołany do
głoszenia Ewangelii Boga o Jego
Synu, umarłym i zmartwychwstałym
dla nas (por. Rz 1, 9), który jest
ostatecznym „tak” Boga dla obietnic
proroków (por. 2 Kor 1, 19-20). W
Jezusie Chrystusie, Słowo, które było
Bogiem przed początkiem czasów i
przez które wszystko zostało
stworzone – jak głosi prolog
Ewangelii św. Jana – „stało się ciałem
i zamieszkało wśród nas” (J 1, 14). W
Nim Bóg stał się naszym bliźnim, tak
że wszystko, co czynimy każdemu z



naszych braci, czynimy także Jemu
(por. Mt 25, 40).

Jest zatem opatrznościowym
zbiegiem okoliczności, że w tym
Roku Świętym, poświęconym naszej
nadziei, którą jest Chrystus,
obchodzimy również 1700. rocznicę
pierwszego Soboru Ekumenicznego
w Nicei, który w 325 r. ogłosił
wyznanie wiary w Jezusa Chrystusa,
Syna Bożego. Jest to sedno wiary
chrześcijańskiej. Nawet dzisiaj,
podczas niedzielnej Eucharystii,
odmawiamy Symbol nicejsko-
konstantynopolitański, wyznanie
wiary jednoczące wszystkich
chrześcijan. Daje nam ono nadzieję
w trudnych czasach, w których
żyjemy – pośród wielu trosk i obaw,
zagrożeń wojną i przemocą, klęsk
żywiołowych, poważnych
niesprawiedliwości i nierówności,
głodu i nędzy, których doświadczają
miliony naszych braci i sióstr.



3. Czasy Soboru Nicejskiego były nie
mniej burzliwe. Kiedy rozpoczął się
on w 325 r., wciąż świeże były rany
po prześladowaniach chrześcijan.
Edykt tolerancyjny z Mediolanu (313
r.), wydany przez dwóch cesarzy,
Konstantyna i Licyniusza, wydawał
się zapowiadać jutrzenkę nowej
epoki pokoju. Jednak po
zagrożeniach zewnętrznych w
Kościele szybko rozgorzały spory i
konflikty.

Ariusz, prezbiter z Aleksandrii w
Egipcie, nauczał, że Jezus nie jest
prawdziwym Synem Bożym; nawet
jeśli nie jest zwykłym stworzeniem,
byłby On istotą pośrednią między
nieosiągalnie odległym Bogiem a
nami. Ponadto miałby istnieć czas, w
którym Syn „nie istniał”. Było to
zgodne z powszechnym
przekonaniem tamtej epoki i dlatego
wydawało się to możliwe do
przyjęcia.



Jednak Bóg nie opuszcza swojego
Kościoła, zawsze powołując
odważnych mężczyzn i kobiety,
świadków wiary i pasterzy, którzy
prowadzą Jego Lud i wskazują mu
ścieżkę Ewangelii. Biskup Aleksander
z Aleksandrii zdał sobie sprawę, że
nauki Ariusza nie są w żadnym razie
zgodne z Pismem Świętym. Ponieważ
Ariusz nie wykazywał się
skłonnością do pojednania,
Aleksander zwołał biskupów Egiptu i
Libii na synod, który potępił nauki
Ariusza; następnie wysłał list do
pozostałych biskupów Wschodu, aby
szczegółowo ich o tym
poinformować. Na Zachodzie
działania podjął biskup Hozjusz z
Kordoby w Hiszpanii, który już
wcześniej wykazał się gorliwą
obroną wiary podczas prześladowań
za czasów cesarza Maksymiana i
cieszył się zaufaniem Biskupa
Rzymu, Papieża Sylwestra.



Jednak również zwolennicy Ariusza
zjednoczyli się. Doprowadziło to do
jednego z największych kryzysów w
historii Kościoła pierwszego
tysiąclecia. Przyczyną polemiki nie
była bowiem kwestia drugorzędna.
Chodziło o sedno wiary
chrześcijańskiej, czyli odpowiedź na
decydujące pytanie, które Jezus zadał
uczniom w Cezarei Filipowej: „A wy
za kogo Mnie uważacie?” (Mt 16, 15).

4. W miarę jak zaogniała się
kontrowersja, cesarz Konstantyn
zdał sobie sprawę, że wraz z
jednością Kościoła zagrożona jest
również jedność Imperium. Zwołał
więc wszystkich biskupów na Sobór
Ekumeniczny, czyli powszechny, do
Nicei, aby przywrócić jedność. Synod,
zwany zgromadzeniem „318 Ojców”,
odbył się pod przewodnictwem
cesarza: liczba zebranych biskupów
była bezprecedensowa. Niektórzy z
nich nadal nosili ślady tortur, jakim
zostali poddani podczas



prześladowań. Zdecydowana
większość z nich pochodziła ze
Wschodu, a wydaje się, że tylko
pięciu było z Zachodu. Papież
Sylwester powierzył sprawę
teologicznemu autorytetowi biskupa
Hozjusza z Kordoby i wysłał dwóch
rzymskich prezbiterów.

5. Ojcowie Soboru dali świadectwo
swojej wierności Pismu Świętemu i
Tradycji apostolskiej, według tego, co
wyznawali podczas chrztu zgodnie z
poleceniem Jezusa: „Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna, i Ducha Świętego” ( Mt 28, 19).
Na Zachodzie istniały różne formuły,
między innymi tzw. Credo
Apostolskie [1]. Również na
Wschodzie funkcjonowało wiele
wyznań chrzcielnych, podobnych do
siebie pod względem struktury. Nie
był to język erudycyjny i
skomplikowany, ale raczej – jak
później stwierdzono – prosty i



zrozumiały dla rybaków znad Morza
Galilejskiego.

Na tej podstawie Credo nicejskie
rozpoczyna się wyznaniem:
„Wierzymy w jednego Boga, Ojca
wszechmogącego, Stworzyciela
wszystkich rzeczy widzialnych i
niewidzialnych” [2]. W ten sposób
Ojcowie Soboru wyrazili wiarę w
jednego i jedynego Boga. Podczas
Soboru nie było kontrowersji w tej
sprawie. Dyskutowany był natomiast
drugi artykuł, który również
posługuje się językiem Biblii, aby
wyznać wiarę w „ jednego Pana,
Jezusa Chrystusa, Syna Bożego”.
Debata była spowodowana potrzebą
odpowiedzi na pytanie podniesione
przez Ariusza, jak powinno się
rozumieć stwierdzenie „Syn Boży” i
jak można je pogodzić z biblijnym
monoteizmem. Sobór został zatem
wezwany do zdefiniowania
prawidłowego znaczenia wiary w
Jezusa jako „Syna Bożego”.



Ojcowie wyznali, że Jezus jest Synem
Bożym, ponieważ jest „ z istoty
( ousia) Ojca [...] zrodzony, a nie
stworzony, tej samej istoty
( homooúsios), co Ojciec”. Wraz z tą
definicją radykalnie odrzucono tezę
Ariusza [3]. Aby wyrazić prawdę
wiary, Sobór użył dwóch słów:
„istota” ( ousia) i
„współistotny” ( homooúsios), które
nie znajdują się w Piśmie Świętym.
W ten sposób nie chciał zastąpić
twierdzeń biblijnych filozofią grecką.
Wręcz przeciwnie, Sobór posłużył się
tymi terminami, aby jasno
potwierdzić wiarę biblijną,
odróżniając ją od hellenizującego
błędu Ariusza. Zarzut hellenizacji nie
odnosi się zatem do Ojców
Nicejskich, ale do fałszywej doktryny
Ariusza i jego zwolenników.

Patrząc pozytywnie, Ojcowie Nicejscy
chcieli pozostać wierni biblijnemu
monoteizmowi i realizmowi
wcielenia. Pragnęli podkreślić, że



jedyny, prawdziwy Bóg, nie jest dla
nas nieosiągalnie odległy, ale – wręcz
przeciwnie – zbliżył się do nas i
wyszedł nam naprzeciw w Jezusie
Chrystusie.

6. Aby wyrazić swoje przesłanie za
pomocą prostego języka Biblii i
liturgii, znanego całemu Ludowi
Bożemu, Sobór wykorzystuje
niektóre sformułowania z
chrzcielnego wyznania wiary: „Bóg z
Boga, światłość ze światłości, Bóg
prawdziwy z Boga prawdziwego”.
Sobór nawiązuje następnie do
biblijnej metafory światła: „Bóg jest
światłością” (1 J 1, 5; por. J 1, 4-5). Tak
jak światło, które promieniuje i
przekazuje siebie bez końca, tak Syn
jest odbiciem (apaugasma) chwały
Boga i obrazem (character) Jego
Osoby (hipostaza) (por. Hbr 1, 3; 2
Kor 4, 4). Wcielony Syn – Jezus, jest
zatem światłością świata i życia (por.
J 8, 12). Poprzez chrzest, oczy
naszego serca zostają oświecone



(por. Ef 1, 18), abyśmy i my mogli być
światłością świata (por. Mt 5, 14).

Wreszcie Credo stwierdza, że Syn jest
„Bogiem prawdziwym z Boga
prawdziwego”. W wielu miejscach
Biblia odróżnia martwe bożki od
prawdziwego i żywego Boga.
Prawdziwy Bóg to Ten, który
przemawia i działa w historii
zbawienia: Bóg Abrahama, Izaaka i
Jakuba, który objawił się Mojżeszowi
w płonącym krzewie (por. Wj 3, 14);
Bóg, który widzi nędzę ludu, słucha
jego wołania, prowadzi go i
towarzyszy mu przez pustynię w
słupie ognia (por. Wj 13, 21);
przemawia do niego głosem grzmotu
(por. Pwt 5, 26); i ma dla niego
współczucie (por. Oz 11, 8-9).
Chrześcijanin jest zatem wezwany do
nawrócenia się od martwych bożków
do Boga żywego i prawdziwego (por.
Dz 12, 25; 1 Tes 1, 9). W tym sensie
Szymon Piotr wyznaje w Cezarei



Filipowej: „Ty jesteś Mesjasz, Syn
Boga żywego” (Mt 16, 16).

7. Credo nicejskie nie formułuje
teorii filozoficznej. Wyznaje wiarę w
Boga, który zbawił nas poprzez
Jezusa Chrystusa. Jest to Bóg żywy:
On chce, abyśmy mieli życie i mieli je
w obfitości (por. J 10, 10). Dlatego
Credo kontynuuje za pomocą słów
chrzcielnego wyznania wiary: Syn
Boży, który „dla nas ludzi i dla
naszego zbawienia zstąpił z nieba,
przyjął ciało i stał się człowiekiem,
został umęczony, trzeciego dnia
zmartwychwstał, wstąpił na niebiosa
i przyjdzie sądzić żywych i
umarłych”. To jasno pokazuje, że
chrystologiczne stwierdzenia wiary
Soboru wpisane są w historię
zbawienia między Bogiem a Jego
stworzeniami.

Św. Atanazy, który uczestniczył w
Soborze jako diakon biskupa
Aleksandra i zastąpił go na katedrze



biskupiej w Aleksandrii w Egipcie,
wielokrotnie i skutecznie podkreślał
soteriologiczny wymiar Credo
nicejskiego. Pisze bowiem, że Syn,
zstąpiwszy z nieba, „sam uczynił nas
synami dla Ojca i ubóstwił ludzi,
stając się człowiekiem. Nie był
najpierw człowiekiem, a potem stał
się Bogiem, lecz będąc Bogiem,
potem stał się człowiekiem, aby to
raczej nas uczynić bogami” [4]. Jest
to możliwe tylko wtedy, jeśli Syn jest
naprawdę Bogiem: żadna śmiertelna
istota nie może bowiem pokonać
śmierci i nas zbawić; może to uczynić
tylko Bóg. To On wyzwolił nas w
swoim Synu, który stał się
człowiekiem, abyśmy byli wolnymi
(por. Ga 5, 1).

W Credo nicejskim warto zwrócić
uwagę na czasownik descendit,
„zstąpił”. Św. Paweł opisuje ten ruch
mocnymi słowami: „[Chrystus]
ogołocił samego siebie, przyjąwszy
postać sługi, stając się podobnym do



ludzi” (Flp 2, 7). Zgodnie z tym, co
stwierdza prolog Ewangelii św. Jana:
„Słowo stało się ciałem i zamieszkało
wśród nas” (J 1, 14). Dlatego List do
Hebrajczyków uczy: „Nie takiego
bowiem mamy arcykapłana, który by
nie mógł współczuć naszym
słabościom, lecz poddanego próbie
pod każdym względem podobnie [jak
my] – z wyjątkiem grzechu” (Hbr 4,
15). Wieczorem przed śmiercią
uniżył się jak niewolnik, aby umyć
uczniom nogi (por. J 13, 1-17). A
Apostoł Tomasz dopiero wtedy, gdy
mógł dotknąć palcami rany w boku
zmartwychwstałego Pana, wyznał:
„Pan mój i Bóg mój!” (J 20, 28).

To właśnie na mocy wcielenia
spotykamy Pana w naszych
potrzebujących braciach i siostrach:
„Wszystko, co im uczyniliście,
Mnieście uczynili” (Mt 25, 40). Credo
nicejskie nie mówi nam zatem o
Bogu odległym, nieosiągalnym,
nieruchomym, spoczywającym w



sobie samym, ale o Bogu, który jest
blisko nas, który towarzyszy nam w
naszej wędrówce po drogach świata i
w najmroczniejszych zakątkach
ziemi. Jego niezmierzoność objawia
się w tym, że umniejsza się,
pozbawia swojej nieskończonej
majestatyczności, stając się naszym
bliźnim w maluczkich i ubogich. Fakt
ten rewolucjonizuje pogańskie i
filozoficzne koncepcje Boga.

Kolejne słowo z Credo nicejskiego ma
dla nas dzisiaj szczególne znaczenie.
Biblijne stwierdzenie „przyjął ciało”
zostało doprecyzowane poprzez
dodanie słowa „człowiek” po słowie
„wcielony”. Nicea dystansuje się w
ten sposób od fałszywej doktryny,
zgodnie z którą Logos przyjął jedynie
ciało jako zewnętrzną powłokę, a nie
ludzką duszę, obdarzoną rozumem i
wolną wolą. Wręcz przeciwnie, chce
potwierdzić to, co wyraźnie ogłosił
Sobór Chalcedoński w 451 r.: w
Chrystusie Bóg przyjął i odkupił



całego człowieka, wraz z ciałem i
duszą. Syn Boży stał się człowiekiem
– wyjaśnia św. Atanazy – abyśmy my,
ludzie, zostali przebóstwieni [5]. To
jasne rozumienie Bożego Objawienia
zostało przygotowane przez św.
Ireneusza z Lyonu i Orygenesa, a
następnie rozwinęło się w bogactwie
duchowości wschodniej.

Przebóstwienie nie ma nic
wspólnego z samoubóstwieniem
człowieka. Wręcz przeciwnie,
przebóstwienie chroni nas przed
pierwotną pokusą, by stać się jak Bóg
(por. Rdz 3, 5). Tym, kim Chrystus
jest z natury, my stajemy się dzięki
łasce. Poprzez dzieło odkupienia, Bóg
nie tylko przywrócił nam godność
ludzką jako obrazu Bożego, ale Ten,
który stworzył nas w cudowny
sposób, sprawił, że w jeszcze bardziej
cudowny sposób staliśmy się
uczestnikami Jego boskiej natury
(por. 2 P 1, 4).



Przebóstwienie jest zatem
prawdziwą humanizacją. Oto
dlaczego istnienie człowieka
wykracza poza niego samego,
poszukuje poza nim samym, pragnie
poza nim samym i nie zazna spokoju,
dopóki nie spocznie w Bogu [6]: Deus
enim solus satiat, tylko Bóg zaspokaja
człowieka! [7] Tylko Bóg w swojej
nieskończoności może zaspokoić
nieskończone pragnienie ludzkiego
serca i dlatego Syn Boży chciał stać
się naszym bratem i Odkupicielem.

8. Powiedzieliśmy, że Nicea wyraźnie
odrzuciła nauki Ariusza. Jednak
Ariusz i jego zwolennicy nie poddali
się. Sam cesarz Konstantyn i jego
następcy coraz bardziej opowiadali
się po stronie arian. Termin
homooúsios stał się kością niezgody
między nicejczykami a
antynicejczykami, wywołując kolejne
poważne konflikty. Św. Bazyli z
Cezarei opisuje powstałe
zamieszanie za pomocą wymownych



obrazów, porównując je do nocnej
bitwy morskiej podczas gwałtownej
burzy [8], podczas gdy św. Hilary
świadczy o ortodoksji świeckich w
stosunku do arianizmu wielu
biskupów, uznając, że „uszy ludu są
świętsze niż serca kapłanów” [9].

Opoką Credo nicejskiego był św.
Atanazy, nieugięty i niezachwiany w
wierze. Pomimo tego, że aż pięć razy
został złożony z urzędu i wygnany z
biskupstwa w Aleksandrii, za
każdym razem powracał tam jako
biskup. Nawet z wygnania nadal
prowadził Lud Boży poprzez swoje
pisma i listy. Podobnie jak Mojżesz,
Atanazy nie mógł wejść do ziemi
obiecanej pokoju kościelnego. Łaska
ta była zarezerwowana dla nowego
pokolenia, znanego jako „młodzi
Nicejczycy”: na Wschodzie byli to
trzej Ojcowie Kapadoccy: św. Bazyli z
Cezarei (ok. 330-379), któremu
nadano tytuł „Wielkiego”, jego brat
św. Grzegorz z Nyssy (335-394), oraz



największy przyjaciel Bazylego, św.
Grzegorz z Nazjanzu (329/330-390).
Na Zachodzie ważną rolę odegrali:
św. Hilary z Poitiers (ok. 315-367) i
jego uczeń św. Marcin z Tours (ok.
316-397). Ponadto, przede wszystkim
św. Ambroży z Mediolanu (333-397) i
św. Augustyn z Hippony (354-430).

Zasługą trzech Kapadocczyków było
w szczególności doprowadzenie do
sformułowania Credo nicejskiego,
pokazując, że Jedność i Trójca w
Bogu nie są wcale sprzeczne. W tym
kontekście, podczas pierwszego
Soboru w Konstantynopolu, w 381 r.,
sformułowano artykuł wiary
dotyczący Ducha Świętego. Tak więc
Credo, które od tego czasu nazywa
się nicejsko-konstantynopolitańskim,
brzmi: „Wierzymy w Ducha
Świętego, Pana i Ożywiciela, który od
Ojca pochodzi. Z Ojcem i Synem
odbiera uwielbienie i chwałę, który
mówił przez proroków” [10].



Od czasu Soboru w Chalcedonie, w
451 r., Sobór w Konstantynopolu
został uznany za ekumeniczny, a
Credo nicejsko-
konstantynopolitańskie zostało
ogłoszone jako powszechnie
obowiązujące [11]. Stanowiło ono
zatem więź jedności między
Wschodem a Zachodem. W XVI w.
zachowały je również Wspólnoty
eklezjalne powstałe w wyniku
reformacji. Credo nicejsko-
konstantynopolitańskie stanowi
zatem wspólne wyznanie wszystkich
tradycji chrześcijańskich.

9. Droga, która prowadziła od Pisma
Świętego do nicejskiego wyznania
wiary, była długa i linearna –
poprzez przyjęcie go przez
Konstantynopol i Chalcedon, aż do
wieków: XVI i obecnego XXI.
Wszyscy my, jako uczniowie Jezusa
Chrystusa, jesteśmy ochrzczeni „w
imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego”,
czynimy na sobie znak krzyża i



otrzymujemy błogosławieństwo.
Każdą modlitwę psalmami w Liturgii
godzin kończymy słowami „Chwała
Ojcu i Synowi, i Duchowi Świętemu”.
Liturgia i życie chrześcijańskie są
zatem solidnie zakotwiczone w
Credo nicejsko-
konstantynopolitańskim: to, co
wypowiadamy ustami, musi
pochodzić z serca, aby mogło być
świadczone w życiu. Musimy zatem
zadać sobie pytanie: jak wygląda dziś
wewnętrzne przyswojenie Credo?
Czy czujemy, że dotyczy ono również
naszej współczesnej rzeczywistości?
Czy rozumiemy i żyjemy tym, co
wypowiadamy każdej niedzieli, oraz
jakie znaczenie dla naszego życia ma
to, co wypowiadamy?

10. Credo nicejskie rozpoczyna się
wyznaniem wiary w Boga
Wszechmogącego, Stworzyciela
nieba i ziemi. Dzisiaj, dla wielu ludzi
Bóg i kwestia Boga nie mają już
prawie żadnego znaczenia w życiu.



Sobór Watykański II podkreślił, że
chrześcijanie są za tę sytuację
przynajmniej częściowo
odpowiedzialni, ponieważ nie dają
świadectwa prawdziwej wiary i
przysłaniają rzeczywiste oblicze
Boga poprzez styl życia i działania
odbiegające od Ewangelii [12]. W
imię Boga toczono wojny, zabijano,
prześladowano i dyskryminowano.
Zamiast głosić Boga miłosiernego,
mówiono o Bogu mściwym, który
budzi strach i karze.

Credo nicejskie wzywa nas zatem do
rachunku sumienia. Co oznacza dla
mnie Bóg i jak świadczę o wierze w
Niego? Czy jedyny i jeden Bóg jest
naprawdę Panem życia, a może
istnieją bożki ważniejsze od Boga i
Jego przykazań? Czy Bóg jest dla
mnie Bogiem żywym, bliskim w
każdej sytuacji, Ojcem, do którego
zwracam się z synowskim
zaufaniem? Czy jest Stwórcą,
któremu zawdzięczam to, kim jestem



i co posiadam, którego ślady mogę
odnaleźć w każdym stworzeniu? Czy
jestem gotów w sposób sprawiedliwy
i uczciwy dzielić się należącymi do
wszystkich dobrami ziemi? Jak
traktuję stworzenie, które jest
dziełem Jego rąk? Czy korzystam z
tego stworzenia z szacunkiem i
wdzięcznością, czy też je eksploatuję,
niszczę, zamiast je chronić i
pielęgnować jako wspólny dom
ludzkości? [13]

11. W centrum Credo nicejsko-
konstantynopolitańskiego wyróżnia
się wyznanie wiary w Jezusa
Chrystusa, naszego Pana i Boga. Jest
to sedno naszego życia
chrześcijańskiego. Z tego powodu
zobowiązujemy się podążać za
Jezusem jako Nauczycielem,
towarzyszem, bratem i przyjacielem.
Ale Credo nicejskie wymaga od nas
czegoś więcej: przypomina nam
bowiem, abyśmy nie zapominali, że
Jezus Chrystus jest Panem (Kyrios),



Synem Boga żywego, który „dla
naszego zbawienia zstąpił z nieba” i
umarł „za nas” na krzyżu, otwierając
nam drogę do nowego życia poprzez
swoje zmartwychwstanie i
wniebowstąpienie.

Oczywiście, naśladowanie Jezusa
Chrystusa nie jest drogą szeroką i
komfortową, ale ta ścieżka, często
wymagająca, a nawet bolesna,
zawsze prowadzi do życia i
zbawienia (por. Mt 7, 13-14). Dzieje
Apostolskie mówią o nowej drodze
(por. Dz 19, 9.23; 22, 4.14-15.22),
którą jest Jezus Chrystus (por. J 14, 6):
naśladowanie Pana zobowiązuje nas
do podążania drogą krzyża, która
poprzez skruchę prowadzi nas do
uświęcenia i przebóstwienia [14].

Jeśli Bóg kocha nas całym sobą, to i
my powinniśmy kochać się
nawzajem. Nie możemy kochać Boga,
którego nie widzimy, nie kochając
jednocześnie brata i siostry, których



widzimy (por. 1 J 4, 20). Miłość do
Boga bez miłości do bliźniego jest
hipokryzją; radykalna miłość
bliźniego, zwłaszcza miłość
względem nieprzyjaciół, bez miłości
do Boga, jest heroizmem, który nas
przerasta i przygniata. W
naśladowaniu Jezusa, wznoszenie się
w stronę Boga odbywa się poprzez
zniżanie się i poświęcanie się
braciom i siostrom, zwłaszcza
najuboższym, opuszczonym i
wykluczonym. To, co uczyniliśmy
najmniejszym z nich, uczyniliśmy
Chrystusowi (por. Mt 25, 31-46). W
obliczu katastrof, wojen i niedoli
możemy świadczyć o miłosierdziu
Boga tym osobom, które w Niego
wątpią, tylko wtedy, gdy poprzez nas
doświadczają one Jego miłosierdzia
[15].

12. Zmierzając ku końcowi, Sobór
Nicejski jest aktualny ze względu na
swoją niezwykle wysoką wartość
ekumeniczną. W tym kontekście,



osiągnięcie jedności wszystkich
chrześcijan było jednym z głównych
celów ostatniego Soboru
Watykańskiego II [16]. Dokładnie
trzydzieści lat temu św. Jan Paweł II
kontynuował i promował przesłanie
soborowe w Encyklice Ut unum sint
(25 maja 1995). W ten sposób, wraz z
wielką rocznicą pierwszego Soboru
Nicejskiego, świętujemy również
rocznicę pierwszej Encykliki
ekumenicznej. Można ją uznać za
swoisty manifest, który
zaktualizował te same ekumeniczne
podstawy, położone przez Sobór
Nicejski.

Dzięki Bogu, ruch ekumeniczny na
przestrzeni ostatnich sześćdziesięciu
lat dokonał wielu osiągnięć. Chociaż
nie została nam jeszcze dana pełna,
widzialna jedność z Kościołami
prawosławnymi i Prawosławnymi
Kościołami Wschodnimi oraz ze
Wspólnotami eklezjalnymi, które
zrodziły się w wyniku reformacji,



dialog ekumeniczny doprowadził
nas, w oparciu o jeden chrzest i
Credo nicejsko-
konstantynopolitańskie, do uznania
naszych braci i sióstr w Jezusie
Chrystusie w braciach i siostrach
innych Kościołów i Wspólnot
eklezjalnych, oraz do ponownego
odkrycia jedynej i powszechnej
Wspólnoty uczniów Chrystusa na
całym świecie. Wspólnie wyznajemy
wiarę w jedynego Boga, Ojca
wszystkich ludzi, wspólnie
wyznajemy jedynego Pana i
prawdziwego Syna Bożego Jezusa
Chrystusa, oraz jedynego Ducha
Świętego, który pobudza nas i
prowadzi do pełnej jedności i do
wspólnego świadczenia o Ewangelii.
To, co nas łączy, jest naprawdę czymś
znacznie większym niż to, co nas
dzieli! [17] Tak więc w świecie
podzielonym i rozdartym przez wiele
konfliktów, jedyna powszechna
Wspólnota chrześcijańska może być
znakiem pokoju i narzędziem



pojednania, przyczyniając się w
decydujący sposób do światowego
zaangażowania na rzecz pokoju. Św.
Jan Paweł II przypomniał nam w
szczególności o świadectwie wielu
chrześcijańskich męczenników
pochodzących ze wszystkich
Kościołów i Wspólnot eklezjalnych:
ich pamięć jednoczy nas i pobudza
do bycia świadkami i budowniczymi
pokoju na świecie.

Aby móc w sposób wiarygodny
wypełnić tę posługę, musimy
wspólnie kroczyć ku jedności i
pojednaniu między wszystkimi
chrześcijanami. Credo nicejskie może
być podstawą i punktem odniesienia
tej wędrówki. Proponuje nam
bowiem model prawdziwej jedności
w uzasadnionej różnorodności.
Jedność w Trójcy, Trójca w Jedności,
ponieważ jedność bez różnorodności
jest tyranią, a różnorodność bez
jedności jest rozpadem. Dynamika
trynitarna nie jest dualistyczna, jak



wykluczające aut-aut , ale jest
łączącą więzią, pewnym et-et: Duch
Święty jest więzią jedności, którą
wielbimy wraz z Ojcem i Synem.
Musimy zatem zostawić za sobą
kontrowersje teologiczne, które
utraciły już swoją rację bytu, aby
zyskać wspólne myślenie, a tym
bardziej wspólną modlitwę do Ducha
Świętego, by zgromadził nas
wszystkich razem w jednej wierze i
jednej miłości.

Nie oznacza to ekumenizmu powrotu
do stanu sprzed podziałów, ani
wzajemnego uznania obecnego
status quo różnorodności Kościołów i
Wspólnot eklezjalnych, ale raczej
ekumenizm skierowany ku
przyszłości, pojednanie na drodze
dialogu, wymianę naszych darów i
dziedzictwa duchowego.
Przywrócenie jedności między
chrześcijanami nie czyni nas
biedniejszymi, a wręcz przeciwnie,
ubogaca nas. Podobnie jak w Nicei,



zamiar ten będzie możliwy do
osiągnięcia tylko poprzez cierpliwą,
długą i niekiedy trudną drogę
słuchania i wzajemnego
przyjmowania. Jest to wyzwanie
teologiczne, a jeszcze bardziej
duchowe, wymagające ze strony
wszystkich skruchy i nawrócenia.
Dlatego potrzebujemy duchowego
ekumenizmu modlitwy, uwielbienia i
kultu, tak jak miało to miejsce w
przypadku Credo nicejsko-
konstantynopolitańskiego.

Przyzywajmy więc Ducha Świętego,
aby nam towarzyszył i prowadził nas
w tym dziele.

Duchu Święty, Boże, Ty prowadzisz
wierzących na drodze dziejów.

Dziękujemy Ci, że natchnąłeś
Symbole wiary i że budzisz w
sercach radość wyznawania naszego
zbawienia w Jezusie Chrystusie, Synu
Bożym, współistotnym Ojcu. Bez
Niego nic nie możemy uczynić.



Ty, odwieczny Duchu Boży, przez
wieki czynisz na nowo młodą wiarę
Kościoła. Pomóż nam ją pogłębiać i
zawsze powracać do tego, co
najważniejsze, aby ją głosić.

Przybądź, Duchu Święty, z Twym
ogniem łaski, aby ożywić naszą
wiarę, rozniecić w nas nadzieję i
rozpalić miłością, aby nasze
świadectwo w świecie nie było
bezwładne.

Przyjdź, Boski Pocieszycielu, Ty,
który jesteś harmonią, aby
zjednoczyć serca i umysły
wierzących. Przyjdź i pozwól nam
zasmakować piękna komunii.

Przyjdź, Miłości Ojca i Syna, aby
zgromadzić nas w jednej owczarni
Chrystusa.

Wskaż nam drogi, którymi mamy
podążać, abyśmy dzięki Twojej
mądrości ponownie stali się tym,



czym jesteśmy w Chrystusie – jedno,
aby świat uwierzył. Amen.

Watykan, 23 listopada 2025 r.
Uroczystość Jezusa Chrystusa, Króla
Wszechświata

LEON PP. XIV

_____________________________

[1] L.H. Westra, The Apostles’ Creed.
Origin, History and Some Early
Commentaries, Turnhout 2002 (=
Instrumenta Patristica et
Mediaevalia, 43).

[2] G. Alberigo et alii (edd.),
Conciliorum Oecumenicorum
Generaliumque Decreta. Editio
critica, I: The Oecumenical Councils
from Nicaea I to Nicaea II (325-787),
Turnhout 2006 (= Corpus
Christianorum, Conciliorum
Oecumenicorum Generaliumque
Decreta, 1: Dokumenty Soborów
powszechnych. Tekst grecki, łaciński,



polski, t. 1, układ i opracowanie:
Arkadiusz Baron, Henryk Pietras,
Kraków 2001, s. 25.

[3] Z wypowiedzi św. Atanazego w
Contra Arianos I, 9 jasno wynika, że
homooúsios nie oznacza „jednakowej
istoty”, ale „tej samej istoty” co
Ojciec; nie chodzi więc o
identyczność istoty, ale o tożsamość
istoty między Ojcem a Synem.
Łacińskie tłumaczenie homooúsios
słusznie mówi zatem o unius
substantiae cum Patre (por.
Athanasius Alexandrinus, Contra
arianos, I, 9, 2 (ed. Metzler,
Athanasius Werke, I/1,2, Berlin – New
York 1998, 117-118: Atanazy Wielki,
Mowy przeciw arianom I-III (=
Źródła Myśli Teologicznej, 67),
przekład i oprac. Przemysław M.
Szewczyk, Kraków 2012, s. 30-31).

[4] S. Athanasius Alexandrinus,
Contra arianos, I, 38, 7 – 39, 1: ed.
Metzler, Athanasius Werke, I/1,2,



148-149: Atanazy Wielki, Mowy
przeciw arianom I-III, s. 60.

[5] Por. S. Athanasius Alexandrinus,
De incarnatione Verbi, 54, 3: SCh 199,
Paris 2000, 458; Tenże, Contra
arianos, I, 39; 42; 45; II, 59ss.: ed.
Metzler, Athanasius Werke, I/1,2, 149;
152, 154-155 e 235ss.: Atanazy z
Aleksandrii, O wcieleniu Słowa,
tłum., wstęp i oprac. Michał
Wojciechowski, Warszawa 1998, s.
73; Atanazy Wielki, Mowy przeciw
arianom I-III, s. 60n.

[6] Por. S. Augustinus, Confessiones,
I, 1: CCSL 27, Turnhout 1981, 1:
Święty Augustyn, Wyznania, tłum.
Zygmunt Kubiak, Kraków 2007, s. 25.

[7] S. Thomas Aquinas, In Symbolum
Apostolorum, art. 12: ed. Spiazzi,
Thomae Aquinatis, Opuscula
theologica, II, Taurini – Romae 1954,
217: Wykład Składu Apostolskiego,
czyli „Wierzę w Boga”, w: Św.
Tomasz z Akwinu, Wykład pacierza,



tłum. Kalikst Suszyło, Poznań 2005, s.
73.

[8] Por. S. Basilius Caesariensis, De
Spiritu Sancto, 30, 76: SCh 17bis,
Paris 2002 2, 520-522: Św. Bazyli
Wielki, O Duchu Świętym, tłum.
Alina Brzóstkowska, Warszawa 1999.

[9] S. Hilarius Pictaviensis, Contra
arianos seu contra Auxentium, 6: PL
10, 613. Pamiętając o głosach Ojców
Kościoła, uczony teolog, późniejszy
kardynał, a dziś święty i Doktor
Kościoła John Henry Newman
(1801-1890) zbadał tę kontrowersję i
doszedł do wniosku, że Credo
nicejskie zostało zachowane przede
wszystkim dzięki sensus fidei ludu
Bożego. Por. On consulting the
Faithful in Matters of Doctrine
(1859).

[10] Concilium
Constantinopolitanum I, Expositio
fidei: CC, Conc. Oec. Gen. Decr. 1, 57
20-24: Dokumenty Soborów



powszechnych. Tekst grecki, łaciński,
polski, t. 1, s. 25. Stwierdzenie „i od
Ojca i Syna pochodzi ( Filioque)” nie
znajduje się w tekście
konstantynopolitańskim; zostało ono
włączone do Credo łacińskiego przez
papieża Benedykta VIII w 1014 r. i
jest przedmiotem dialogu
prawosławno-katolickiego.

[11] Concilium Chalcedonense,
Definitio fidei: CC, Conc. Oec. Gen.
Decr. 1, 137 393-138 411: Dokumenty
Soborów powszechnych. Tekst
grecki, łaciński, polski, t. 1, s.
214-225.

[12] Conc. Oecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 19 : AAS 58 (1966),
1039: Sobór Watykański II,
Konstytucje. Dekrety. Deklaracje.
Tekst polski. Nowe tłumaczenie,
Poznań 2002, s. 120-121.

[13] Por. Franciszek, Litt. enc.
Laudato si’ (24 maii 2015), 67; 78;



124: AAS 107 (2015), 873-874; 878;
897.

[14] Por. Tenże, Adhort. ap. Gaudete
et exsultate (19 mar. 2018), 92: AAS
110 (2018), 1136.

[15] Por. Tenże, Litt. enc. Fratres
omnes (3 oct. 2020), 67; 254: AAS 112
(2020), 992-993; 1059.

[16] Por. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
Unitatis redintegratio, 1: AAS 57
(1965), 90-91: Sobór Watykański II,
Konstytucje. Dekrety. Deklaracje.
Tekst polski. Nowe tłumaczenie, s.
193-194.

[17] Por. Św. Jan Paweł II, Litt. enc. Ut
unum sint (25 maii 1995), 20: AAS 87
(1995), 933.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-in-unitate-fidei/


pl/article/list-apostolski-in-unitate-fidei/
(16-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-apostolski-in-unitate-fidei/

	List apostolski "In unitate fidei"

