
opusdei.org

Lekcje wczesnego
Kościoła

Rozdział z książki Scotta Hahna
"Nieście i przyjmujcie Dobrą
nowinę" na temat wpływu
chrześcijan na humanizację
antycznego brutalnego
społeczeństwa.

16-06-2019

Spośród wielu tytułów, jakie nadano
Rzymowi, jednym z najbardziej
trafnych jest „miasto męczenników”.

Dawno temu wierni chrześcijanie
umierali dla Jezusa na rzymskich



ulicach. Ich krew wsiąkała w ziemię
na rzymskich arenach. Dzisiaj na
tych samych ulicach i w miejscach
tych samych aren stoją kościoły,
które przechowują ich imiona na
wieki.

Wielcy Apostołowie Piotr i Paweł,
męczennice Agnieszka i Cecylia,
siostry Prakseda i Pudencjana — ci
święci świadczyli o Chrystusie swoją
śmiercią i odegrali kluczową rolę w
ewangelizacji rzymskiego świata.
Pośrodku miasta, w którym umarli,
budujemy kościoły, aby ich uczcić.
Obchodzimy również ich
wspomnienia w liturgii i piszemy o
nich w książkach historycznych.

Ale jeśli chcemy naprawdę
zrozumieć wewnętrznego ducha tej
pierwszej ewangelizacji — ucząc się
lekcji, które może ona dawać Nowej
Ewangelizacji — potrzebujemy
świadectwa nie tylko na wielkich
świętych i męczenników z Rzymu.



Musimy również patrzeć na
Zwykłych chrześcijan – mężczyzn i
kobiety, którzy świadczyli o
Chrystusie przez normalne
czynności, rutynowo wykonywane
każdego dnia. Niewiele książek histo‐
rycznych o nich pamięta i prawie nie
ma kościołów zbudowanych na ich
cześć, ale to może właśnie ich
świadectwu stara ewangelizacja
Zachodu zawdzięcza swój sukces
bardziej niż komukolwiek innemu.

STAROŻYTNA WOJNA Z
KOBIETAMI

W swojej książce Rozwój
chrześcijaństwa (The Rise of Chri‐
stianity) socjolog Rodney Stark
prezentuje obraz tego, jak wygl adało
życie kobiet w starożytnym
cesarstwie rzymskim, zarówno tych
biednych, jak i bogatych. Ten obraz
nie jest przyjemny.

Na początek należy zauważyć, że
wiele kobiet nie przeżyło więcej niż

https://en.wikipedia.org/wiki/The_Rise_of_Christianity


jeden dzień. Było tak dlatego, że
rzymski świat postrzegał córki nie
jako błogosławieństwo, ale jako
brzemię. Całkowicie w świetle
prawa, z jakiegokolwiek powodu,
ojcowie mogli zamordować lub
opuścić swoje córki w ciągu kilku
godzin od narodzenia. Nowo
narodzonych synów czekał podobny
los, jeśli wykazywali jakieś oznaki
fizycznego zniekształcenia lub
słabości.

Jak potwierdzają badania
archeologiczne, ten patriarchalny
przywilej nie był tylko zapisem
prawnym. Inskrypcje na grobach w
starożytnym mieście Delphi
pokazują, że z ponad sześciuset
rodzin, które są tam pochowane,
tylko sześć wychowało więcej niż
jedną córkę. W Rzymie archeolodzy
odkryli kanały ściekowe dosłownie
wypełnione po brzegi szczątkami
niemowląt. A spisy ludności we
Włoszech, Azji i Afryce Północnej



wskazują, że na 140 dorosłych
mężczyzn przypadało jedynie 100
dorosłych kobiet[1].

Dowód na powszechność tego
dziewczęcego dzieciobójstwa można
spotkać na przykład w tym
fragmencie listu napisanego przez
pewnego męża, Hilariona, do swojej
żony Alis:

Wiedz, że wciąż jestem w Aleksandrii.
Nie martw się, jeśli wszyscy wrócą, a
ja tu zostanę. Proszę i błagam, abyś
dobrze się zajmowała naszym
synkiem, a jak tylko otrzymam
zapłatę, wyślę ją do ciebie. A jeśli byś
urodziła [zanim wrócę do domu], to
jeśli to będzie chłopiec, to go
zatrzymaj, a jeśli dziewczynka, to
wyrzuć[2].

Nawet jeśli dziewczynka nie miała
ojca, który myślałby o niej jako o
czymś, co można „wyrzucić”, to życie,
jakie ją czekało, mało przypominało



życie, jakiego ktokolwiek z nas
chciałby dla swojej córki.

Przez pierwsze dwanaście lat życia
przeciętna rzymska dziewczyna
otrzymywała albo bardzo słabą
edukację, albo nie doświadczała jej w
ogóle. Następnie, około okresu
dojrzewania płciowego (a i często
przed tym), ojciec oddawał ją za żonę
mężczyźnie dużo starszemu od niej.
Annały rzymskiej historii
wspominają mnóstwo przypadków
dziewczyn nawet jedenastoletnich
wychodzących za mąż za mężczyzn
w wielu lat pięćdziesięciu i więcej.

Potem nasza typowa rzymska
kobieta mogła się spodziewać życia,
w którym prawo nigdy nie
pozwoliłoby jej na posiadanie
własności, gdzie właściwie
określałoby ją samą jako własność
męża (który mógł się z nią rozwieść
w każdej chwili, bez żadnej
przyczyny). Mogła się również



spodziewać dzielenia się swoim
mężem z szeregiem nałożnic i
prostytutek — męskich i żeńskich —
jak i przechodzenia przez jedną lub
więcej wymuszanych aborcji, aborcji,
które miały równie duże szanse ją
zabić, jak uczynić bezpłodną.

Kiedy filozof Thomas Hobbes opisał
życie jako „okropne, brutalne i
krótkie”, opisał niemalże doskonale
życie kobiet w czasach rozkwitu
cesarstwa rzymskiego.

WYZWOLENIE KOBIET

W przeciwieństwie do tej egzystencji
z piekła rodem, chrześcijańskim
kobietom w cesarstwie wiodło się
znacznie lepiej.

Zgodnie z prawami żydowskimi
wspólnoty chrześcijańskie surowo
zabraniały zarówno dzieciobójstwa,
jak i aborcji. Istniały również
podobne zakazy dotyczące rozwodu,
cudzołóstwa, wykorzystywania i



wszelkich form nienaturalnych
związków. Mężowie mieli kochać
swoje żony jak „Chrystus umiłował
swój Kościół” (Ef 5,25), a
chrześcijańskie kobiety miały dużo
większą wolność wyrażenia zgody
lub jej braku na małżeństwo, w
zależności od przekonania.

Podczas gdy przeciętna pogańska
kobieta wychodziła za mąż w wieku
lat dwunastu, większość kobiet
chrześcijańskich nie zawierała
związków małżeńskich przed
ukończeniem osiemnastego roku
życia. Jeśli owdowiały, presja
kulturowa na powtórny ożenek była
znacznie mniejsza, a wspólnota
chrześcijańska pomagała im
zaspokoić ich potrzeby. W miarę
upływu lat chrześcijanie zaczęli
postrzegać dziewictwo jako
najbardziej szlachetne kobiece
powołanie i zachęcali kobiety do
tego, aby służyły Kościołowi i
studiowały Pismo Święte, dając im



wolność do decydowania o swoim
losie i taki stopień autonomii, o
którym nikt wcześniej nie słyszał w
pogańskim Rzymie.

Wszystko to było świetnymi
wieściami dla pierwszych
chrześcijanek. Ale co to znaczyło dla
ewangelizacji?

Na pewno pomogło chrześcijanom
zdobyć przewagę demograficzna.
nad poganami.

Przez pierwsze kilka wieków
chrześcijaństwa populacja Rzymu
dramatycznie spadała. 'Bez względu
na to, jakie nagrody cesarze
obiecywali rodzinom, które miały
przynajmniej trójkę dzieci (co było
minimum do tego, aby wyrównać
przyrost naturalny), liczebność
ludności ciągle spadała. Biorąc pod
uwagę dziewczęce dzieciobójstwo,
złe małżeństwa i aborcje, trudno się
temu dziwić.



Ale kiedy pogański Rzym wymierał,
chrześcijański Rzym zaczynał
kwitnąć. Częściowo było to zasługą
tego, że chrześcijanie nie zabijali
swoich kobiet. Trudno zwiększyć
liczbę ludności, kiedy porzuca się
żeńskie noworodki i skazuje młode,
płodne kobiety na śmierć przez
spartaczoną aborcję.

Populacja chrześcijańska rosła z
jeszcze jednego, bardzo
podstawowego powodu, jakim były
różnice pomiędzy tym, jak
chrześcijanie i poganie postrzegali
kobiety i życie rodzinne –różnice
które sprawiały, że chrześcijaństwo
było dla kobiet zdecydowanie
bardziej atrakcyjne.

MAŁŻEŃSTWA MISJONARSKIE

Dane historyczne, o których mówi
Stark w swojej książce, pokazują, że
spośród pierwszych konwertytów na
chrześcijaństwo kobiety stanowiły
zdecydowaną większość. W pewnych



wspólnotach wydawały się mieć
przewagę nad mężczyznami,
dochodzącą do jednego mężczyzny
na cztery kobiety[3].

Stark wyciąga z tego wniosek, że gdy
liczba pogańskich kobiet nieustannie
się zmniejszała, a liczba
chrześcijanek wzrastała, pogańscy
mężczyźni coraz częściej szukali w
swoich społecznościach
chrześcijańskich żon. Z tej grupy
pogańskich mężów wyszło jeszcze
więcej nawróconych na
chrześcijaństwo.

Jednak charakterystyczny dla
chrześcijaństwa szacunek dla kobiet
wraz z uznaniem świętości życia
rodzinnego wpłynął nie tylko na
demograficzny aspekt ewangelizacji.

Jako katolicy słyszymy nieustannie,
że łaska nie niszczy ani nie znosi
ludzkiej natury, ale zakładają, buduje
na niej i ją udoskonala. I właśnie do
tego wniosku dochodzi Stark w swo‐



jej książce: chrześcijaństwo
udoskonaliło małżeństwo i relacje
pomiędzy płciami, tworząc
szczęśliwsze domy i bardziej stabilne
małżeństwa.

W tamtych czasach, tak jak i teraz,
tego rodzaju szczęście i stabilność
były atrakcyjne. Starożytni
Rzymianie widzieli w domostwach
pierwszych chrześcijan ten rodzaj
miłości, szacunku i wsparcia, za
którym tęsknili, dla którego my
wszyscy jesteśmy stworzeni. To ich
intrygowało, przyciągało i
ostatecznie czyniło wielu z nich
nowych konwertytów na
chrześcijaństwo

Z badań Starka widzimy, jak
chrześcijaństwo wkrótce ogarnęło
miejskie domy i całe sąsiedztwa. Nie
było to koniecznie jakieś niezwykłe,
cudowne czy ekstatyczne przeżycie,
takie jak zesłanie Ducha Świętego, o
którym czytamy w drugim rozdziale



Dziejów Apostolskich; było to raczej
coś cichego, stopniowego, ale i
konkretnego, i w pewnym sensie
przyniosło większą i bardziej
długofalową zmianę.

Taki rodzaj ewangelizacji nie
wymagał wielkich ofiar ani
szlachetnych czynów, ale
niezliczonych małych ofiar i uczyn‐
ków dnia codziennego, wszystkich
wykonywanych w miłości. Wymagał
odrzucenia tego, co w ówczesnej
kulturze było normą włączając w to
dzieciobójstwo, aborcję, cudzołóstwo,
homoseksualizm i zniewolenie kobiet
— i przyjęcie innego stylu życia,
innego sposobu postrzegania osoby
ludzkiej.

Wymagało świadectwa życia, nie
tylko śmierci, i chociaż wielu
chrześcijan potykało się i upadało w
swoich próbach dawania tego
świadectwa, to mimo wszystko je
dawali. A kultura je zauważała.



DZIEŁA MIŁOSIERDZIA

Świadectwo życia, jakie dawali
wcześni chrześcijanie, nie
ograniczało się jednak do ich
własnych domostw. W kontaktach
między sobą i z szerzej rozumianą
społecznością przekładali swoją
wiarę na praktykę.

Zwróć uwagę, jak chrześcijańska
wspólnota zachowywała się podczas
wielkich plag, które nawiedziły
cesarstwo rzymskie podczas
pierwszych wieków po Chrystusie.

W świecie starożytnym żadna wojna
nie pochłonęła tylu istnień ludzkich
co masowe epidemie. Starożytni bali
się epidemii tak, jak my boimy się
terroryzmu. Pewnie nawet bardziej.
Nie rozumieli jej przyczyn, rzadko
kiedy znali lekarstwo i — w
niewyobrażalnie zatłoczonych
miastach — nie potrafili
powstrzymać jej rozwoju.



Z tego powodu, kiedy wybuchała
epidemia, najbogatsze rodziny
uciekały na wieś. Lekarze uciekali
razem z nimi. Reszta ludzi
pozostawała, aby umrzeć.

I bez żadnej pomocy, nawet
podstawowej opieki pielęgniarskiej,
rzeczywiście umierali. Rodzice
porzucali chore dzieci. Dzieci po‐
rzucały chorych rodziców. Sąsiedzi
porzucali sąsiadów. Więzi rodzinne,
przyjaźnie warte były tyle, co nic.
Kiedy bogaci i lekarze uciekali, to
samo robili kapłani świątynni. Nie
mieli czym pocieszyć chorych, nie
mogli przypisać ich cierpieniu
żadnego znaczenia. Po prostu brali
swoje kosztowności i uciekali,
podczas gdy ci, którzy pozostali,
izolowali się od siebie nawzajem,
porzucając tych najbardziej chorych
na ulice, aby tam umarli wśród tych,
którzy już nie żyli.



W swojej książce Stark przygląda się
dwóm większym epidemiom, które
uderzyły w cesarstwo rzymskie —
jednej w roku 165 n.e. i drugiej w
roku 251 n.e. — i odnotowuje, że
każda z nich pochłonęła od ćwierci
do jednej trzeciej ludności cesarstwa.
Zauważa również, że te liczby nie
odnosiły się do populacji chrześcijan
w miastach. W jakiś sposób, w
pośrodku tego umierania, liczba
chrześcijan nadal wzrastała [4].

Jak to możliwe?

To kolejny przykład, że chrześcijanie
nie żyli jak ich pogańscy sąsiedzi.
Zamiast tego starali się żyć jak
Chrystus, co oznaczało, że byli gotowi
oddać swoje życie za siebie
nawzajem. Kiedy inni uciekali,
chrześcijanie pozostawali.
Opiekowali się swoimi chorymi. Zaj‐
mowali się swoimi umierającymi.
Zajmowali się również chorymi i
umierającymi poganami — przyja‐



ciółmi i sąsiadami porzuconymi
przez swoje rodziny.

Około roku 260 biskup Aleksandrii
Dionizy tak pisze o jednej z tych
masowych epidemii:

Większość z naszych braci chrześcijan
okazała bezgraniczną miłość i
lojalność, nigdy się nie oszczędzając i
myśląc o sobie nawzajem. Nie
zważając na niebezpieczeństwo,
zajmowali się chorymi, pomagając im
w każdej potrzebie i służąc im w
Chrystusie i razem z nimi opuszczali
to życie w pogodzie ducha i szczęściu;
zarażali się od innych chorobą, biorąc
na siebie chorobę swoich bliźnich i
radośnie przyjmowali ich bóle (...),
zatem taki rodzaj śmierci, wynikający
z wielkiej pobożności i silnej wiary,
wydaje się pod każdym względem
równy męczeństwu[5].

Słowa Dionizego potwierdzają inne
starożytne relacje, w tym list
wielkiego wroga Kościoła, cesarza



Juliana. Wyrażał on swoją frustrację
wobec pogan, którzy nie wykazali się
taką samą miłością jak chrześcijanie.

„Bezbożni Galilejczycy" pomagają nie
tylko Swoim biednym, ale i naszym”,
napisał w liście do przyjaciela.
„Wszyscy widzą, że nie doświadczają
z naszej strony żadnej pomocy"[6].

ODWAŻNA MIŁOŚĆ

Widział to każdy, dlatego też Stark
uznaje chrześcijańską
dobroczynność podczas tych
wielkich epidemii za poważny
czynnik, który przyczynił się do
wzrostu chrześcijaństwa.

Tak jak w przypadku kobiet i rodzin,
była to, w pewnym sensie kwestia
demografii. Nawet w pośrodku
najstraszliwszych plag podstawowa
opieka pielęgnacyjna zmniejsza
wskaźnik umieralności o niemal
dwie trzecie. Bazując na tym, Stark
stwierdza, że o wiele mniej



chrześcijan niż pogan umarło
podczas tych epidemii. To z kolei
przyczyniło się do względnego
wzrostu ich populacji w tych
miastach.

Poza statystykami przetrwania
chrześcijańska troska o siebie
nawzajem i o swoich pogańskich
sąsiadów była inspirująca. Światu,
który wierzył, że cierpienie nie ma
żadnego sensu, gdzie pogańska wiara
nie mogła zapewnić ani pocieszenia,
ani wyjaśnienia tragedii, która się
rozgrywała, i gdzie brakowało
zwykłej ludzkiej uprzejmości,
chrześcijaństwo dawało coś zupełnie
innego. Dawało sens. Dawało
pocieszenie. I dawało w społeczności
miejsce, gdzie ludzie doświadczali
miłości i opieki, a nie opuszczenia.

Starożytny poganin zauważył raz, że
„stoicy nauczyli się przezwyciężać
strach przed śmiercią przez trwającą
całe życie surową dyscyplinę,



podczas gdy chrześcijanie
przezwyciężają strach przed
śmiercią z przyzwyczajenia”. To
właśnie ten brak strachu był tym, co
pogański Rzym widział w
chrześcijanach, którzy się nim
zajmowali, brak strachu, który nie
tylko przekraczał brak strachu
wielkich stoików, ale który był
naznaczony, jak powiedział biskup
Dionizy, pogodą ducha i szczęściem.

Biorąc to wszystko pod uwagę, nie
zaskakuje to, że wielu pogan, którzy
przetrwali epidemię, nawróciło się
na religię tych, którzy troszczyli się o
nich aż do odzyskania zdrowia.
Chcieli mieć to, co mają chrześcijanie
pogodne szczęście, nie mówiąc już o
radości, odwadze, wspólnocie i
dobrym zdrowiu. W czasach próby
obietnice świata pogańskiego i
obietnice Chrystusa zostały wysta‐
wione na próbę. Jedna z tych
obietnic zawiodła.



LUDZIE WYŁĄCZENI

Wczesny dokument z drugiego
wieku, List do Diogneta, opisuje ten
proces chrystianizacji kultury w
subtelny, ale i głęboki sposób [7].

List zaczyna się od uwagi:
„Chrześcijanie nie różnią się od
innych ludzi ani miejscem
zamieszkania, ani językiem, ani
strojem”.

Dla nas może się to nie wydawać
jakąś szczególnie cenną obserwacją.
Ale w drugim wieku to było coś
bardzo radykalnego. W wizji Starego
Testamentu na świecie istniały dwie
rasy Żydzi i poganie. Z narodzinami
Kościoła stało się tak, jakby powstała
trzecia rasa, rasa nawróconych
Żydów i pogan, która nie wyróżniała
się krajem, językiem, strojem czy
zwyczajami.

W liście czytamy dalej



Stosują się do miejscowych
zwyczajów w ubraniu, jedzeniu,
sposobie życia, a przecież samym
swoim postępowaniem
uzewnętrzniają owe przedziwne i
wręcz paradoksalne prawa, jakimi się
rządzą (...). Żenią się jak wszyscy i
mają dzieci, lecz nie porzucają nowo
narodzonych. Wszyscy dzielą jeden
stół, lecz nie jedno łoże (...). Słuchają
ustalonych praw, z własnym życiem
zwyciężają prawa. Kochają
wszystkich ludzi, a wszyscy ich
prześladują (..). Jednym słowem: czym
jest dusza w ciele, tym są w świecie
chrześcijanie (..) Niewidzialna dusza
zamknięta jest w widzialnym ciele i o
chrześcijanach wiadomo, że są na
świecie, lecz kult, jaki oddają Bogu,
pozostaje niewidzialny.

Jest to z pewnością fragment godny
odnotowania, bogaty w lekcje dla
dzisiejszego Kościoła. Jednak trzy
wersety się wyróżniają.



Najpierw, „stosują się do miejscowych
zwyczajów (…), a przecież samym
swoim postępowaniem
uzewnętrzniają owe przedziwne i
wręcz paradoksalne prawa, jakimi
się rządzą". Chrześcijanie różnią się
od współczesnych sobie ludzi nie
głównie tym, że są rzucani na
pożarcie lwom i sprzeciwiają się
cesarzowi, ale zwyczajnym życiem.
Tym, jak pracowali, jak kochali
swoich współmałżonków i dzieci, jak
troszczyli się o biednych. Żyli jak
ludzie wyłączeni ze świata. Świat
starożytny widział chrześcijan jako
tych, którzy zajmują się zwykłymi
sprawami w niezwykły sposób, i tak
też ich rozpoznawał.

Po drugie, „czym jest dusza w ciele,
tym są w świecie chrześcijanie”.
Opisana jest tu zasada ożywienia,
według której dusza jest rozproszona
we wszystkich członkach naszego
ciała, umożliwiając nam tym samym
używanie naszych rąk, oczu i głosu



do wyrażania siebie, do wyrażania
nas samych. W ten sam sposób autor
widzi chrześcijan rozproszonych po
całym społeczeństwie, którzy je
ożywiają, dają mu życie i sprawiają,
że świat staje się bardziej taki, jak
Bóg zaplanował.

W końcu „kult, jaki oddają Bogu,
pozostaje niewidzialny”.
Niewidzialnie, stopniowo, ale w
sposób nieunikniony i dramatyczny –
tak właśnie chrześcijańska wiara,
nadzieja, miłość, nauka, cierpienie,
prześladowanie i wierność
przemieniły przedchrześcijański,
pogański świat. Ewangelia
rozprzestrzeniała się od osoby do
osoby, od domostwa do domostwa,
od sąsiedztwa do sąsiedztwa, nawra‐
cając całe miasteczka, całe
prowincje, i w końcu całe Cesarstwo.

* * *

To właśnie miał na myśli św.
Augustyn, kiedy opisał proces



nawracania jako jedno serce
zapalające drugie. I to może stać się
również dzisiaj.

Jeśli taki rodzaj zwykłego
świadectwa mógł przemienić pogańs‐
ki świat, to nie mamy powodu, aby
nie wierzyć, że może on również
przemienić pochrześcijański i
neopogański świat, w którym żyjemy.
Wtedy udało się to pomimo
wszelkich przeciwności i jeśli
wprowadzimy w życie te lekcje,
których nauczyliśmy się od tych,
którzy byli przed nami, to, pomimo
wszelkich przeciwności, znów może
się udać.

Ale jak mamy zacząć wprowadzać w
życie te lekcje?

Scott Hahn, Nieście i przyjmujcie
Dobrą Nowinę. Nieście i przyjmujcie
Dobrą Nowinę.

https://www.swietywojciech.pl/Ksiazki/Ksiazki-o-rozwoju-duchowym/Nowa-Ewangelizacja/Niescie-i-przyjmujcie-Dobra-Nowine-Wyzwania-Nowej-Ewangelizacji
https://www.swietywojciech.pl/Ksiazki/Ksiazki-o-rozwoju-duchowym/Nowa-Ewangelizacja/Niescie-i-przyjmujcie-Dobra-Nowine-Wyzwania-Nowej-Ewangelizacji
https://www.swietywojciech.pl/Ksiazki/Ksiazki-o-rozwoju-duchowym/Nowa-Ewangelizacja/Niescie-i-przyjmujcie-Dobra-Nowine-Wyzwania-Nowej-Ewangelizacji
https://www.swietywojciech.pl/Ksiazki/Ksiazki-o-rozwoju-duchowym/Nowa-Ewangelizacja/Niescie-i-przyjmujcie-Dobra-Nowine-Wyzwania-Nowej-Ewangelizacji


[1] Rodney Stark, The Rise of
Christian/ty, San Francisco, Hamer,
1997, s. 97 i 118.

[2] Ibidem, s. 97-98.

[3] Ibidem, s. 106.

[4] Ibidem. Zob. całościowe
omówienie przez Starka zagadnienia
masowych epidemii i nawróceń na s.
73-94s.

[5] Ibidem, s. 81.

[6] Ibidem, s. 84.

[7] Na podstawie „The Epistle of
Mathetes to Diognetus”, [w:] The
Ante-Nicene Fathers, [red.] A.
Cleveland Coxe, A. Roberts, New
York, Christian Literature Publishing
Co., 1885, s. 25-30. Polskie
tłumaczenie za https:// opusdei.pl/pl-
pl/article/list-do-diogneta/ [dostęp:
29.01.2015]

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-do-diogneta/
https://opusdei.org/pl-pl/article/list-do-diogneta/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/lekcje-wczesnego-kosciola/
(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/lekcje-wczesnego-kosciola/
https://opusdei.org/pl-pl/article/lekcje-wczesnego-kosciola/

	Lekcje wczesnego Kościoła

