
opusdei.org

Laudato si' – pieśń
nadziei

Publikujemy artykuł prof.
Antonia Torrasa, teologa z
Papieskiego Uniwersytetu Św.
Krzyża, poświęcony encyklice
„Laudato si'” Papieża
Franciszka.

21-07-2015

Papieskie „Laudato si'” zachęca nas,
byśmy uwielbiali Boga za piękno
stworzenia, jak małe dzieci, które z
dumą patrzą na dzieła swojego Ojca.
Podtytuł Encykliki - „poświęcona
trosce o wspólny dom” - wyraża



myśl, która przenika cały dokument:
chrześcijanin nie jest sam, troska o
dar stworzenia stanowi nasze
wspólne zadanie – wszystkich ludzi.
„Nic ze spraw tego świata nie jest
nam (chrześcijanom) obojętne.”
Jesteśmy „wezwani, aby być
narzędziami Boga Ojca, żeby nasza
planeta była tym, co On wymarzył,
stwarzając ją, i by odpowiadała na
Jego projekt pokoju, piękna i
pełni” (LS 53).

Problemy naszego domu

Papież Franciszek wzywa nas do
pochylenia się nad wielorakimi
problemami, jakie dotykają nasz
wspólny dom. Nie chodzi o to, byśmy
opracowywali pełen, szczegółowy
opis sytuacji czy angażowali się w
dyskusje na temat teorii naukowych
tłumaczących przyczyny zjawisk, ale
o to, by „przemienić w osobiste
cierpienie to, co się dzieje na świecie,
a tym samym o rozeznanie, jaki



wkład może wnieść każdy z nas” (LS
19). To normalne, że dziecko troszczy
się o sprawy domu i cierpi w
związku z problemami rodziny.

Papież wyraża wobec tych
problemów zaniepokojenie
„słabością reakcji” na dramat tylu
ludzi i społeczności. Przykładów
pozytywnych nie brakuje, to prawda,
ale w wielu miejscach brakuje
właściwej kultury i gotowości do
zmiany stylu życia, sposobów
produkcji i nawyków
konsumpcyjnych. Głębokim źródłem
problemów ekologicznych jest
antropocentryzm, który rości sobie
prawo bycia kryterium prawdy i
dobra zniekształcając tym samym
sposób korzystania z techniki, nauki,
badań i innowacji, pracy, polityki.
Potrzeba nowej kultury, „nowego
spojrzenia”, by człowiek mógł się
nimi posłużyć troszcząc się o
wspólny dom. Człowiek, aby
właściwe korzystać z nauki i techniki



musi sam się zmienić, musi uznać, że
„jest dla siebie samego darem
otrzymanym od Boga i dlatego musi
respektować naturalną i moralną
strukturę, w jaką został
wyposażony” (LS 115). Zasadniczą
myśl można wyrazić zdaniem „nie
ma ekologii bez właściwej
antropologii” (LS 118).

Papież wyliczając wśród poważnych
problemów ekologicznych wymienia
kwestię, która zwykle nie jest
wiązana z ekologią: „Pogorszenie
jakości życia i upadek społeczny” (LS
43-47). Ojciec Święty podkreśla tu
wyjątkową wartość każdej osoby. My,
ludzie, stanowimy element tego
wielkiego daru stworzenia i
troszcząc się o środowisko naturalne
musimy brać „pod uwagę, że
człowiek jest stworzeniem, które ma
prawo do życia i szczęścia w tym
świecie, a jest także obdarzony
szczególną godnością” (LS 43).



Ścisły związek, jaki istnieje między
troską o środowisko naturalne a
odpowiedzialnością za innych to
myśl, która przewija się przez całą
encyklikę. Papież wielokrotnie
wskazuje na niespójność postawy
polegającej na podejmowaniu
wysiłków w celu ochrony stworzenia
materialnego przy jednoczesnym
braku troski o inne istoty ludzkie i
nieumiejętności dostrzeżenia
wartości w ubogim, w ludzkim
zarodku, w niepełnosprawnym.

Spojrzenie nadziei

Przesłanie papieskiej encykliki to
przesłanie nadziei: „nie wszystko
stracone, ponieważ człowiek zdolny
poniżyć siebie aż do skrajności może
również stawić czoło trudnościom,
dokonać zwrotu i ponownie wybrać
dobro, odrodzić się” (LS 205).
„Ludzkość jest jeszcze zdolna do
współpracy w budowaniu naszego
wspólnego domu” (LS 13).



Papież przestrzega przed fałszywą
nadzieją oferującą racjonalność
instrumentalną, która poprzez
stosowanie odpowiednich technik,
tworzenie norm i praw oraz systemu
efektywnej kontroli, dąży do
„pobudzenia obywatelskiego
zaangażowania ekologicznego”. Jeśli
narzędzia te mają „wywołać
znaczące i trwałe skutki, trzeba, aby
większość członków społeczeństwa
(…) podjęła osobistą przemianę. Dar
z siebie w działalności ekologicznej
staje się możliwy jedynie poprzez
doskonalenie się w cnotach.” (LS
211).

Ojciec Święty wzywa nas do
postawienia sobie pytań
dotykających głębi sensu istnienia i
wartości życia społecznego: „Po co
przechodzimy przez ten świat? Po co
się narodziliśmy? W jakim celu
pracujemy i walczymy? Dlaczego ta
ziemia nas potrzebuje?” (LS 160).



Jedynie odpowiedź na te znaki
zapytania poprowadzi nas ku
„świadomości wspólnego
pochodzenia, wzajemnej
przynależności i wspólnej przyszłości
dla wszystkich. Ta podstawowa
świadomość umożliwi rozwój
nowych przekonań, postaw i stylów
życia” (LS 202).

Pomocą w odpowiedzi na te pytania
będą wskazówki zawarte w drugim
rozdziale encykliki, zatytułowanym
przez Ojca Świętego „Ewangelia
stworzenia”. „Świat wywodzi się z
decyzji, a nie z chaosu czy przypadku
(…). W słowie stwórczym wyrażona
jest wolna decyzja (…) Stworzenie
należy do porządku miłości. Miłość
Boga jest podstawową przyczyną
całego stworzenia” (LS 77). Dlatego
też „każda istota ma wartość i
znaczenie” (LS 76), żadna nie jest
efektem ślepego trafu, każda
wywodzi się z zamiaru Bożego. Bóg
powierza ten dar człowiekowi, by



uprawiał go i strzegł, nie
zapominając, że powołanie to
obejmuje, i to na pierwszym miejscu,
troskę o bliźnich. Człowiek
otrzymuje władzę panowania nad
światem, by udoskonalać go i
przekształcać we wspaniałe
mieszkanie sprawiając w ten sposób,
że opatrzność Boża nad światem
staje się rzeczywistością widoczną i
skuteczną.

Zło, jakie obserwujemy w świecie,
jest efektem nadużywania przez
człowieka władzy, którą powierzył
mu Bóg. Jednak ostatnie słowo nie
należy do tego zła, ponieważ Bóg
„postanowił otworzyć drogę
zbawienia” (LS 71). Oto wielkie
przesłanie Ewangelii: „Bóg, który
wyzwala i zbawia, jest tym samym
Bogiem, który stworzył wszechświat,
a te dwa sposoby Boskiego działania
są ze sobą ściśle i nierozerwalnie
związane” (LS 73).



Zbawienie to nie jest dziełem
wyłącznie boskim, „Bóg, który
pragnie z nami współpracować i
liczy na naszą współpracę, może
wyprowadzić jakieś dobro ze zła,
które my popełniamy, ponieważ
«Duch Święty posiada
nieograniczoną możliwość działania,
właściwą umysłowi Bożemu, który
potrafi znaleźć rozwiązanie nawet
najbardziej złożonych i
nieprzeniknionych sytuacji ludzkiego
życia»” (LS 80). Wyrasta stąd
chrześcijańska nadzieja, że skoro
„ludzkość jest jeszcze zdolna do
współpracy w budowaniu naszego
wspólnego domu”, dzieje się tak
dlatego, że „Stwórca nas nie
opuszcza, nigdy nie cofa się w swoim
planie miłości, nie żałuje, że nas
stworzył” (LS 13).

Nowa kultura

Współpraca ze strony człowieka
wymaga „nawrócenia ekologicznego,



które wiąże się z rozwijaniem
wszystkich konsekwencji ich
spotkania z Jezusem w relacjach z
otaczającym ich światem. Życie
powołaniem, by być obrońcami
dzieła Bożego, jest istotną częścią
życia uczciwego, nie zaś czymś
opcjonalnym, ani też drugorzędnym
elementem doświadczenia
chrześcijańskiego” (LS 271). Do
zadań strażnika dzieła Bożego należy
- w pierwszym rzędzie – ochrona
naszych najsłabszych braci.

Nawrócenie wymaga od nas, byśmy
„przeanalizowali nasze życie i
poznali, jak zaszkodziliśmy Bożemu
stworzeniu naszymi działaniami” (LS
218). Liczne przykłady, które podaje
Ojciec Święty, są wezwaniem do
rachunku sumienia, a jednocześnie
do przyjęcia konsekwencji spotkania
z Jezusem Chrystusem w obszarze
relacji z otaczającym nas światem.
Wśród konsekwencji tych Papież
podkreśla „wdzięczność i



bezinteresowność, to znaczy
uznanie, że świat jest darem
otrzymanym z miłości Ojca.
Następstwem tego są gotowość do
bezinteresownego wyrzeczenia oraz
wielkoduszne gesty, nawet jeśli nikt
ich nie widzi i nie docenia” (LS 220).
Przypomina również o konieczności
zachowania wstrzemięźliwości
przeżywanej w wolności i
świadomie, oraz pokory. Cnoty te
dają nam „zdolność do życia razem i
komunii” (LS 228), do przeżywania
miłości bliźniego, do rezygnacji dla
dobra innych, bez oczekiwania
czegokolwiek w zamian, z tego, co
nam się należy i do świadomości, że
„potrzebujemy siebie nawzajem, że
jesteśmy odpowiedzialni za innych i
za świat, że warto być dobrym i
uczciwym” (LS 229).

W tym dziele wychowywania do
nowego stylu życia, i przekazywania
go, centralną rolę pełni rodzina. To
ona uczy nas wartości małych



codziennych czynności. Papież
podaje kilka przykładów „takich jak
unikanie stosowania tworzyw
sztucznych i papieru, zmniejszenie
zużycia wody, segregowanie
odpadów, gotowanie tylko wówczas,
gdy będzie można zjeść to, co
ugotowano, ostrożne podejście do
innych istot żywych, korzystanie z
transportu publicznego lub wspólne
korzystanie z samochodu przez kilka
osób, sadzenie drzew, wyłączanie
niepotrzebnego światła itp.” (LS 211).
Chodzi o takie „ekologiczne”
zachowania, które są w zasięgu
każdego z nas i które umacniają
„pasję na rzecz troski o świat” (LS
216), ułatwiając życie. „Miłość pełna
drobnych gestów wzajemnej troski
ma także wymiar obywatelski i
polityczny, a przejawia się we
wszystkich działaniach, które starają
się budować lepszy świat” (LS 231).
Ten nowy styl życia uzdalnia nas do
podjęcia realizacji zasad ekologii
integralnej i do nawiązywania



szczerego i uczciwego dialogu. Tylko
tak można „doświadczyć tego, że
warto iść przez ten świat” (LS 212).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/laudato-si-un-canto-de-
esperanza/ (25-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/laudato-si-un-canto-de-esperanza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/laudato-si-un-canto-de-esperanza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/laudato-si-un-canto-de-esperanza/

	Laudato si' – pieśń nadziei

