opusdei.org

Ku wolnosci

,Paradoksalnie wolnosc osiaga
swoja pelnie, kiedy wybiera
stuzbe”, mowi niniejszy tekst na
temat wolnosci w zyciu
chrzescijanina — wolnosci,
ktora dojrzewa w mitosci do
Boga.

29-03-2019

Niewola za niewole — skoro juz
musimy stuzyc, zgadzajqc sie z tym
lub nie, taka juz jest ludzka dola — to
nie ma nic lepszego od uznania sie za
niewolnikow Bozych z Mitosci. Gdyz
w tej samej chwili tracimy pietno



niewolnictwa, a zamieniamy sie w
przyjaciot, synow. I tutaj objawia sie
roznica: podejmujemy sie uczciwych
zadarn w sSwiecie z takq samaq pasjq, z
takim samym zapatem co inni, ale ze
spokojem w glebi duszy, z radosciq i
pogodgq, rowniez posrod przeciwnosci,
gdyz nie poktadamy naszej nadziei w
tym, co przemija, lecz w tym, co trwa
na zawsze. Nie jesteSmy dzie¢mi
niewolnicy, ale wolnej (Ga4, 31)[1].

Paradoksalnie wolnos¢ osigga swoja
pelnie, kiedy wybiera stuzbe.
Przeciwnie — zadanie wolnosci
absolutnej, uniezaleznionej od Boga i
od innych, bez ograniczenia przez
cokolwiek, konczy sie ponizeniem
»,ja” przed pienigdzem, wladza,
sukcesem albo innymi bozkami —
mniej lub bardziej atrakcyjnymi, ale
nietrwalymi i bezwarto$ciowymi.

«Wolnosc¢ cztowieka jest wolnoscia
istoty ograniczonej, a zatem ona tez
jest ograniczona. Mozemy ja



posiadac jedynie jako wolnos¢
dzielong z innymi, w komunii
wolnosci: tylko wowczas gdy zyjemy
we wlasciwy sposdb jedni z drugimi i
jedni dla drugich, wolnos¢ moze sie
rozwijac»[2].

Potrzebujemy innych, nie tylko przez
wzglad na to, co od nich
otrzymujemy, ale rowniez dlatego ze
jestesmy stworzeni do tego, zeby
dawac. Nie ma osobistego wzrostu w
oderwaniu od potrzeb tych, ktorzy
nas otaczaja: maz realizuje sie,
stuzac swojej zonie i dzieciom i to
samo ma miejsce w przypadku zony;
adwokat wykonuje swoj zawdd, zeby
stuzyc¢ klientowi i dobru wspolnemu
obywateli; chory oddaje sie w rece
lekarza, ten zas$ musi sie dostosowac
do pacjenta... Kt6z bowiem jest
wiekszy? Czy ten, kto siedzi za
stolem, czy ten, kto sluzy? Czyz nie
ten, kto siedzi za stolem? Otoz Ja
jestem posrod was jak ten, kto
shuzy[3].



Stuzba, ktorej Chrystus zada od
swoich uczniow, nie polega tylko na
dawaniu czegos, ale na dawaniu
samego siebie, na zasadniczym
rzuceniu wolnosci na szale. Jak
napisat Papiez Benedykt XVI w
swojej pierwszej encyklice: «Gleboki,
osobisty udzial w potrzebie i
cierpieniu drugiego staje sie w ten
sposOb dawaniem samego siebie: aby
dar nie upokarzal drugiego, musze
mu dac nie tylko co$ mojego, ale
siebie samego, musze by¢ obecny w
darze jako osoba»[4].

Dac siebie samego calkowicie, oddac
sie calkowicie — to po prostu oddac
moja wolnos¢ — oddac ja z mitosci.
Oddajac wolnosc¢ z mitosci, stajemy
sie zdolniejsi do milosci i oddania i w
zwigzku z tym bardziej wolni. To jest
wlasnie skala osobistego oddania:
oddac bez straty, co wiecej — zyskac,
dajac.



Kiedy wolnos¢ jest sktadana
catkowicie w Bogu, bez zadnych
innych gwarancji niz poszukiwanie i
pelnienie Jego woli, zyskiem jest
utozsamienie z Chrystusem,
natomiast wolnos$¢ odzyskuje sie na
glebszym poziomie — jako
wewnetrzng synowska wolnosc,
ktorej zadna okolicznos¢ ani zadna
wladza nie moga sobie
podporzadkowac. Dla Niego
wyzulem sie ze wszystkiego i
uznaje to za Smieci, bylebym
pozyskal Chrystusa i znalazl sie¢ w
Nim[5].

Poszukiwaé¢ Chrystusa

«Zadaniem kazdego czlowieka jest
byc¢ tworca wiasnego zycia»[6].
Kazdy moze uczynic ze swojego zycia
arcydzieto milo$ci, niewazne, ze z
sukcesami, bledami, stabosciami.
Istotna rzecza jest nie tracic¢ z pola
widzenia drogowskazu, kierunku,
Tego, w kim raduje sie serce[7],



Jedynej Istoty, ktora moze wypeinic
zdolno$¢ milowania, na Kogo
zasadniczo chcemy ukierunkowac
wolnos¢.

Poszczegolne wybory —
zaangazowanie i praca w danym
zawodzie, ustalenie planu dnia,
zaciggniecie kazdego zobowigzania
— wielkiego czy malego —
ostatecznie wskazuja na dobro
milowane samo w sobie, nie zas w
zaleznosci od innego dobra. To
dobro, ktdre milujemy absolutnie,
charakteryzuje nas bardziej niz
cokolwiek innego.

Ten cel nadaje ostateczny kierunek
drobnym codziennym uczynkom,
kieruje konkretnym postepowaniem,
jest kryterium, ktore wskazuje w
razie watpliwosci na to, co nalezy
albo czego nie nalezy robic.

Ostatecznie, jak mowi Sw. Tomasz
komentujac Sw. Augustyna, istniejg
tylko dwa dobra, ktoére moga sie



jawic jako absolutne, a w zwigzku z
tym kierowac reszta uczynkow:
chwala Boza albo milo$¢ wlasna.
«Tak jak w milo$ci do Boga sam Bog
jest ostatecznym celem, ku ktoremu
kieruja sie wszystkie sprawy, jakie
miluje sie w prawy sposob, tak samo
w umitlowaniu wlasnego
wywyzszenia znajduje sie inny cel,
ku ktoremu réwniez kieruja sie
wszystkie sprawy, poniewaz ten, kto
pragnie obfitowa¢ w bogactwa, w
wiedze albo w zaszczyty badz tez we
wszelkie inne dobra, przez to
wszystko poszukuje wiasnego
wywyzszenia»[8].

Tylko Bog moze nadac autentyczna
jednos¢ kierunku naszym trudom i
pracom: «Stworzytes nas (...) jako
skierowanych ku Tobie. I
niespokojne jest serce nasze, dopoki
w Tobie nie spocznie»[9]. To zdanie
Sw. Augustyna pokazuje poczatek i
cel stworzonej wolnosci, bedace;j
rownoczesnie darem i zadaniem. Bog



dal nam wolnos$c, zebySmy osiagneli
pelnie, pelnia zas jest rezulatatem
wyboru Milosci Boga, w
poszukiwaniu Jego woli w wielkich
decyzjach i w drobiazgach zycia
codziennego.

Jednym z ustepow, w ktérym
Ewangelia pokazuje ukierunkowanie
istnienia jako owoc osobistych
wyborow, jest wydarzenie z bogatym
mlodziencem. Niepokdj serca tego
czlowieka popycha go do
poszukiwania drogi autentycznego
szczescia.

Nie chcac poprzestawac na malym,
idzie do Tego, kto ma ostateczne
odpowiedzi — do Jezusa:
Nauczycielu dobry, co mam czynic,
aby osiggnac zycie wieczne?[10].
Odpowiedz Pana jest nie mniej
radykalna niz pytanie. Jezus
najpierw wskazuje, jakie drogi sa nie
do pogodzenia z tym, czego
poszukuje miodzieniec: Nie



cudzoloz, nie zabijaj, nie kradnij,
nie zeznawaj falszywie...[11].

Nastepnie wskazuje kierunek, ktory
prowadzi do prawdziwego pokoju i
prawdziwej radosci: Jesli chcesz by¢
doskonaly, idz, sprzedaj, co
posiadasz, i rozdaj ubogim, a
bedziesz mial skarb w niebie.
Potem przyjdz i chodz za Mna![12].

Te slowa relatywizuja znaczenie
wszystkiego tego, na czym do tej pory
skupialo sie zainteresowanie
miodzienca. Jego wolnos$c¢ zderzyla
sie z nieprzewidziang alternatywa,
wezwaniem do rozszerzenia
horyzontu zycia.

Nie chodzi o to, ze zy! zle. Przeciwnie
— mial spoleczny i moralny prestiz,
ktory z pewnoscig przynosit
satysfakcje jego rodzicom i
wychowawcom. To jednak wydawato
mu sie niedostateczne, dazyl do
czegos$ wiecej... i dlatego zwrdcit sie
do Nauczyciela. Niemniej jednak,



wobec nowej panoramy, ktora
otworzy! przed nim Jezus, zamilk}.
Wiedzial, ze dobry Nauczyciel ma
racje, tym bardziej po wystuchaniu
tajemniczych stow, ktore w jakis
sposOb objawiaja Jego Bostwo:
Czemu nazywasz Mnie dobrym?
Nikt nie jest dobry, tylko sam Bog.

Mimo wszystko nie byt dostatecznie
wolny, zeby oddac sie do dyspozycji
Pana. Ludzka roztropnosc, lek przed
utrata czego$ cennego i by¢ moze
troska o bezpieczenstwo
doprowadzily go do poprzestania na
tym, co juz mial — z prézna nadzieja,
ze, nie dazac do tego, co proponowat
mu Jezus, nie narazajac swojej
pozycji, swojej dobrej stawy, swoich
pieniedzy i ostatecznie swojego
wlasnego ,ja”, by¢ moze bedzie mogt
by¢ w porzqdku.

Kiedy pragnie sie czyni¢ dobro,
majac niewiele mitosci, z trudem
odnajduje sie droge. Uzywajac stow



Sw. Jana od Krzyza, «kto szuka Boga,
pozostajac jednoczesnie przy swoich
upodobaniach, w bezczynnosci,
szuka Go po nocy i nie znajdzie»[13].
Wowczas umyst tworzy komplikacje
zmyslonymi powodami[14]i czlowiek
przestaje czyni¢ dobro albo opdznia
sie jego czynienie.

Jezeli milo$c jest bardzo staba, walka
staje sie niezdarna, oplatana siatka
wielu drobnych przywigzan,
chwiejna. Kiedy racje mitosci nie sg
dostateczne, zeby robic¢ to, czego chce
Bdg, poszukuje sie innych
zmySlonych powoddw, zeby tego nie
robic.

Serce mlodzienca bylo
nieusatysfakcjonowane — nikogo nie
satysfakcjonuje odpowiedz
polowiczna, zadne ludzkie serce nie
zadowala sie poisrodkami — dlatego
odszed}l zasmucony([15].

Powraocié do Chrystusa



Trwanie w milosci nie polega na
napietej walce o to, zeby nigdy nie
popeinic bledu. Zazwyczaj zadna
zaglowka nie doptywa do portu w
linii prostej, tylko probuje
wykorzystywac¢ napotykane wiatry i
nieustannie poprawia odejscia od
kursu, wykrywane przez przyrzady
nawigacyjne.

Istotna rzecza jest wiedziec, dokad
chce sie dotrzec, 1 zachowywac
czujnos¢. Trzeba na nowo wiele razy
oddac¢ wolnos¢, przede wszystkim
jezeli zdamy sobie sprawe, ze
zaczeliSmy shuzy¢ innym panom[16].

Aby sie nie zgubié, powinniSmy
zbadac konkretne postepowanie w
Swietle powoltania. Ono jest Boza
latarnig morska, ktora wskazuje
kierunek wolnosci. Stqd tez
niezbedna jest gotowosc¢
rozpoczynania na nowo,
odnajdywania na nowo - we wciqz
nowych sytuacjach swojego zZycia -



Swiatta i impulsu pierwszego
nawrocenia. To jest wtasnie powdd,
dla ktorego powinnismy sie
przygotowac poprzez gleboki
rachunek sumienia, proszqc Pana o
pomoc, abysmy mogli lepiej poznac
Jego i samych siebie. Nie ma innej
drogi, jesli mamy sie na nowo
nawrocic[17].

Brak radosci jest jednym z tych
wskaznikow, ktore pozwalaja odkryc,
kiedy wola traci ukierunkowanie na
Boga. Przy pomocy Swiatta Ducha
Swietego bedziemy mogli zobaczy¢,
gdzie znajduje sie serce, zeby
oczyscic to, co konieczne.

Przypowie$c o synu marnotrawnym
jest autentycznym przewodnikiem
na drodze do nawrocenia. Punktem
wyjscia jest chwila, w ktorej syn
spostrzega swoja materialna, a
przede wszystkim duchowa nedze —
brak rados$ci — wiec uswiadamia



sobie, ze naduzy! swojej synowskiej
wolnosci.

Rozpoczyna wowczas obiektywne
badanie swojej sytuacji. Spoglada w
siebie samego, in se autem
reversus/[18], nie bojac sie uznac
twardej prawdy o swoich uczynkach.
Widzi obraz glodu, samotnosci,
smutku, braku mitos$ci... Zapewne
zadal sobie pytanie: w jaki sposob
doszedlem do tej sytuacji? Moglby
zrzuci¢ wine na zly los albo na
okresowa drozyzne, ktora pojawita
sie w okolicy. Niemniej jednak,
odwazyt! sie przyjac swoje
poprzednie decyzje, nie uchylajgc sie
od odpowiedzialnosci.

To on sam, dobrowolnie, naruszyt
wiernos¢ swojemu ojcu, kierujac sie
mirazem nierzeczywistego szczescia.
Stopniowo dojrzewala w nim mysl,
ze przypadajace mu dobra — w tym
przypadku, ojcowski majatek — maja
zdolnos¢ nasycenia jego pragnien



dobrobytu, osobistej realizacji. Jego
wola stopniowo przemieszczala sie
ku jego malemu skarbowi, ktory
stanowig jego pragnienia, rozrywka,
czas, zmystowos¢, lenistwo.

To wlasnie zywe uswiadomienie
sobie wilasnej biedy sprawilo, ze
zareagowal i zdal sobie sprawe z
tego, jak niewiele jest wart sam z
siebie, z okrutnej niewoli, na jaka
narazit sie bez ojca: Iluz to
najemnikow mojego ojca ma pod
dostatkiem chleba, a ja tu z glodu
gine[19].

Dom Ojca — Swiety Ko$ciét Bozy, ta
czqstka Kosciola, jaka jest Dzielo...
Przestal lekac sie nazywac rzeczy po
imieniu, za$ kontakt z prawda o nim
samym skierowal go ku wolnosci —
prawda was wyzwoli[20]. Wobec
rzeczywistosci nabrata realnych
ksztaltow nostalgia za mitoscig Ojca
— to jest jego powrotna podroz do
domu.



Do domu powinno sie powracac na
nowo wiele razy w zyciu, poniewaz
jest to miejsce ponownego spotkania
z samym sobg, miejsce, w ktorym
odkrywamy, kim jesteSmy — ze
jesteSmy dzieé¢mi Bozymi. Dom to
rowniez sumienie — wewnetrzne
tabernakulum kazdej osoby. Zas syn
marnotrawny, ktory z taka
determinacjg domagatl sie swoich
praw, wobec nagiej prawdy o sobie
samym, zrezygnowat teraz z
wszelkich praw. Zabiore sie i pojde
do mego ojca, i powiem mu: Ojcze,
zgrzeszylem przeciw Bogu i
wzgledem ciebie; juz nie jestem
godzien nazywac sie twoim synem:
uczyn mie chocby jednym z
najemnikow. Wybral sie wiec i
poszedl do swojego ojca[21].

Juz podczas powrotu rozpoczela sie
rado$c z nawrdcenia. Skrucha
otworzyla drzwi nadziei i w decyzji o
powrocie wolnos¢ odzyskata swoja
gotowos¢ do milosci. A poza tym,



spotkanie z ojcem przerasta
najwyzsze oczekiwania.

Biedne ludzkie serce, upokarzane
swoimi btedami, zostanie
przepeinione nieskonczonym
miltosierdziem Milosci: A gdy byl
jeszcze daleko, ujrzal go jego ojciec
i wzruszyl sie gleboko; wybiegl
naprzeciw niego, rzucil mu sie na
szyje i ucalowal go[22].

Wolnos¢ dojrzewa w mitosci do Boga.
Wolnos¢ synowska nie jest rozliczana
na zasadzie bilansu sukcesow 1
bledéw. Bledy zamieniaja sie w
sukcesy, w okazje do tego, zeby
milowac wiecej, kiedy umiemy
dokonywac naprawy i prosic o
przebaczenie, z pelng ufnoscia w
Boze milosierdzie.

Nauczmy sie rozpoczynac¢ na nowo
razem z naszym Ojcem: Podczas
rachunku sumienia stwierdzacie
wciqz te same porazki, ktore same w
sobie sq nieznaczne, wam jednak



wydajq sie wrecz ogromne, poniewaz
dopatrujecie sie w nich braku mitosci,
oddania, ofiarnoscti, delikatnosci. To
samo zdarza sie tez mnie. Wybaczcie,
Ze mowie o sobie, ale kiedy
przemawiam do was, rownoczesnie
omawiam z Panem potrzeby swojej
duszy. Rozbudzajcie w sobie gorqce
pragnienie zadoscuczynienia,
przezywajcie szczerq skruche, ale mi
nie traccie pokoju![23].

Ale mi nie traccie pokoju! — ta
poruszajaca ojcowska prosba jest
polaczona z wezwaniem do zalu, co
jest najwazniejsze w rachunku
sumienia. Swiety Josemaria otwieral
swoja dusze, zeby da¢ nam pokarm
swojego doswiadczenia obcowania z
Bogiem.

Teraz jego doSwiadczeniem jest
zbawienie, a jego udzial w ojcostwie
Boga jest bardziej intensywny.
Uciekajmy sie do jego
wstawiennictwa, zZeby osiagac



pogodny i synowski zal, aby nauczyl
nas dokonywac pelnego skruchy
rachunku sumienia, ktdry nie
pozbawia pokoju, ale go daje. Kazdy
akt zalu to rozpoczynanie na nowo.
Jakiegoz pokoju udziela wiedza, ze
dopdki ktos zyje, nie ma ostatecznych
porazek!

Zy¢ w Chrystusie

Swiety Jan opisuje w Apokalipsie
niezliczony thum przed tronem i
przed Barankiem, przyodziany na
bialo i z palmami w dloniach[24].
Palma jest symbolem radosci i
tryumfu: radosci z oddawania czci
Bogu i zwyciestwa tych, ktdrzy na
zawsze oddajag Mu chwale. Idac za
tym obrazem, moglibysSmy
powiedzied, ze palma wolnosci
znajduje sie w ich zwrdceniu sie do
Boga, zeby dojs¢ do ostatecznego
tryumfu osiagnietej Swietosci.

Jak osiagniemy tak cenng zdobycz? 11
Sobor Watykanski naucza, ze



«wolnos¢ ludzka, zraniona grzechem,
jedynie z pomoca laski Bozej moze to
nastawienie ku Bogu uczyni¢ w peini
skutecznymn»[25].

Dlatego Bog postat swojego Syna,
ktory przybyl nam na pomoc, zeby
uczynic nas uczestnikami swojego
zwyciestwa na Krzyzu i zebySmy
otrzymali dar Ducha Swietego. Nasza
wolno$c¢ zostala uwolniona na
Kalwarii: «,,Ku wolnosci
wyswobodzil nas Chrystus” (Ga 5, 1).
W Nim uczestniczymy w prawdzie,
ktora czyni nas wolnymi. Zostal nam
dany Duch Swiety — jak naucza
Apostol — ,gdzie jest Duch... tam
wolnos¢” (2 Kor 3,17). Juz teraz
chlubimy sie ,,wolnoscia... dzieci
Bozych” (Rz 8, 21)»[26].

Bog obiecal swojemu Ludowi nowa
zasade zycia, prawo wpisane w serce,
ktore nie tylko ukaze kierunek, ale
ktore rowniez dalo sity, zeby kroczy¢
$ciezka mitosci do Boga: I dam wam



serce nowe i ducha nowego tchne
do waszego wnetrza, odbiore wam
serce kamienne, a dam wam serce
z ciala. Ducha mojego chce tchnac
w was i sprawi¢, byscie zyli wedlug
mych nakazow i przestrzegali
przykazan, i wedlug nich
postepowali[27].

Ta obietnica stala sie rzeczywistoscia
w chwili postania Ducha Swietego,
poniewaz milos¢ Boza rozlana jest
w sercach naszych przez Ducha
Swietego, ktéry zostal nam
dany([28]. Tylko na tej nowej
zasadzie bedziemy mogli zbudowac
zycie wyzwolone z niewoli egoizmu
— zycie wolnych synow. Albowiem
wszyscy ci, ktorych prowadzi Duch
Bozy, sa synami Bozymi[29].

Chodzi o to, zeby wola spoczywala na
nadprzyrodzonej skale synostwa
Bozego, nie za$ na piasku wlasnych
sit. Wowczas mozna przezwyciezyc¢
wlasne ograniczenia, pokonujac



przeszkody z perspektywy pokory,
moca Boza.

W ten sposob wola w
nadprzyrodzony sposob dobra zyje
przebdstwiona, starajac sie czynic we
wszystkim Wole Bozg. W jaki
sposob? Poprzez zapomnienie o
sobie samym, z mocg Chrystusa.
Dlatego — mowi Sw. Pawel — mam
upodobanie w moich slabosciach,
w obelgach, w niedostatkach, w
przesladowaniach, w uciskach z
powodu Chrystusa. Albowiem
ilekro¢ niedomagam, tylekro¢
jestem mocny[30].

Sens Bozego synostwa jest
realistycznym fundamentem
wolnosci, naucza jak rozpoczynac na
nowo z perspektywy prawdy o
wlasnej maltosci, ktéra rownoczesnie
jest wielkoS$ciag bycia niezwykle
umilowanym synem Boga. Jest tez
zrodlem pogody i optymizmu w
walce.



Dziecko Boze czuje sie
podtrzymywane wszechmoca Ojca,
ktory mituje je z jego wadami, a
rownoczesnie pomaga mu z nimi
walczy¢ i popycha go ku wolnosci.

C. Ruiz

ttum. Bronistaw jakubowski

[1] Przyjaciele Boga, 35.

[2] Benedykt XVI, Homilia, 8 grudnia
2005 r.

[3] £k 22, 27.

[4] Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, 34.

[5] Flp 3, 8-9.

[6] Sw. Jan Pawel II, List do artystow,
4 czerwca 1999r., 2.



[7] Por. Ps 33[32], 21.

[8] Sw. Tomasz z Akwinu, De Malo, q.
8,a.2,c.

[9] Sw. Augustyn, Wyznania 1, 1, 1,
thum. Zygmunt Kubiak.

[10] £k 18, 18.
[11] £k 18, 20.
[12] Mt 19, 21.

[13] Sw. Jan od Krzyza, Piesn
duchowa, 3, 3.

[14] Przyjaciele Boga, 37.

[15] Mt 19, 22.

[16] Por. £k 16, 13.

[17] To Chrystus przechodzi, 58.
[18] Ek 15, 17.

[19] Tamze, 15, 17.



[20]] 8, 32.

[21] Ek 15, 18-20.

[22] Tamze, 15, 20.

[23] Przyjaciele Boga, 13.
[24] Por. Ap 7, 9-10.

[25] IT Sobdr Watykanski, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 17.

[26] Katechizm Kosciota Katolickiego,
1741; Ga 5, 1; por. J 8, 32; por. 2 Kor 3,
17; por. Rz 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.
[28] Rz 5, 5.
[29] Tamze, 8, 14.

[30] 2 Kor 12, 9-10.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/ku-wolnosci/ (11-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/ku-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ku-wolnosci/

	Ku wolności

