
opusdei.org

Ku wolności

„Paradoksalnie wolność osiąga
swoją pełnię, kiedy wybiera
służbę”, mówi niniejszy tekst na
temat wolności w życiu
chrześcijanina — wolności,
która dojrzewa w miłości do
Boga.

29-03-2019

Niewola za niewolę — skoro już
musimy służyć, zgadzając się z tym
lub nie, taka już jest ludzka dola — to
nie ma nic lepszego od uznania się za
niewolników Bożych z Miłości. Gdyż
w tej samej chwili tracimy piętno



niewolnictwa, a zamieniamy się w
przyjaciół, synów. I tutaj objawia się
różnica: podejmujemy się uczciwych
zadań w świecie z taką samą pasją, z
takim samym zapałem co inni, ale ze
spokojem w głębi duszy, z radością i
pogodą, również pośród przeciwności,
gdyż nie pokładamy naszej nadziei w
tym, co przemija, lecz w tym, co trwa
na zawsze. Nie jesteśmy dziećmi
niewolnicy, ale wolnej (Ga4, 31)[1].

Paradoksalnie wolność osiąga swoją
pełnię, kiedy wybiera służbę.
Przeciwnie — żądanie wolności
absolutnej, uniezależnionej od Boga i
od innych, bez ograniczenia przez
cokolwiek, kończy się poniżeniem
„ja” przed pieniądzem, władzą,
sukcesem albo innymi bożkami —
mniej lub bardziej atrakcyjnymi, ale
nietrwałymi i bezwartościowymi.

«Wolność człowieka jest wolnością
istoty ograniczonej, a zatem ona też
jest ograniczona. Możemy ją



posiadać jedynie jako wolność
dzieloną z innymi, w komunii
wolności: tylko wówczas gdy żyjemy
we właściwy sposób jedni z drugimi i
jedni dla drugich, wolność może się
rozwijać»[2].

Potrzebujemy innych, nie tylko przez
wzgląd na to, co od nich
otrzymujemy, ale również dlatego że
jesteśmy stworzeni do tego, żeby
dawać. Nie ma osobistego wzrostu w
oderwaniu od potrzeb tych, którzy
nas otaczają: mąż realizuje się,
służąc swojej żonie i dzieciom i to
samo ma miejsce w przypadku żony;
adwokat wykonuje swój zawód, żeby
służyć klientowi i dobru wspólnemu
obywateli; chory oddaje się w ręce
lekarza, ten zaś musi się dostosować
do pacjenta... Któż bowiem jest
większy? Czy ten, kto siedzi za
stołem, czy ten, kto służy? Czyż nie
ten, kto siedzi za stołem? Otóż Ja
jestem pośród was jak ten, kto
służy[3].



Służba, której Chrystus żąda od
swoich uczniów, nie polega tylko na
dawaniu czegoś, ale na dawaniu
samego siebie, na zasadniczym
rzuceniu wolności na szalę. Jak
napisał Papież Benedykt XVI w
swojej pierwszej encyklice: «Głęboki,
osobisty udział w potrzebie i
cierpieniu drugiego staje się w ten
sposób dawaniem samego siebie: aby
dar nie upokarzał drugiego, muszę
mu dać nie tylko coś mojego, ale
siebie samego, muszę być obecny w
darze jako osoba»[4].

Dać siebie samego całkowicie, oddać
się całkowicie — to po prostu oddać
moją wolność — oddać ją z miłości.
Oddając wolność z miłości, stajemy
się zdolniejsi do miłości i oddania i w
związku z tym bardziej wolni. To jest
właśnie skala osobistego oddania:
oddać bez straty, co więcej — zyskać,
dając.



Kiedy wolność jest składana
całkowicie w Bogu, bez żadnych
innych gwarancji niż poszukiwanie i
pełnienie Jego woli, zyskiem jest
utożsamienie z Chrystusem,
natomiast wolność odzyskuje się na
głębszym poziomie — jako
wewnętrzną synowską wolność,
której żadna okoliczność ani żadna
władza nie mogą sobie
podporządkować. Dla Niego
wyzułem się ze wszystkiego i
uznaję to za śmieci, bylebym
pozyskał Chrystusa i znalazł się w
Nim[5].

Poszukiwać Chrystusa

«Zadaniem każdego człowieka jest
być twórcą własnego życia»[6].
Każdy może uczynić ze swojego życia
arcydzieło miłości, nieważne, że z
sukcesami, błędami, słabościami.
Istotną rzeczą jest nie tracić z pola
widzenia drogowskazu, kierunku,
Tego, w kim raduje się serce[7],



Jedynej Istoty, która może wypełnić
zdolność miłowania, na Kogo
zasadniczo chcemy ukierunkować
wolność.

Poszczególne wybory —
zaangażowanie i praca w danym
zawodzie, ustalenie planu dnia,
zaciągnięcie każdego zobowiązania
— wielkiego czy małego —
ostatecznie wskazują na dobro
miłowane samo w sobie, nie zaś w
zależności od innego dobra. To
dobro, które miłujemy absolutnie,
charakteryzuje nas bardziej niż
cokolwiek innego.

Ten cel nadaje ostateczny kierunek
drobnym codziennym uczynkom,
kieruje konkretnym postępowaniem,
jest kryterium, które wskazuje w
razie wątpliwości na to, co należy
albo czego nie należy robić.

Ostatecznie, jak mówi Św. Tomasz
komentując Św. Augustyna, istnieją
tylko dwa dobra, które mogą się



jawić jako absolutne, a w związku z
tym kierować resztą uczynków:
chwała Boża albo miłość własna.
«Tak jak w miłości do Boga sam Bóg
jest ostatecznym celem, ku któremu
kierują się wszystkie sprawy, jakie
miłuje się w prawy sposób, tak samo
w umiłowaniu własnego
wywyższenia znajduje się inny cel,
ku któremu również kierują się
wszystkie sprawy, ponieważ ten, kto
pragnie obfitować w bogactwa, w
wiedzę albo w zaszczyty bądź też we
wszelkie inne dobra, przez to
wszystko poszukuje własnego
wywyższenia»[8].

Tylko Bóg może nadać autentyczną
jedność kierunku naszym trudom i
pracom: «Stworzyłeś nas (...) jako
skierowanych ku Tobie. I
niespokojne jest serce nasze, dopóki
w Tobie nie spocznie»[9]. To zdanie
Św. Augustyna pokazuje początek i
cel stworzonej wolności, będącej
równocześnie darem i zadaniem. Bóg



dał nam wolność, żebyśmy osiągnęli
pełnię, pełnia zaś jest rezulatatem
wyboru Miłości Boga, w
poszukiwaniu Jego woli w wielkich
decyzjach i w drobiazgach życia
codziennego.

Jednym z ustępów, w którym
Ewangelia pokazuje ukierunkowanie
istnienia jako owoc osobistych
wyborów, jest wydarzenie z bogatym
młodzieńcem. Niepokój serca tego
człowieka popycha go do
poszukiwania drogi autentycznego
szczęścia.

Nie chcąc poprzestawać na małym,
idzie do Tego, kto ma ostateczne
odpowiedzi — do Jezusa: 
Nauczycielu dobry, co mam czynić,
aby osiągnąć życie wieczne?[10].
Odpowiedź Pana jest nie mniej
radykalna niż pytanie. Jezus
najpierw wskazuje, jakie drogi są nie
do pogodzenia z tym, czego
poszukuje młodzieniec: Nie



cudzołóż, nie zabijaj, nie kradnij,
nie zeznawaj fałszywie...[11].

Następnie wskazuje kierunek, który
prowadzi do prawdziwego pokoju i
prawdziwej radości: Jeśli chcesz być
doskonały, idź, sprzedaj, co
posiadasz, i rozdaj ubogim, a
będziesz miał skarb w niebie.
Potem przyjdź i chodź za Mną![12].

Te słowa relatywizują znaczenie
wszystkiego tego, na czym do tej pory
skupiało się zainteresowanie
młodzieńca. Jego wolność zderzyła
się z nieprzewidzianą alternatywą,
wezwaniem do rozszerzenia
horyzontu życia.

Nie chodzi o to, że żył źle. Przeciwnie
— miał społeczny i moralny prestiż,
który z pewnością przynosił
satysfakcję jego rodzicom i
wychowawcom. To jednak wydawało
mu się niedostateczne, dążył do
czegoś więcej... i dlatego zwrócił się
do Nauczyciela. Niemniej jednak,



wobec nowej panoramy, którą
otworzył przed nim Jezus, zamilkł.
Wiedział, że dobry Nauczyciel ma
rację, tym bardziej po wysłuchaniu
tajemniczych słów, które w jakiś
sposób objawiają Jego Bóstwo: 
Czemu nazywasz Mnie dobrym?
Nikt nie jest dobry, tylko sam Bóg.

Mimo wszystko nie był dostatecznie
wolny, żeby oddać się do dyspozycji
Pana. Ludzka roztropność, lęk przed
utratą czegoś cennego i być może
troska o bezpieczeństwo
doprowadziły go do poprzestania na
tym, co już miał — z próżną nadzieją,
że, nie dążąc do tego, co proponował
mu Jezus, nie narażając swojej
pozycji, swojej dobrej sławy, swoich
pieniędzy i ostatecznie swojego
własnego „ja”, być może będzie mógł 
być w porządku.

Kiedy pragnie się czynić dobro,
mając niewiele miłości, z trudem
odnajduje się drogę. Używając słów



Św. Jana od Krzyża, «kto szuka Boga,
pozostając jednocześnie przy swoich
upodobaniach, w bezczynności,
szuka Go po nocy i nie znajdzie»[13].
Wówczas umysł tworzy komplikacje 
zmyślonymi powodami[14]i człowiek
przestaje czynić dobro albo opóźnia
się jego czynienie.

Jeżeli miłość jest bardzo słaba, walka
staje się niezdarna, oplątana siatką
wielu drobnych przywiązań,
chwiejna. Kiedy racje miłości nie są
dostateczne, żeby robić to, czego chce
Bóg, poszukuje się innych
zmyślonych powodów, żeby tego nie
robić.

Serce młodzieńca było
nieusatysfakcjonowane — nikogo nie
satysfakcjonuje odpowiedź
połowiczna, żadne ludzkie serce nie
zadowala się półśrodkami — dlatego 
odszedł zasmucony[15].

Powrócić do Chrystusa



Trwanie w miłości nie polega na
napiętej walce o to, żeby nigdy nie
popełnić błędu. Zazwyczaj żadna
żaglówka nie dopływa do portu w
linii prostej, tylko próbuje
wykorzystywać napotykane wiatry i
nieustannie poprawia odejścia od
kursu, wykrywane przez przyrządy
nawigacyjne.

Istotną rzeczą jest wiedzieć, dokąd
chce się dotrzeć, i zachowywać
czujność. Trzeba na nowo wiele razy
oddać wolność, przede wszystkim
jeżeli zdamy sobie sprawę, że
zaczęliśmy służyć innym panom[16].

Aby się nie zgubić, powinniśmy
zbadać konkretne postępowanie w
świetle powołania. Ono jest Bożą
latarnią morską, która wskazuje
kierunek wolności. Stąd też
niezbędna jest gotowość
rozpoczynania na nowo,
odnajdywania na nowo - we wciąż
nowych sytuacjach swojego życia -



światła i impulsu pierwszego
nawrócenia. To jest właśnie powód,
dla którego powinniśmy się
przygotować poprzez głęboki
rachunek sumienia, prosząc Pana o
pomoc, abyśmy mogli lepiej poznać
Jego i samych siebie. Nie ma innej
drogi, jeśli mamy się na nowo
nawrócić[17].

Brak radości jest jednym z tych
wskaźników, które pozwalają odkryć,
kiedy wola traci ukierunkowanie na
Boga. Przy pomocy światła Ducha
Świętego będziemy mogli zobaczyć,
gdzie znajduje się serce, żeby
oczyścić to, co konieczne.

Przypowieść o synu marnotrawnym
jest autentycznym przewodnikiem
na drodze do nawrócenia. Punktem
wyjścia jest chwila, w której syn
spostrzega swoją materialną, a
przede wszystkim duchową nędzę —
brak radości — więc uświadamia



sobie, że nadużył swojej synowskiej
wolności.

Rozpoczyna wówczas obiektywne
badanie swojej sytuacji. Spogląda w
siebie samego, in se autem
reversus[18], nie bojąc się uznać
twardej prawdy o swoich uczynkach.
Widzi obraz głodu, samotności,
smutku, braku miłości... Zapewne
zadał sobie pytanie: w jaki sposób
doszedłem do tej sytuacji? Mógłby
zrzucić winę na zły los albo na
okresową drożyznę, która pojawiła
się w okolicy. Niemniej jednak,
odważył się przyjąć swoje
poprzednie decyzje, nie uchylając się
od odpowiedzialności.

To on sam, dobrowolnie, naruszył
wierność swojemu ojcu, kierując się
mirażem nierzeczywistego szczęścia.
Stopniowo dojrzewała w nim myśl,
że przypadające mu dobra — w tym
przypadku, ojcowski majątek — mają
zdolność nasycenia jego pragnień



dobrobytu, osobistej realizacji. Jego
wola stopniowo przemieszczała się
ku jego małemu skarbowi, który
stanowią jego pragnienia, rozrywka,
czas, zmysłowość, lenistwo.

To właśnie żywe uświadomienie
sobie własnej biedy sprawiło, że
zareagował i zdał sobie sprawę z
tego, jak niewiele jest wart sam z
siebie, z okrutnej niewoli, na jaką
naraził się bez ojca: Iluż to
najemników mojego ojca ma pod
dostatkiem chleba, a ja tu z głodu
ginę[19].

Dom Ojca — Święty Kościół Boży, ta 
cząstka Kościoła, jaką jest Dzieło...
Przestał lękać się nazywać rzeczy po
imieniu, zaś kontakt z prawdą o nim
samym skierował go ku wolności — 
prawda was wyzwoli[20]. Wobec
rzeczywistości nabrała realnych
kształtów nostalgia za miłością Ojca
— to jest jego powrotna podróż do
domu.



Do domu powinno się powracać na
nowo wiele razy w życiu, ponieważ
jest to miejsce ponownego spotkania
z samym sobą, miejsce, w którym
odkrywamy, kim jesteśmy — że
jesteśmy dziećmi Bożymi. Dom to
również sumienie — wewnętrzne
tabernakulum każdej osoby. Zaś syn
marnotrawny, który z taką
determinacją domagał się swoich
praw, wobec nagiej prawdy o sobie
samym, zrezygnował teraz z
wszelkich praw. Zabiorę się i pójdę
do mego ojca, i powiem mu: Ojcze,
zgrzeszyłem przeciw Bogu i
względem ciebie; już nie jestem
godzien nazywać się twoim synem:
uczyń mię choćby jednym z
najemników. Wybrał się więc i
poszedł do swojego ojca[21].

Już podczas powrotu rozpoczęła się
radość z nawrócenia. Skrucha
otworzyła drzwi nadziei i w decyzji o
powrocie wolność odzyskała swoją
gotowość do miłości. A poza tym,



spotkanie z ojcem przerasta
najwyższe oczekiwania.

Biedne ludzkie serce, upokarzane
swoimi błędami, zostanie
przepełnione nieskończonym
miłosierdziem Miłości: A gdy był
jeszcze daleko, ujrzał go jego ojciec
i wzruszył się głęboko; wybiegł
naprzeciw niego, rzucił mu się na
szyję i ucałował go[22].

Wolność dojrzewa w miłości do Boga.
Wolność synowska nie jest rozliczana
na zasadzie bilansu sukcesów i
błędów. Błędy zamieniają się w
sukcesy, w okazję do tego, żeby
miłować więcej, kiedy umiemy
dokonywać naprawy i prosić o
przebaczenie, z pełną ufnością w
Boże miłosierdzie.

Nauczmy się rozpoczynać na nowo
razem z naszym Ojcem: Podczas
rachunku sumienia stwierdzacie
wciąż te same porażki, które same w
sobie są nieznaczne, wam jednak



wydają się wręcz ogromne, ponieważ
dopatrujecie się w nich braku miłości,
oddania, ofiarności, delikatności. To
samo zdarza się też mnie. Wybaczcie,
że mówię o sobie, ale kiedy
przemawiam do was, równocześnie
omawiam z Panem potrzeby swojej
duszy. Rozbudzajcie w sobie gorące
pragnienie zadośćuczynienia,
przeżywajcie szczerą skruchę, ale mi
nie traćcie pokoju![23].

Ale mi nie traćcie pokoju! — ta
poruszająca ojcowska prośba jest
połączona z wezwaniem do żalu, co
jest najważniejsze w rachunku
sumienia. Święty Josemaría otwierał
swoją duszę, żeby dać nam pokarm
swojego doświadczenia obcowania z
Bogiem.

Teraz jego doświadczeniem jest
zbawienie, a jego udział w ojcostwie
Boga jest bardziej intensywny.
Uciekajmy się do jego
wstawiennictwa, żeby osiągać



pogodny i synowski żal, aby nauczył
nas dokonywać pełnego skruchy
rachunku sumienia, który nie
pozbawia pokoju, ale go daje. Każdy
akt żalu to rozpoczynanie na nowo.
Jakiegoż pokoju udziela wiedza, że
dopóki ktoś żyje, nie ma ostatecznych
porażek!

Żyć w Chrystusie

Święty Jan opisuje w Apokalipsie
niezliczony tłum przed tronem i
przed Barankiem, przyodziany na
biało i z palmami w dłoniach[24].
Palma jest symbolem radości i
tryumfu: radości z oddawania czci
Bogu i zwycięstwa tych, którzy na
zawsze oddają Mu chwałę. Idąc za
tym obrazem, moglibyśmy
powiedzieć, że palma wolności
znajduje się w ich zwróceniu się do
Boga, żeby dojść do ostatecznego
tryumfu osiągniętej świętości.

Jak osiągniemy tak cenną zdobycz? II
Sobór Watykański naucza, że



«wolność ludzka, zraniona grzechem,
jedynie z pomocą łaski Bożej może to
nastawienie ku Bogu uczynić w pełni
skutecznym»[25].

Dlatego Bóg posłał swojego Syna,
który przybył nam na pomoc, żeby
uczynić nas uczestnikami swojego
zwycięstwa na Krzyżu i żebyśmy
otrzymali dar Ducha Świętego. Nasza
wolność została uwolniona na
Kalwarii: «„Ku wolności
wyswobodził nas Chrystus” (Ga 5, 1).
W Nim uczestniczymy w prawdzie,
która czyni nas wolnymi. Został nam
dany Duch Święty — jak naucza
Apostoł — „gdzie jest Duch... tam
wolność” (2 Kor 3,17). Już teraz
chlubimy się „wolnością... dzieci
Bożych” (Rz 8, 21)»[26].

Bóg obiecał swojemu Ludowi nową
zasadę życia, prawo wpisane w serce,
które nie tylko ukaże kierunek, ale
które również dało siły, żeby kroczyć
ścieżką miłości do Boga: I dam wam



serce nowe i ducha nowego tchnę
do waszego wnętrza, odbiorę wam
serce kamienne, a dam wam serce
z ciała. Ducha mojego chcę tchnąć
w was i sprawić, byście żyli według
mych nakazów i przestrzegali
przykazań, i według nich
postępowali[27].

Ta obietnica stała się rzeczywistością
w chwili posłania Ducha Świętego,
ponieważ miłość Boża rozlana jest
w sercach naszych przez Ducha
Świętego, który został nam
dany[28]. Tylko na tej nowej
zasadzie będziemy mogli zbudować
życie wyzwolone z niewoli egoizmu
— życie wolnych synów. Albowiem
wszyscy ci, których prowadzi Duch
Boży, są synami Bożymi[29].

Chodzi o to, żeby wola spoczywała na
nadprzyrodzonej skale synostwa
Bożego, nie zaś na piasku własnych
sił. Wówczas można przezwyciężyć
własne ograniczenia, pokonując



przeszkody z perspektywy pokory,
mocą Bożą.

W ten sposób wola w
nadprzyrodzony sposób dobra żyje
przebóstwiona, starając się czynić we
wszystkim Wolę Bożą. W jaki
sposób? Poprzez zapomnienie o
sobie samym, z mocą Chrystusa. 
Dlatego — mówi Św. Paweł — mam
upodobanie w moich słabościach,
w obelgach, w niedostatkach, w
prześladowaniach, w uciskach z
powodu Chrystusa. Albowiem
ilekroć niedomagam, tylekroć
jestem mocny[30].

Sens Bożego synostwa jest
realistycznym fundamentem
wolności, naucza jak rozpoczynać na
nowo z perspektywy prawdy o
własnej małości, która równocześnie
jest wielkością bycia niezwykle
umiłowanym synem Boga. Jest też
źródłem pogody i optymizmu w
walce.



Dziecko Boże czuje się
podtrzymywane wszechmocą Ojca,
który miłuje je z jego wadami, a
równocześnie pomaga mu z nimi
walczyć i popycha go ku wolności.

C. Ruiz

tłum. Bronisław jakubowski

[1] Przyjaciele Boga, 35.

[2] Benedykt XVI, Homilia, 8 grudnia
2005 r.

[3] Łk 22, 27.

[4] Benedykt XVI, Encyklika Deus
caritas est, 34.

[5] Flp 3, 8-9.

[6] Św. Jan Paweł II, List do artystów,
4 czerwca 1999 r., 2.



[7] Por. Ps 33[32], 21.

[8] Św. Tomasz z Akwinu, De Malo, q.
8, a. 2, c.

[9] Św. Augustyn, Wyznania 1, 1, 1,
tłum. Zygmunt Kubiak.

[10] Łk 18, 18.

[11] Łk 18, 20.

[12] Mt 19, 21.

[13] Św. Jan od Krzyża, Pieśń
duchowa, 3, 3.

[14] Przyjaciele Boga, 37.

[15] Mt 19, 22.

[16] Por. Łk 16, 13.

[17] To Chrystus przechodzi, 58.

[18] Łk 15, 17.

[19] Tamże, 15, 17.



[20] J 8, 32.

[21] Łk 15, 18-20.

[22] Tamże, 15, 20.

[23] Przyjaciele Boga, 13.

[24] Por. Ap 7, 9-10.

[25] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 17.

[26] Katechizm Kościoła Katolickiego,
1741; Ga 5, 1; por. J 8, 32; por. 2 Kor 3,
17; por. Rz 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.

[28] Rz 5, 5.

[29] Tamże, 8, 14.

[30] 2 Kor 12, 9-10.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/ku-wolnosci/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/ku-wolnosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ku-wolnosci/

	Ku wolności

