
opusdei.org

Coś wielkiego i niech
to będzie miłość
(VII): Kto oddaje
życie za przyjaciół
swoich

Sekret serca osoby żyjącej w
celibacie: zrezygnować z
miłości ziemskiej, aby napełnić
cały świat światłem Bożej
Miłości.

06-06-2019

„Stworzył więc Bóg człowieka na
swój obraz, na obraz Boży go



stworzył: stworzył mężczyznę i
niewiastę” (Rdz 1,27). W ten sposób
pochodzenie kobiety i mężczyzny
opisuje Księga Rodzaju. Bóg stworzył
ich jednocześnie. Mają tę samą
godność, bo są Jego żywym obrazem.
W drugim opisie stworzenia
ponownie pochylamy się nad tym
wydarzeniem, ale niejako w
zwolnionym tempie (Rdz 2,7-25).
Najpierw Bóg stwarza mężczyznę i
umieszcza go w ogrodzie Eden.
Nowostworzony świat zachwyca
swym pięknem: niebo, morza, rzeki
na tle gór, różnorodne drzewa.
Wspaniały obraz. A jednak Adam
czuje się samotny.

Aby wyrwać Adama z tej samotności,
Bóg stwarza różne zwierzęta, które
zasiedlają Raj: ptaki powietrzne,
morskie stworzenia, zwierzęta
lądowe. Ale nie wystarcza to
człowiekowi. Wtedy Bóg postanawia
stworzyć „odpowiednią dla Adama
pomoc” (Rdz 2,18) i z jego żebra



stwarza kobietę. Adam dostrzega
wzrok taki sam jak jego: „Ta dopiero
jest kością z moich kości i ciałem z
mego ciała!” (Rdz 2,23). Spotkanie to
napełnia go radością, ale przede
wszystkim rzuca światło na jego
tożsamość: w nowy sposób określa,
kim jest. Człowiek czuł pustkę, która
mogła zostać zaspokojona jedynie
przez drugiego człowieka.

„Nie jest dobrze, żeby mężczyzna
był sam”

Te strony Księgi Rodzaju ukazują
podstawowe prawdy dotyczące istoty
ludzkiej i przedstawiają je nie tyle
jako teoretyczną refleksję, ale jako
opowieść pełną symboli. Dlatego
właśnie samotność Adama ma
głębokie znaczenie antropologiczne.
Święty Jan Paweł II mówił, że każdy
mężczyzna i każda kobieta
uczestniczą w tej pierwotnej
samotności. Każdy w jakimś
momencie swojego życia musi się z



nią zmierzyć[1]. Kiedy Bóg mówi
„nie jest dobrze, żeby mężczyzna był
sam” (Rdz 2,18), tak naprawdę ma na
myśli zarówno mężczyznę i
kobietę[2]. Oboje potrzebują pomocy,
aby z tej samotności wyjść, drogi,
którą mogliby kroczyć razem do
pełni, której im brakuje. I to właśnie
jest małżeństwo.

Kiedy po kilku wiekach Jezus
przypomina faryzeuszom, jak
wszystko „wyglądało na początku”,
ma na myśli dokładnie ten fragment
Biblii (cf. Mt 19,1-12). Małżeństwo
chrześcijańskie to wezwanie Boga,
który zaprasza mężczyznę i kobietę
do pójścia razem ku Niemu. Nie tylko
razem, ale również jedno dzięki
drugiemu. Małżonek to dla osoby
żyjącej w małżeństwie konieczna
droga do Boga. Droga, na której ciało
staje się tłem dla komunii i
miłosnego oddania, materią i
przestrzenią uświęcenia. Miłość
małżeńska staje się dzięki temu



spotkaniem ciał i dusz, które
upiększa i przeistacza miłość ludzką:
nadaje jej, dzięki łasce
sakramentalnej, wymiar
nadprzyrodzony.

Jednocześnie, miłość między
mężczyzną i kobietą sięga jeszcze
dalej. Kiedy jest prawdziwa, jest
zawsze drogą do Boga, nigdy celem.
Celem jest pełnia, którą można
spotkać jedynie w Bogu. Dlatego nie
jest niczym dziwnym, gdy osoba
żyjąca w małżeństwie odczuwa
niekiedy tę pierwotną samotność.
Uczucie to jednak nie oznacza,
wbrew temu jak czasem się je
przedstawia, że miłość się skończyła i
trzeba poszukać czegoś nowego, bo
to nowe też z czasem nie wystarczy.
Jest to raczej znak, że ludzkie serce
odczuwa pragnienie, które może
ugasić jedynie nieskończona Miłość
Boga.



Odczucia osoby, która wie, że nie
jest sama

W dialogu na temat małżeństwa, po
przypomnieniu nauczania Księgi
Rodzaju, Jezus idzie o krok dalej.
Wzajemne oddanie kobiety i
mężczyzny to wspaniała droga do
Boga. Ale nie jest to jedyna droga.
Pan mówi o tych, którzy dzięki
specjalnemu darowi rezygnują z
małżeństwa dla „Królestwa
Niebieskiego” (Mt 19,12). On sam
poszedł tą drogą i żył w celibacie. W
swoim życiu nie potrzebował
pośrednictwa między Sobą a Bogiem.
„Ja i Ojciec jedno jesteśmy” (J 10,30).
„Ja jestem w Ojcu, a Ojciec we
Mnie” (J 14,11). Jezus nie tylko
poszedł tą drogą, ale sam chciał się tą
Drogą stać, aby wiele innych ludzi
mogło kochać w sposób, któremu
„sens nadaje tylko Bóg”[3].

Historia Kościoła obfituje w
życiorysy ludzi, którzy przyjęli



wezwanie Jezusa, identyfikując się z
Nim również w tym aspekcie,
centralnym dla życia Jezusa, głęboko
zakorzenionym w Jego życiu, choć
nieprzeznaczonym dla każdego
chrześcijanina. Ci, którzy od
pierwszych wieków zdecydowali się
żyć w celibacie, nie pogardzali
małżeństwem. Być może droga
małżeństwa przyciągała ich równie
mocno co celibat. Ale właśnie dzięki
temu, że postrzegali życie małżeńskie
jako coś tak wspaniałego mogli z
radością złożyć ten dar Bogu.
„Jedynie wśród osób, które rozumieją
i doceniają pełnię (…) miłości
ludzkiej – pisze święty Josemaría –
może pojawić się niewysłowione
zrozumienie, o którym mówi Jezus
(cf. Mt 19,11), które jest czystym
darem Boga i które zachęca do
oddania ciała i duszy Panu, do
oddania Mu niepodzielnego serca,
bez pośrednictwa miłości
ziemskiej”[4]. Osobom wezwanym do
celibatu Bóg pozwala odkryć źródło i 



cel prawdziwej miłości. Mogą one
doświadczyć Miłości, która
napełniała serce Jezusa i która
rozlała się na Jego Kościół.

Celibat to droga, która odzwierciedla
darmowość miłości Tego, który
zawsze pierwszy wyciąga rękę (cf. 1 J
4,19). Chociaż mogłoby się wydawać,
że osoby żyjące w celibacie
ograniczają swoją wolność,
ofiarowując Bogu możliwość
założenia rodziny, tak naprawdę
swoją wolność poszerzają. Oddanie
się w ręce Boga, gotowość do
opuszczenia dla Niego „domu, braci
lub sióstr, ojca lub matki, dzieci lub
pola” (Mt 19,29) sprawia, że stają się
„wolni, aby kochać”[5]. Podobnie jak
robi to osoba żyjąca w małżeństwie,
muszą oni strzec swojego serca, by
miłość, którą mają w środku nie
oddaliła się od Boga i aby przekazać
ją innym. Ich oddanie jednak nie
skupia się na małżonku, ale na
Chrystusie, który wysyła ich na cały



świat, by przekazywali „bicie Jego
najmiłosierniejszego Serca”[6]
konkretnym ludziom, których mają
wokół.

Takie było życie Jezusa. Nie czuł się
sam, bo wiedział, że zawsze ma przy
sobie Ojca: „Ojcze, dziękuję Ci, żeś
mnie wysłuchał. Ja wiedziałem, że
mnie zawsze wysłuchujesz” (J
11,41-42). Dla nas natomiast cały czas
istnieje ryzyko samotności. Ale gdy
Chrystus naprawdę wypełnia czyjeś
serce, samotność znika. Dlatego
święty Josemaría mawiał, że „Bóg dał
mu poczucie, że nigdy, ani po ludzku
ani w sposób nadprzyrodzony nie
jest sam”[7]. W kilku wersach, z
których można wyczuć, czym żył,
pisał: „Serce ludzkie ma niesłychaną
zdolność poszerzania się. Kiedy
kocha, poszerza się w «crescendo»
uczuć, które pokonują wszelkie
trudności. Jeśli kochasz Pana Jezusa,
nie będzie takiego stworzenia, które



nie znalazłoby miejsca w twoim
sercu”[8].

Jan, serce żyjące w celibacie

Podczas ostatniej wieczerzy, kilka
godzin przed śmiercią, Jezus otwiera
serce przed Apostołami. „Nikt nie ma
większej miłości od tej, gdy ktoś życie
swoje oddaje za przyjaciół swoich” (J
15,13). Te słowa, które zawierają w
sobie całą miłość Jezusa do ludzi, są
jednocześnie wezwaniem. Pan mówi
do Apostołów „nazwałem was
przyjaciółmi” (J 15,15). Umiłował ich,
tak jak wszystkich ludzi, „do
końca” (J 13,1). Są oni odbiorcami
Jego Miłości, ale są również
wyjątkowymi przyjaciółmi.
„Przyjaciel” zaprasza ich, by działali
tak jak On[9]. By też oddali życie za
swoich przyjaciół. Te słowa bez
wątpienia stają w centrum każdego
powołania chrześcijańskiego, ale od
zawsze brzmią w wyjątkowy sposób



w sercu tych, którzy poszli za
Chrystusem, zostawiwszy wszystko.

Miłość Boża najwyraźniej objawi się
na Krzyżu. W tej wyjątkowej scenie
obok Maryi i świętych kobiet z całą
mocą pojawia się postać Apostoła
Jana. „W godzinie prawdy uciekną
wszyscy, z wyjątkiem Jana, który
naprawdę kochał Go czynem. Tylko
ten młodzieniec, najmłodszy z
Apostołów, stoi pod Krzyżem.
Pozostali nie odczuwali tej miłości –
tak potężnej jak sama śmierć”[10].
Od pierwszych lat młodości
wibrowała w jego sercu miłość do
Jezusa. Wiemy, jak zachowywał w
pamięci dzień, kiedy spotkał Pana.
„Ich spojrzenia spotkały się. Jan
podszedł do Jezusa i spytał:
«Nauczycielu, gdzie mieszkasz?».
Poszedł za Nim i spędził z Nim cały
dzień. Po latach wspomina to z
zachwycającą szczerością, niczym
nastolatek, który pisze pamiętnik i
zostawia w nim całe swoje serce,



notując nawet godzinę spotkania: 
hora autem erat quasi decima…
Pamięta dokładnie, kiedy Chrystus
na niego spojrzał, kiedy Chrystus go
przyciągnął, kiedy nie oparł się
Chrystusowi, kiedy się zakochał w
Chrystusie”[11].

Możemy domyślać się, jak bardzo
Jezus na Krzyżu wzruszył się na
widok młodego ucznia, który „w
czasie uczty spoczywał na Jego
piersi” (J 20,21). Zapewne nie zdziwił
się na widok Swojej Matki. Zawsze
była obecna u Jego boku. Matka
zawsze wspiera swoje dziecko. Ale
przy niej wzrok Jezusa napotkał
przyjaciela: Jana. W godzinie
niepokoju ich oczy spotykają się. Jaką
radością musiało napełnić się serce
Jezusa. I właśnie w tym momencie,
jak wspomina Ewangelia, widząc
Jana u boku swojej Matki, Pan
wprowadza go w wyjątkową relację
między Sobą a Matką. „Kiedy więc
Jezus ujrzał Matkę i stojącego obok



Niej ucznia, którego miłował, rzekł
do Matki: «Niewiasto, oto syn Twój».
Następnie rzekł do ucznia: «Oto
Matka twoja.»” (J 19,26-27).

Wiele lat później Jan napisze: „My
miłujemy, ponieważ Bóg sam
pierwszy nas umiłował” (1 J 4,19). To
zaskakujące stwierdzenie wynika z
jego osobistych przeżyć. Jan czuł się
głęboko kochany przez Jezusa. Było
to uczucie, które go przepełniało i
nadawało nowy sens jego życiu:
nieść tę samą miłość na cały świat.
Błogosławiony John Henry Newman
mówił: „Jan doświadczył ogromnego
przywileju bycia przyjacielem
Chrystusa. I w ten sposób nauczył się
kochać innych. Najpierw sam
ukochał, potem przelał uczucie na
innych. Dodatkowo dostąpił
zaszczytu opiekowania się Matką
Pana, Najświętszą Maryją Panną. Czy
nie jest to tajemne źródło wyjątkowej
miłości do braci? Jak ten, którego
Zbawiciel tak umiłował, że uczynił go



synem Swojej Matki, mógłby nie być
dla nas wzorem (o ile człowiek może
nim być) miłości głębokiej,
kontemplacyjnej, żarliwej, radosnej,
bezgranicznej?”[12].

Obudzić serca

Oddanie całego serca Bogu to nie
jedynie osobista decyzja. To dar. Dar
celibatu. Jego definicją nie jest
rezygnacja z czegoś, ale miłość, która
rodzi się z odkrycia. „Dla Miłości…
warto poświęcić jakąś miłość!”[13].
Serce dostrzega bezwarunkową
Miłość, Miłość, która na nie czekała i
chce się wyłącznie jej bezwarunkowo
poświęcić. Nie tylko, aby samemu jej
doświadczyć, ale aby dać ją wielu
innym ludziom. Tak jak święty Jan
nie tylko sam cieszył się Miłością
Jezusa, ale starał się, by ta Miłość
rozszerzała się na cały świat. Dla
umiłowanego ucznia było to
naturalną konsekwencją: „jeśli Bóg



tak nas umiłował, to i my winniśmy
się wzajemnie miłować” (1 J 4,11).

Dla niektórych celibat łączy się z
większą dyspozycyjnością czasową,
jak gdyby w tym całkowitym oddaniu
chodziło o efektywność w celu
prowadzenia dzieł apostolskich lub
brak innych zobowiązań. Takie
postrzeganie jest ograniczające.
Celibat nie rodzi się z praktycznych
przesłanek dotyczących
dyspozycyjności do ewangelizacji, ale
z wezwania Chrystusa. Jest to
zaproszenie do życia w szczególny
sposób: do kochania jak Chrystus, do
wybaczania jak Chrystus, do
pracowania jak Chrystus. Nawet
więcej – do bycia samym Chrystusem
– ipse Christus – dla wszystkich dusz.
Dlatego właśnie „nie wystarczą same
racje pragmatyczne, wynikające z
potrzeby większej dyspozycyjności:
dysponowanie większą ilością czasu
mogłoby łatwo przerodzić się
również w pewną formę egoizmu,



pozwalającą oszczędzić sobie ofiar i
trudów, jakich wymaga wzajemna
akceptacja i wzajemne wspieranie się
w małżeństwie. Mogłoby zatem
prowadzić do zubożenia duchowego
lub do zatwardziałości serca”[14].

Celibat nie jest zatem życiem w
samotności w zamkniętej wieży, ale
wezwaniem do towarzyszenia, do
pobudzania serc. Nie brakuje na
świecie osób, które czują, że nic nie
znaczą, że ich życie nikogo nie
obchodzi i które czasem popadają w
dziwne zachowania w poszukiwaniu
odrobiny miłości. Jeśli ktoś otrzymał
dar celibatu wie, że jest na świecie,
aby zbliżać się do tych wszystkich
ludzi i pomóc im odkryć miłość Boga,
by zrozumiały swoją nieskończoną
wartość. Serce osoby żyjącej w
celibacie jest tak samo płodne jak
płodne i zbawcze jest serce Jezusa. W
każdej osobie stara się dostrzec to
samo dobro, które Pan potrafił
dostrzec u tych, którzy się do Niego



zbliżali. Nie widzi grzesznicy,
trędowatego, celnika, ale
wspaniałość stworzenia ukochanego
przez Boga, wybranego przez Boga, o
ogromnej wartości.

W ten sposób osoba żyjąca w
celibacie, mimo że nie ma własnych
dzieci, jest zdolna do głębokiego i
prawdziwego rodzicielstwa. Jest
ojcem lub matką wielu synów, bo
„rodzicielstwo to dawanie życia
innym”[15]. Wie, że jest na świecie,
by troszczyć się o innych, pokazując
im swoim życiem i słowem, że
jedynie Bóg może ugasić pragnienie,
które odczuwają. „Nasz świat, (…) w
którym Bóg jest traktowany najwyżej
jako hipoteza, a nie jako konkretna
rzeczywistość, potrzebuje tego
oparcia się na Bogu w sposób
możliwie najbardziej konkretny i
radykalny. Potrzebuje świadectwa na
rzecz Boga, jakim jest decyzja o
przyjęciu Boga jako ziemi, na której
budujemy nasze życie. Dlatego tak



ważny jest celibat dzisiaj właśnie, w
obecnym świecie, nawet jeżeli jego
zachowanie w naszej epoce jest stale
zagrożone i kwestionowane”[16].

Dar, aby wzrastać każdego dnia

Boży dar celibatu nie jest jak
magiczne zaklęcie, które natychmiast
i raz na zawsze zmienia
rzeczywistość. Bóg powierza go
bardziej niczym ziarno, które
powinno powoli wzrastać w żyznej
glebie. Celibat, tak jak każde
powołanie, jest darem i zadaniem.
Jest drogą. I dlatego nie wystarczy
zdecydować o życiu w celibacie dla
Królestwa Bożego, aby serce
automatycznie się zmieniło. Potrzeba
ciągłej pracy przy wyrywaniu
chwastów i ochronie przed
szkodnikami. Łaska Boża zawsze
działa w naturze, nie negując jej ani
zastępując. Innymi słowy, Bóg bierze
pod uwagę naszą wolność i osobiste
doświadczenia i właśnie w tych



okolicznościach ludzkich upadków i
Bożej łaski wzrasta wspaniały dar
dziewiczego serca. Wzrasta… lub się
marnuje.

Tak jak młodszy syn z przypowieści,
nawet osoby wezwane do większej
zażyłości z Bogiem mogą pewnego
dnia odczuć znużenie i pustkę. Ten
młodzieniec zdecydował się odejść
(cf. Łk 15,13), bo w domu ojca
odczuwał wewnętrzną pustkę.
Musiał sięgnąć dna, by w końcu
przejrzeć na oczy i zrozumieć swoją
niewolniczą kondycję. Warto
zauważyć, że według Ewangelii
wrócił on do domu wcale nie ze
względów duchowych. Odczuwał
głód, zwykły fizyczny głód. Tęsknił za
kawałkiem ziemskiego chleba w
domu ojca. Kiedy wreszcie wrócił,
ojciec na niego czekał i „wybiegł
naprzeciw niego, rzucił mu się na
szyję i ucałował go” (Łk 15,20). Syn
spodziewał się niemalże formalnego
osądzenia, a tymczasem doświadczył



pełnego życia powitania. Dostrzegł,
być może jaśniej niż kiedykolwiek,
swoją najgłębszą tożsamość: jest 
synem tak dobrego Ojca.

Niekiedy znużenie może przybrać
formę bardziej szkodliwą. Może się
zdarzyć, że będąc w domu ojca, ktoś
czuje się bardziej niewolnikiem niż
synem, tak jak starszy brat z
przypowieści, który „żył w swoim
domu, ale nie był wolny, bo jego
serce było gdzie indziej”[17]. W obu
przypadkach, drogą do wyjścia ze
smutku jest zwrócenie oczu na Ojca i
Jego Miłość. To Bóg zaspokaja głód
duszy Chlebem Eucharystycznym, w
którym spotykamy Tego, który stał
się jednym z nas, abyśmy Go mieli za
Przyjaciela. Tam możemy zaspokoić
swój głód i w ten sposób utrzymać
serce rozpalone miłością „potężną
jak śmierć” (Pnp 8,6).

Jan stał pod Krzyżem Jezusa, był
również obecny podczas



Wniebowstąpienia, „w tym dniu,
kiedy pozorne pożegnanie staje się
tak naprawdę początkiem nowej
bliskości”[18]. Nauczyciel musiał
fizycznie opuścić swoich uczniów,
których do końca umiłował, aby móc
ich pokochać jeszcze bardziej z
bliska. Pokochać ich i tych, którzy w
Niego uwierzą. To jest właśnie sekret
serca osoby żyjącej w celibacie:
zostawić miłość ziemską, aby
napełnić światłem Bożej Miłości cały
świat.

Carlos Villar

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

[1] Cf. Św. Jan Paweł II, Audiencja
generalna, 10.10.1979, 24.10.1979,
31.10.1979.



[2] Cf. Św. Jan Paweł II, Audiencja
generalna, 10.10.1979, nr 2.

[3] Benedykt XVI, Spotkanie w Kurii
Rzymskiej, 22.12.2006.

[4] Św. Josemaría, Conversaciones, nr
122.

[5] Fernando Ocáriz, List z
14.02.2017, nr 8.

[6] Św. Josemaría, Droga, nr 884.

[7] Św. Josemaría, W dialogu z
Bogiem, wydanie krytyczno-
historyczne, Madryt 2017.

[8] Św. Josemaría, Droga krzyżowa,
stacja VIII, nr 5.

[9] Św. Josemaría czasami nazywał
Jezusa „Przyjacielem”. Cf. Droga, nr
422; To Chrystus przechodzi, nr 93.

[10] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 2. Cf. Pnp 8,6.



[11] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania z młodzieżą, 6.07.1974.

[12] Bł. J. H. Newman, Love of
Relations and Friends, Parochial and
Plain Sermons 2.

[13] Św. Josemaría, Droga, nr 171.

[14] Benedykt XVI, Spotkanie w Kurii
Rzymskiej, 22.12.2006.

[15] Papież Franciszek, Homilia w
Kościele św. Marty, 26.06.2013.

[16] Benedykt XVI, Spotkanie w Kurii
Rzymskiej, 22.12.2006.

[17] Fernando Ocáriz, List z
9.01.2018, nr 9.

[18] J. Ratzinger, El comienzo de una
nueva cercanía, w El resplandor de
Dios en nuestro timpo, Barcelona
2008.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/kto-oddaje-zycie-za-przyjaciol-
swoich/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/kto-oddaje-zycie-za-przyjaciol-swoich/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kto-oddaje-zycie-za-przyjaciol-swoich/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kto-oddaje-zycie-za-przyjaciol-swoich/

	Coś wielkiego i niech to będzie miłość (VII): Kto oddaje życie za przyjaciół swoich

