
opusdei.org

Książki światła i
ognia

Poniżej zamieszczamy krótką
refleksję na temat roli książki w
życiu duchowym

10-05-2017

Wiele nawróceń rozpoczęło się od
spotkania z książką. Nie ma w tym
nic dziwnego, wszak sam Bóg
przekazał nam prawdę o sobie
właśnie w książce, w Piśmie
Świętym. Ale Bóg dociera do nas
również poprzez inne książki -
żywoty świętych, dzienniki duchowe
i biografie. One także są narzędziami



Objawienia. Zresztą, ogromną część
historii Kościoła możemy odtworzyć
właśnie dzięki nim. Te dzieła, to
niezwykły zapis ludzkiego dramatu,
dramatu upadku i odkupienia. Ich
autorzy osiągnęli szczyty teologii
myśli chrześcijańskiej. Są naszym
chrześcijańskim dziedzictwem.
Stanowią część naszej przeszłości, a
także energię dnia dzisiejszego. 
Wyobraźnia apostolska, której tak
potrzebujemy obecnie, czerpie w
dużej mierze właśnie z pomysłów,
które na kartach książek duchowych
zostawiły dla nas minione pokolenia.

Książki odgrywają istotną rolę w
życiu duchowym. W wielu
przypadkach to one są iskrą, z której
bierze początek płomień oświecający
nową drogę powołania. Potem,
towarzysząc na duchowej drodze,
pełnią funkcję pomocniczą.
Pierwszym osobom, które zbliżyły się
do jego apostolstwa św. Josemaría
miał zwyczaj dawać książki o Męce



Pańskiej. Opatrywał je wymownymi
dedykacjami: żebyś szukał
Chrystusa, żebyś znalazł
Chrystusa, żebyś obcował z
Chrystusem. To nie tylko hasło
pierwszych kroków życia
wewnętrznego, lecz również
program na całe życie. Staramy się
mieć wciąż przed oczyma obraz
naszego Pana, który przekazali nam
inni chrześcijanie, a szczególnie
święci. Jeśli się kogoś kocha, pragnie
się wiedzieć o nim wszystko, także to,
jak odbierali go inni. Miłość świętych
do Jezusa Chrystusa jest dla każdego
z nas szkołą miłości. Św. Josemaría
pisałksiążki pełne światła i ognia,
żeby głosić miłość Boga całemu
światu.

Podręczniki teologii i duchowości,
których używamy w trakcie studiów
albo w ramach czytania duchowego,
pomagają nam stale pogłębiać
znajomość prawd wiary i
fundamentów życia moralnego.



Ponadto argumenty, fakty i
przykłady poznane dzięki lekturze,
są niezwykle przydatne w
apostolstwie. Również ukształtowana
poprzez wytrwałą lekturę postawa –
chęć poszukiwania, poznania,
głębszego zrozumienia - ogromnie
ułatwia dotarcie do ludzi. Dzięki niej
nasze rozmowy nigdy nie będą
płytkie i powierzchowne. Będziemy
opowiadać o Bogu z przekonaniem,
łatwo poddając się działaniu łaski.
Gruntowne poznanie i przemyślenie
własnej wiary nada naszemu
apostolstwu walor autentyczności.

Dobre książki działają same:
czytelnik rozpoczyna dialog z
autorem. W przypadku tekstu
duchowego jest to dialog apostolski,
który kończy się swoistą przyjaźnią.
Rozmowy z naszymi przyjaciółmi
przedłużają się w ich lekturach, które
krok po kroku otwierają umysł na
przyjęcie tajemnic wiary. Równia
pochyła, po której staramy się



wciągać naszych przyjaciół wymaga
odpowiednich dla nich lektur.
Właściwie dobrane teksty rzucają
światło na osobistą egzystencję i na
problemy świata. Pozwalają odkryć
sens życia.

Mówi się, że literatura jest jak
zwierciadło, które pomaga
człowiekowi w samopoznaniu.
Rzeczywiście, wielkie dzieła
literatury powszechnej dostarczają
głębokiego poznania ludzkiej duszy -
niezbędnego, by stać się ekspertem
od człowieczeństwa. Św. Josemaría
powracał wielokrotnie do
podręczników z teologii, ponieważ
pomagały mu w coraz głębszym
poznaniu Boga, ale czytał też
literaturę piękną, by uczyć się
wyrażania myśli słowem.

Książki uczą przekazywać wiedzę,
wyrażać uczucia, dzielić się
doświadczeniem i wreszcie - modlić
się. Arcydzieła literatury pomagają



lepiej zrozumieć człowieka. W
sposób uniwersalny opisują dramat
ludzi wszystkich czasów: miłość i ból,
nędzę i wielkość człowieka. Wszystko
to rzeczywiście zawiera się w upadłej
i odkupionej naturze ludzkiej.
Miłość, ból, nędza i wielkość są
elementami naszej walki osobistej. O
nich rozmawiamy także z naszymi
przyjaciółmi.

Nauczyć się czytać to nauczyć się żyć.
Potrzebna jest wstępna ciekawość,
która nas mobilizuje do podjęcia
wysiłku czytania. Lecz nad tą
ciekawością trzeba zapanować, gdy
dąży ona do zdominowania naszej
woli. Potrzebna jest postawa
poszukiwania odpowiedzi na ważne
pytania człowieka i społeczeństwa.
Również konieczna jest też postawa
niezadowolenia z powierzchownych
wizji życia i człowieka. Kiedy
postawa poszukiwania degraduje się
w ducha niezgody, musimy ją
opanować. Potrzeba nam ducha



zrozumienia, który otworzy nas na
doświadczenia innych i usunie
uprzedzenia pochodzące z
ignorancji. Duch wyrozumiałości ma
wszakże swoje granice. Nie może
przekształcić się w tendencję do
zaprzeczania prawdzie i
bezkrytycznego przyjmowania
błędów. Zaznaczmy, że lektura nie
jest tylko rozrywką umysłową.
Często wymaga wysiłku: zresztą,
żeby nauczyć się czytać, trzeba także
zaakceptować wysiłek. Nie wolno
rezygnować z ambitnych celów, z tej
pracy ducha, która prowadzi nas po
pochyłej wzwyż. Nie wolno pójść na
intelektualną łatwiznę.

Książka nie jest tylko towarem, a
czytelnik nie jest tylko
konsumentem. Lektury warunkują
sposób naszego myślenia, określając
w ten sposób styl naszego życia.
Dlatego odpowiedni wybór książki
jest czymś bardzo ważnym. W tym
obszarze decyzje, jak i ich



konsekwencje nie są aktami
moralnie obojętnymi. Wybierając
musimy być roztropni. Trzeba
bowiem wybierać to, co jest
wartościowe, zgodne z wiarą
chrześcijańską i prawdziwą ludzką
mądrością. Św. Jan Paweł II we
wspomnieniowej książce „Wstańcie,
chodźmy!” pisał, że nie jest łatwo
sporządzić odpowiedni plan lektur:
„Zawsze miałem dylemat: Co czytać?
Starałem się wybierać to, co
najistotniejsze. Tyle rzeczy się
publikuje. Nie wszystkie są
wartościowe i pożyteczne. Trzeba
umieć wybierać i radzić się, co
czytać”[1].

Selekcja polega na przyjmowaniu i
odrzucaniu. Trzeba wiedzieć, co
przyjąć, a co odrzucić. Ludzka
rozwaga łączy się tu z
nadprzyrodzonym porządkiem
pokory, z delikatnością duszy: oddal
Panie ode mnie to, co oddala mnie



od Ciebie. Jakże głęboką „mądrość
wolności” wyraża ta maksyma.

„W mojej lekturze i studium –
kontynuuje dalej św. Jan Paweł II –
zawsze starałem się harmonijnie
łączyć sprawy wiary, sprawy
myślenia i sprawy serca. To nie są
osobne obszary. Każdy przenika i
ożywia pozostałe. W tym
przenikaniu się wiary, myśli i serca
szczególną rolę odgrywa zdumienie
nad cudem osoby - nad
podobieństwem człowieka do Boga
jedynego w Trójcy, nad najgłębszym
związkiem miłości i prawdy, daru
wzajemnego i życia, które z niego się
rodzi, nad przemijaniem i
przechodzeniem ludzkich
pokoleń”[2].

Kultura osobista polega na
umiejętności przyswajania sobie
tego, co pogłębia jedność i spójność
myślenia. Człowieka kulturalnego
wyróżnia nie tyle liczba posiadanych



informacji, ile raczej ich należyty
dobór i uporządkowanie. Jasny i
konsekwentnie wypracowany
światopogląd oraz dobrze
przemyślana wizja antropologiczna
daleko więcej znaczą niż chaotyczne
nagromadzenie faktów.

Mądrość - w tym także mądrość
czysto ludzka - stoi ponad kulturą,
szczególnie jeżeli w tej ostatniej
dominuje powierzchowność. 
Sprawiają nam dużą przykrość -
pisał Św. Josemaría w roku 1973 - te
osoby, które określają się jako
czyści intelektualiści,które bez
rozróżniania i rozwagi czytają
wszystko, co wzbudza ich chorą
ciekawość. Zdarza się im to, co
przytrafiło się don Kichotowi,
który tak zagłębił się w swoją
lekturę, że przemijały mu noce i
dnie na czytaniu od świtu do
zmierzchu, i w ten sposób, mało
śpiąc i dużo czytając, wysuszył



swój mózg tak, że stracił zdrowy
rozsądek[3].

Jeżeli pragnienie rozwijania umysłu
prowadzi do zaniedbania innych,
ważniejszych obowiązków, należy
przypomnieć sobie, że - jak
przestrzegał św. Paweł chrześcijan z
Koryntu- wiedza wbija w pychę,
miłość zaś buduje[4]. Miłość Boga
oraz innych ze względu na Niego jest
celem ostatecznym naszego życia.
Wzrost duchowy oraz formacja
intelektualna powinny być temu
celowi podporządkowane.

Kościół posiada skarb najgłębszej
prawdy o człowieku i świecie.
Dlatego może głosić, jak napisał św.
Jan Paweł II w swojej pierwszej
encyklice, że Chrystus „objawia w
pełni człowieka samemu
człowiekowi”[5]. Tajemnice
Wcielenia i Odkupienia mówią nie
tylko o Bogu i Jego nieskończonej
dobroci, lecz także ukazują sens i



wielkość człowieczeństwa: „człowiek,
który chce zrozumieć siebie do końca
(...) musi ze swoim niepokojem,
niepewnością, ze swoim życiem i
śmiercią przybliżyć się do Chrystusa.
Musi niejako w Niego wejść z sobą
samym, musi sobie „przyswoić”,
zasymilować całą rzeczywistość
Wcielenia i Odkupienia, aby siebie
odnaleźć. Jeśli dokona się w
człowieku ów dogłębny proces,
wówczas owocuje on nie tylko
uwielbieniem Boga, ale także
głębokim zdumieniem nad sobą
samym”[6].

Pierwsi chrześcijanie żyli głęboką
świadomością, że z przyjściem
Chrystusa ziemia napełniła się 
znajomością Pana [7] i – wraz z nią
– głębszego zrozumienia człowieka.
Wiara chrześcijańska oświeca,
oczyszcza i wynosi kulturę do jej
pełni, kierując ją ku wychwalaniu
Boga i pomnażaniu szczęścia
ludzi[8].



Erns Burhart

Tłum. Katarzyna Zdrzenicka

fot. Google Arts & Culture

prosta inicjatywa, aby promować
pożyteczne książki

[1] Św. Jan Paweł II, Wstańcie,
chodźmy!, Wydawnictwo św.
Stanisława BM, Kraków 2004, s. 76.

[2] Tamże, s. 79.

[3] Św. Josemaría Escrivá, List, 17 VI
1973, n. 23.

[4] 1 Kor 8,1.

[5] Św Jan Paweł II, Redemptor
hominis, n.10.

[6] Tamże.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ksia%CC%A8z%CC%87ki%20na%20wakacje20170614-150545.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ksia%CC%A8z%CC%87ki%20na%20wakacje20170614-150545.pdf


[7] Iz 11,9.

[8] Bł. Paweł VI, Adhortacja
apostolska Evangelii nuntiandi, 8 XII
1975, n. 20.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/ksiazki-swiatla-i-ognia/
(02-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/ksiazki-swiatla-i-ognia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ksiazki-swiatla-i-ognia/

	Książki światła i ognia

