
opusdei.org

Krzyż i
zmartwychwstanie w
pracy

Chrześcijanin nie ucieka od
ofiary pracy, nie złości się z
powodu wysiłku, nie przestaje
wypełniać swojego obowiązku z
powodu zniechęcenia albo żeby
się nie męczyć. W trudnościach
widzi Krzyż Chrystusa, który
nadaje odkupieńczy sens jego
działaniu,

17-03-2017



Dzięki światłu otrzymanemu od Boga
św. Josemaría zrozumiał do głębi
sens pracy w życiu chrześcijanina,
powołanego do utożsamiania się z
Chrystusem pośród świata. Lata
Jezusa w Nazarecie jawiły się św.
Josemaríi jako pełne znaczenia, kiedy
rozważał, że w rękach Jezusa „praca,
a była to praca podobna do tej, jaką
wykonują miliony ludzi na całym
świecie, przekształca się w zadanie
Boskie, w pracę odkupienia, w drogę
zbawienia”[1].

Świadomość, że chrześcijanin przez
chrzest jest dzieckiem Bożym i
uczestnikiem kapłaństwa Jezusa
Chrystusa, prowadził do
kontemplowania w pracy Jezusa
wzorca naszego zadania
zawodowego. Żywego wzorca, który
musi się w nas kształtować, a nie po
prostu przykładu do naśladowania.
Chrześcijanin jest powołany bardziej
do tego, żeby pracować w Chrystusie,
w zjednoczeniu swojego życia z



życiem Chrystusa, niż do tego, żeby
pracować jak Chrystus.

Dlatego jest dla nas istotna niezwykle
uważna kontemplacja zajęć Pana w
Nazarecie. Nie wystarczy
powierzchowne spojrzenie. Trzeba
zastanowić się nad zjednoczeniem
swoich codziennych zajęć z
poświęceniem Jego życia na Krzyżu i
z Jego Zmartwychwstaniem i
Wniebowstąpieniem, ponieważ tylko
w ten sposób będziemy mogli odkryć,
że Jego praca — a także nasza praca,
w takim stopniu, w jakim jesteśmy z
Nim zjednoczeni — jest odkupieńcza
i uświęcająca.

W Nazarecie i na Kalwarii

Człowiek został stworzony, żeby
miłować Boga, zaś miłość objawia się
w wypełnianiu Jego Woli z
dziecięcym posłuszeństwem.
Jednakże od początku człowiek był
nieposłuszny, a przez
nieposłuszeństwo na świat przyszły



ból i śmierć. Syn Boży przyjął naszą
naturę, żeby odkupić grzech, będąc
doskonale posłusznym swoją ludzką
wolą Woli Bożej. Albowiem jak przez
nieposłuszeństwo jednego człowieka
wszyscy stali się grzesznikami, tak
przez posłuszeństwo Jednego wszyscy
staną się sprawiedliwymi[2].

Ofiara Kalwarii jest szczytem
posłuszeństwa Ojcu: Chrystus stał się 
posłusznym aż do śmierci — i to
śmierci krzyżowej[3]. Przyjmując
dobrowolnie ból i śmierć, które w
największym stopniu sprzeciwiają
się naturalnemu pragnieniu ludzkiej
woli, okazał w najwyższy sposób, że
nie przyszedł, żeby czynić swoją
wolę, tylko Wolę Tego, który Go
posłał[4]. Jednakże oddanie Pana w
Jego Męce i Śmierci na Krzyżu nie
jest pojedynczym czynem
posłuszeństwa z Miłości. Jest
najwyższym wyrazem pełnego i
absolutnego posłuszeństwa, które
było obecne w ciągu całego Jego



życia i w każdej chwili przejawiało
się w odmienny sposób: Oto idę — w
zwoju księgi napisano o Mnie — abym
spełniał wolę Twoją, Boże[5].

Kiedy Jezus miał dwanaście lat, a
Maryja i Józef odnaleźli Go pośród
uczonych w Piśmie w Świątyni po
trzech dniach poszukiwań,
odpowiedział im: Czy nie
wiedzieliście, że powinienem być w
tym, co należy do mego Ojca?[6].
Ewangelia nie mówi nic więcej na
temat Jego życia ukrytego, poza tym,
że był posłuszny i — był im
poddany[7] — że pracował — był 
cieślą[8].

Niemniej, słowa Jezusa w Świątyni
oświetlają lata w Nazarecie.
Wskazują, że kiedy był posłuszny
swoim rodzicom i kiedy pracował,
był w tym, co należy do Jego Ojca i
pełnił Bożą Wolę. I tak jak pozostając
w Świątyni, nie odrzucił
trzydniowego cierpienia —



trzydniowego, jak podczas Triduum
Paschalnego — ponieważ znał
cierpienie swoich rodziców, którzy
szukali Go zmartwieni, ani nie
odrzucił trudności, jakie niesie ze
sobą spełnianie obowiązku w pracy i
w całym życiu codziennym.

Posłuszeństwo w Nazarecie nie było
posłuszeństwem mniej ważnym, lecz
tą samą wewnętrzną dyspozycją,
która zawiodła Jezusa do oddania
życia na Kalwarii. Było to
posłuszeństwo ze wszystkich
ludzkich sił, pełne utożsamienie się
w każdym momencie z Wolą Bożą.
Na Kalwarii Jezus objawił się,
przelewając całą swoją Krew,
natomiast w Nazarecie – oddając ją
dzień po dniu, kropla po kropli, w
swojej pracy rzemieśnika,
wytwarzającego narzędzia do
uprawiania pola i przedmioty
przydatne w domu.



„Był to faber, filius Mariae (Mk 6, 3) —
cieśla, syn Maryi. I był Bogiem, i
dokonywał odkupienia rodzaju
ludzkiego, przyciągając wszystkich do
siebie (J 12, 32)”[9]. Odkupieńczej
wartości życia Jezusa w Nazarecie
nie można zrozumieć, jeżeli oddziela
się ją od Krzyża, jeżeli nie pojmuje
się, że w swojej codziennej pracy
Jezus wypełniał w doskonały sposób
Wolę Ojca, z Miłości, z gotowością,
aby osiągnąć pełnię swojego
posłuszeństwa na Kalwarii[10].

Z tego samego powodu, kiedy
nadchodzi najwyższy moment
Golgoty, Pan ofiaruje całe swoje
życie, również pracę z Nazaretu.
Krzyż jest ostatecznym kamieniem
Jego posłuszeństwa, jak zwornik łuku
w katedrze. Jest owym kamieniem,
który nie tylko utrzymuje się na
innych, ale który swoim ciężarem
sam utrzymuje spójność pozostałych
kamieni. W ten sposób również
spełnianie Woli Bożej w codziennym



życiu Jezusa posiada całą siłę
posłuszeństwa Krzyża, a
równocześnie osiąga w nim swój
szczyt, podtrzymuje go i za jego
pośrednictwem wznosi się do Ojca w
odkupieńczej Ofierze za wszystkich
ludzi.

Wypełnianie obowiązku

Jeśli kto chce iść za Mną, niech się
zaprze samego siebie, niech co dnia
bierze krzyż swój i niech Mnie
naśladuje![11]. Naśladowanie
Chrystusa w codziennej pracy to
pełnienie w niej Bożej woli tym
samym posłuszeństwem Chrystusa: 
usque ad mortem, aż do śmierci[12].
Nie oznacza to tylko, że chrześcijanin
powinien być gotów raczej umrzeć
niż zgrzeszyć. Oznacza to o wiele
więcej. W każdym momencie należy
się starać, aby umierała własna wola,
oddając to, co jest własnego w swoim
chceniu, żeby przemieniać we
własną wolę Wolę Bożą.



We własnej, ludzkiej woli Jezusa leżą
dobre i prawe skłonności naszej
natury i to właśnie ofiaruje Ojcu w
Ogrodzie Oliwnym, kiedy się modli: 
Jednak nie moja wola, lecz Twoja
niech się stanie![13]. Natomiast nasza
własna wola jest również egoizmem,
nieuporządkowaną miłością do
samego siebie. Pan nie nosił w sobie
takich cech, ale poniósł je na sobie na
Krzyż, żeby nas odkupić. Z naszej
strony, z pomocą Jego łaski, możemy
ofiarować Bogu walkę z miłości
przeciwko egoizmowi, który gnieździ
się w naszych sercach. Aby
utożsamić się z Wolą Bożą, każdy
musi ostatecznie powiedzieć jak św.
Paweł: razem z Chrystusem zostałem
przybity do krzyża[14].

„Trzeba oddać się całkowicie, trzeba
wyrzec się wszystkiego. Trzeba, by
ofiara była całopalna”[15]. Nie
chodzi o to, żeby rezygnować ze
szlachetnych ideałów i projektów,
tylko żeby zawsze kierować je ku



spełnianiu Woli Bożej. On chce,
żebyśmy zdobywali zysk z talentów,
których nam udzielił. Posłuszeństwo
i ofiara z własnej woli w pracy
polega na wykorzystywaniu talentów
dla chwały Bożej i w służbie innym
ludziom, nie zaś z próżności i dla
własnych interesów.

A zatem, jak Bóg chce, żebyśmy
wykorzystywali talenty? Co musimy
zrobić, żeby spełniać Jego Wolę w
naszej pracy? Na to pytanie można
odpowiedzieć krótko, jeżeli rozumie
się dobrze wszystko to, co znajduje
się w odpowiedzi: Bóg chce, żebyśmy
wypełniali nasz obowiązek. „Czy
naprawdę chcesz osiągnąć świętość?
— Spełniaj drobne obowiązki każdej
chwili: czyń, co powinieneś,
skupiony na tym, co czynisz”[16].

W obowiązkach życia codziennego
objawia się Wola Boża. Ze swej
natury wypełnianie obowiązku
wymaga poddania własnej woli



temu, co należy zrobić. Jest to
konstytutywne dla posłuszeństwa
dziecka Bożego. Chodzi o to, żeby nie
przyjmować jako najwyższej normy
postępowania własnego gustu albo
skłonności, albo tego, co się podoba,
tylko to, czego chce Bóg — żebyśmy
spełniali te nasze obowiązki.

Jakie obowiązki? Sama praca jest
obowiązkiem wyznaczonym przez
Boga od początku i dlatego
powinniśmy rozpocząć od walki z
lenistwem. Następnie ten ogólny
obowiązek konkretyzuje się w
zawodzie, jaki ktoś wykonuje,
bowiem każdy zawód ma swoje
szczególne obowiązki — zgodnie z
zawodowym powołaniem będącym
częścią Bożego powołania[17].
Pośród tych obowiązków są ogólne
wymogi moralności zawodowej,
zasadnicze w życiu chrześcijanina, i
inne, które wynikają ze szczególnych
okoliczności każdej osoby.



Spełnianie tych obowiązków jest
Wolą Boga, ponieważ On stworzył
człowieka, żeby swoją pracą
doskonalił stworzenie[18]. To zaś
niesie ze sobą, w przypadku
zwykłych wiernych, wykonywanie w
sposób doskonały zajęć doczesnych,
zgodnie z ich własnymi prawami, dla
dobra osób, rodziny i społeczeństwa.
Dobro zaś odkrywa się rozumem, a w
sposób najpewniejszy i najpełniejszy
rozumem oświetlonym żywą wiarą
— to wiara, która działa przez
miłość[19]. Postępowanie w taki
sposób, realizacja Woli Bożej, to
posiadanie dobrej woli. Niekiedy
można żądać heroizmu, a z
pewnością w każdym przypadku
żąda się heroizmu w trosce o
codzienne drobiazgi. Heroizmu,
który Bóg błogosławi pokojem i
radością serca: na ziemi pokój
ludziom Jego upodobania[20]; nakazy
Pana słuszne — radują serce[21].



Chrześcijańskiego ideału spełniania
obowiązku nie urzeczywistnia osoba
obowiązkowa, która ściśle wypełnia
swoje obowiązki wynikające ze
sprawiedliwości. Dziecko Boże ma o
wiele obszerniejszą i głębszą
koncepcję obowiązku. Rozważa fakt,
że sama miłość jest pierwszym
obowiązkiem, pierwszym
przykazaniem Woli Bożej. Dlatego
stara się spełniać z miłości i z
miłością zawodowe obowiązki
sprawiedliwości; co więcej, wykonuje
więcej niż powinna, nie uważając
jednakże, że przesadza z
obowiązkami, ponieważ Jezus
Chrystus oddał swoje życie za nas.
Jako że ta miłość — miłość dzieci
Bożych — jest istotą świętości, jest
zrozumiałe, że św. Josemaría naucza,
że bycie świętymi można w skrócie
określić jako spełnianie obowiązku
każdej chwili.

Wartość wysiłku i zmęczenia



„Praca sama w sobie nie jest ani
ciężarem, ani przekleństwem czy
karą: mówią tak ci, którzy nie czytali
uważnie Pisma Świętego”[22]. Bóg
stworzył człowieka, żeby uprawiał
ziemię i opiekował się nią[23] i
dopiero po grzechu powiedział mu:
w pocie czoła jeść będziesz chleb[24].
Przykrością będącą skutkiem
grzechu jest zmęczenie, które
towarzyszy pracy, nie zaś praca sama
w sobie, natomiast Mądrość Boża
zamieniła zmęczenie w narzędzie
odkupienia. Przyjmowanie
zmęczenia w taki sposób jest dla nas
integralną częścią posłuszeństwa
Woli Bożej. Odkupieńczego
posłuszeństwa w codziennym
spełnianiu obowiązku. „Z całkowicie
świecką mentalnością ćwiczycie tego
kapłańskiego ducha, ofiarując Bogu
pracę, odpoczynek, radość i
przeciwności dnia, ofiarę całopalną z
waszych ciał wyczerpanych
wysiłkiem nieustającej służby.
Wszystko to jest żywą, świętą, miłą



Bogu ofiarą — to jest Wasz rozumny
kult (Rz 12, 1)”[25].

Chrześcijanin nie ucieka od ofiary
pracy, nie złości się z powodu
wysiłku, nie przestaje wypełniać
swojego obowiązku z powodu
zniechęcenia albo żeby się nie
męczyć. W trudnościach widzi Krzyż
Chrystusa, który nadaje odkupieńczy
sens jego działaniu, Krzyż, który
„prosi o ramiona, które by go
niosły”[26]. Dlatego Założyciel Opus
Dei daje radę o potwierdzonej
skuteczności: „Zanim zaczniesz
pracować, umieść na stole albo obok
swoich narzędzi pracy krucyfiks i
spójrz na niego od czasu do czasu...
Kiedy poczujesz zmęczenie, twoje
oczy zwrócą się na Jezusa i
znajdziesz nowe siły, by
kontynuować pracę”[27].

Dziecko Boże nie ulega również
zniechęceniu z powodu porażek ani
nie pokłada całej swojej nadziei i



upodobania w ludzkich sukcesach.
Odkupieńcza wartość jego pracy nie
zależy od ziemskich zwycięstw, tylko
od pełnego miłości wypełniania Woli
Bożej. Dziecko Boże nie zapomina, że
w Nazarecie Jezus wypełniał Wolę
Bożą, czynnie pracując, ani że na
Krzyżu realizuje pełnię swojego
posłuszeństwa, cierpiąc. Sens słów: 
Jednak nie moja wola, lecz Twoja
niech się stanie![28] nie polega na
wykonywaniu takiego czy innego
ludzkiego projektu, tylko na
cierpieniu do śmierci, w całkowitym
oddaniu Ojcu Jezusa — Bogu[29].
Dlatego musimy zrozumieć, że
bardziej niż przy pomocy tego, co
robimy — naszych prac i inicjatyw —
możemy dokonywać
współodkupienia z Chrystusem przy
pomocy tego, co cierpimy, kiedy Bóg
dopuszcza, żeby w naszym życiu
stawały się bardziej oczywiste słowa:
Albowiem jarzmo moje jest słodkie, a
moje brzemię lekkie[30].



Święty Josemaría naucza tej lekcji
świętości słowami, spoza których
można dostrzec jego własne
doświadczenie. „Ale nie
zapominajcie, że przebywanie z
Jezusem oznacza, iż z pewnością
zetkniemy się z Krzyżem. Kiedy
oddajemy się w ręce Boże, to Bóg
często pozwala nam odczuć ból,
samotność, przeciwieństwa,
oszczerstwa, zniesławienia i drwiny,
które przychodzą od wewnątrz i z
zewnątrz — ponieważ pragnie nas
ukształtować na swój obraz i
podobieństwo. On nawet godzi się na
to, by nazywano nas szaleńcami i
uważano za głupców. Nadszedł czas,
by ukochać bierne umartwienie […].
I w tych momentach biernego
oczyszczania, chwilach
błogosławionych i gorzkich łez, które
będziemy się starali ukryć, będzie
nam potrzebne schronienie w każdej
z tych Najświętszych Ran — by się
oczyścić, by z głęboką radością
umocnić się odkupieńczą Krwią



Zbawiciela. Podążymy ku nim jak
gołębie, które, mówiąc słowami
Pisma świętego (por. Pnp 2, 14),
znajdują schronienie przed burzą w
szczelinach skał. Kryjemy się tam, by
odczuć bliskość Chrystusa — i
przekonujemy się, że Jego głos jest
łagodny, a Jego oblicze piękne, gdyż
ci, co wiedzą, że Jego głos jest
przyjemny i wdzięczny, należą do
tych, co otrzymali łaskę Ewangelii,
która każe im mówić: Ty masz słowa
życia wiecznego (J 6, 68)”[31].

Światło zmartwychwstania

Po napisaniu w Liście do Filipian, że
Jezus Chrystus stał się posłusznym aż
do śmierci — i to śmierci
krzyżowej[32], święty Paweł pisze
dalej: Dlatego też Bóg Go nad
wszystko wywyższył[33].
Wywyższenie Pana, Jego
Zmartwychwstanie i
Wniebowstąpienie — On jest po
prawicy Bożej[34] — są nierozłączne



od Jego posłuszeństwa na Krzyżu i
rzucają, razem z posłuszeństwem,
intensywne światło na pracę Jezusa
w Nazarecie i nasze codzienne
zajęcia.

Życie Jezusa w Nazarecie jest ludzkie
i Boże, nie zaś tylko ludzkie. Jest to
życie Syna Bożego, który stał się
człowiekiem. Chociaż dopiero po
Zmartwychwstaniu życie będzie
nieśmiertelne i chwalebne, już przy
Przemienieniu ukaże się na moment
ukryta chwała lat spędzonych w
warsztacie Józefa. Ten, którego
widzimy pracującego jako cieśla,
wypełniającego swoje obowiązki w
pocie czoła i trudzie, jest Synem
Bożym, który stał się człowiekiem,
jest pełen łaski i prawdy[35] i
przeżywa w swoim
Przenajświętszym Człowieczeństwie
nowe, nadprzyrodzone życie: życie
według Ducha Świętego. Jezus,
którego widzimy poddającego się
wymogom pracy i posłusznego tym,



którzy mają władzę, w rodzinie i w
społeczeństwie, żeby w ten sposób
być posłusznym Woli Bożej, jest tym
samym Jezusem, którego widzimy
wstąpującego do Nieba z mocą i
majestatem jako Króla i Pana
Wszechświata. Jego
Zmartwychwstanie i Jego
Wniebowstąpienie pozwalają nam
dostrzec, że praca, posłuszeństwo i
trudy z Nazaretu są ofiarą
kosztowną, nigdy jednak ciemną czy
smutną, a raczej świetlistą i
tryumfującą jak nowe stworzenie.

Zatem przez chrzest zanurzający nas
w śmierć zostaliśmy razem z Nim
pogrzebani po to, abyśmy i my
wkroczyli w nowe życie — jak
Chrystus powstał z martwych dzięki
chwale Ojca[36]. Również my
możemy żyć w środku miasta,
przebóstwieni, „przez cały dzień
zapatrzeni w Jezusa”[37], ponieważ
Bóg nas, umarłych na skutek
występków, razem z Chrystusem



przywrócił do życia. Łaską bowiem
jesteście zbawieni. Razem też
wskrzesił i razem posadził na
wyżynach niebieskich — w Chrystusie
Jezusie[38]. Bóg wywyższył
Najświętsze Człowieczeństwo Jezusa
Chrystusa przez Jego posłuszeństwo,
żebyśmy my żyli tym nowym życiem,
prowadzonym przez Miłość Bożą,
umierając dla nieuporządkowanej
miłości własnej. Jeśliście więc razem
z Chrystusem powstali z martwych,
szukajcie tego, co w górze, gdzie
przebywa Chrystus zasiadając po
prawicy Boga. Dążcie do tego, co w
górze, nie do tego, co na ziemi.
Umarliście bowiem i wasze życie jest
ukryte z Chrystusem w Bogu[39].

Jeżeli w pracy wypełniamy z miłości i
z miłością Wolę Bożą bez względu na
to, jak wiele to kosztuje, Bóg
wywyższa nas razem z Chrystusem.
Nie tylko na koniec czasów. Już teraz
udziela nam zadatku chwały przez
dar Ducha Świętego[40]. Dzięki



Parakletowi nasza praca zamienia się
w coś świętego, my sami jesteśmy
uświęceni, a świat zaczyna doznawać
odnowy. „W tejże samej pracy dzięki
światłu, jakie przenika w nas z
Chrystusowego Zmartwychwstania,
znajdujemy zawsze przebłysk
nowego życia, nowego dobra, jakby
zapowiedź nowego nieba i nowej
ziemi (por. 2 P 3, 13; Ap 21, 1) —
które właśnie poprzez trud pracy
staje się udziałem człowieka i świata
[…]. Odsłania się w tym krzyżu-
trudzie nowe dobro, które z tej pracy
bierze początek”[41].

Razem z posłuszeństwem Krzyżowi i
radością ze Zmartwychwstania —
nowego życia nadprzyrodzonego —
w pełnym miłości spełnianiu Woli
Bożej w pracy musi być obecne
panowanie Wniebowstąpienia.
Otrzymaliśmy świat jako
dziedzictwo, żeby kształtować w
każdej doczesnej rzeczywistości Wolę



Bożą. Wszystko jest wasze, wy zaś
Chrystusa, a Chrystus — Boga[42].

To jest włókno odkupieńczej miłości
dziecka Bożego, jednoznaczny ton
jego pracy. „Wypełniaj z Miłością
swoje obowiązki zawodowe, czyń
wszystko z Miłości. A jeśli zachowasz
tę miłość, podkreślam, pomimo
gorzkich rozczarowań,
niewdzięczności, niesprawiedliwości,
a nawet klęski, którą poniesiesz na
oczach ludzi — zdumieją cię owoce
twojej pracy. Będą to dojrzałe owoce
— zalążki wieczności!”[43].

„W zjednoczeniu z ofiarą Mszy”

Ofiara Krzyża, Zmartwychwstanie i
Wniebowstąpienie Pana stanowią
jedność tajemnicy paschalnej —
przejścia od życia doczesnego do
wiecznego. Jego praca w Nazarecie
jest odkupieńcza i uświęcająca przez
zjednoczenie z tą tajemnicą
paschalną.



Ta rzeczywistość znajduje
odzwierciedlenie w życiu dzieci
Bożych dzięki Mszy świętej, która
„uobecnia nie tylko tajemnicę męki i
śmierci Zbawiciela, lecz także
tajemnicę zmartwychwstania”[44].
„Ofiara ta ma do tego stopnia
decydujące znaczenie dla zbawienia
rodzaju ludzkiego, że Jezus złożył ją i
wrócił do Ojca, dopiero wtedy, gdy
zostawił nam środek umożliwiający
uczestnictwo w niej, tak jakbyśmy
byli w niej obecni”[45].

Dzięki Mszy możemy sprawiać, że
nasza praca będzie przesycona
posłuszeństwem aż do śmierci,
nowym życiem Zmartwychwstania i
panowaniem, jakie mamy nad
wszystkimi rzeczami dzięki
Wniebowstąpieniu Jezusa Chrystusa
jako Pana Niebios i ziemi. Nie tylko
ofiarujemy naszą pracę podczas
Mszy, ale możemy uczynić Mszę z
naszej pracy. „Wszystkie czyny ludzi
mają miejsce jakby na ołtarzu i



każdy z was, w tym zjednoczeniu
dusz kontemplacyjnych, jakim jest
wasz dzień, odprawia w pewien
sposób swoją Mszę, która trwa
dwadzieścia cztery godziny, w
oczekiwaniu kolejnej Mszy, która
potrwa następne dwadzieścia cztery
godziny, i tak do końca naszego
życia”[46]. W ten sposób stajemy się
w naszej pracy „drugimi
Chrystusami, samym
Chrystusem”[47].

Javier López Díaz

[1]Rozmowy z prałatem Escrivą, 55.

[2] Rz 5, 19.

[3] Flp 2, 8.

[4] Por. J 6, 38; Łk 22, 42.

[5] Hbr 10, 7; Ps 40(39), 8-9.



[6] Łk 2, 49.

[7] Łk 2, 51.

[8] Mk 6, 3. Por. Mt 13, 55.

[9]To Chrystus przechodzi, 14.

[10] Por. Mk 10, 33-34; Łk 12, 49-50.

[11] Łk 9, 23.

[12] Flp 2, 8.

[13] Łk 22, 42.

[14] Ga 2, 19.

[15]Droga, 186.

[16] Tamże, 815.

[17] Por. Rozmowy z prałatem
Escrivą, 60.

[18] Por. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 302.

[19] Ga 5, 6.



[20] Łk 2, 14.

[21] Ps 19(18), 9.

[22]To Chrystus przechodzi, 47.

[23] Por. Rdz 2, 15.

[24] Por. Rdz 3, 19.

[25] List z 6 maja 1945 r., 27.

[26]Droga, 277.

[27]Droga Krzyżowa, stacja XI, 5.

[28] Łk 22, 42.

[29] Por. Łk 23, 46; Mt 27, 46.

[30] Mt 11, 30.

[31]Przyjaciele Boga, 301-302.

[32] Flp 2, 8.

[33] Tamże 2, 9.



[34] 1 P 3, 22. Por. Mt 26, 64; Hbr 1,
13; 10, 12.

[35] J 1, 14.

[36] Rz 6, 4.

[37] Por. To Chrystus przechodzi, 8.

[38] Ef 2, 5-6.

[39] Kol 3, 1-3.

[40] Por. 2 Kor 1, 22; 5, 5; Ef 1, 14.

[41] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Laborem exercens, 14 września 1981
r., 27.

[42] 1 Kor 3, 22-23.

[43]Przyjaciele Boga, 68.

[44] Św. Jan Paweł II, Encyklika 
Ecclesia de Eucharistia, 17 kwietnia
2003 r., 14.

[45] Tamże, 11.



[46] Zapiski z rozważania, 19 marca
1968 r., cytowane w: Javier
Echevarría, List pasterski, 1 listopada
2009 r.

[47]To Chrystus przechodzi, 106.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/krzyz-i-zmartwywstanie-w-

pracy/ (08-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/krzyz-i-zmartwywstanie-w-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/krzyz-i-zmartwywstanie-w-pracy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/krzyz-i-zmartwywstanie-w-pracy/

	Krzyż i zmartwychwstanie w pracy

