
opusdei.org

Królestwo Boże i
Boża
sprawiedliwość:
sprawiedliwość (II)

Najważniejsze relacje naszego
życia określają najistotniejsze
obowiązki. Sprawiedliwość
kreśli przed nami rodzaj mapy,
żeby nie tracić tych
obowiązków z pola widzenia.
Artykuł z serii na temat cnót
„Bardzo ludzcy i bardzo Boży”.

02-08-2023



Na placu małego miasteczka mija
popołudnie, a właściciel winnicy
wciąż napotyka robotników bez
zajęcia. «Nikt nas nie najął»,
odpowiadają mu. Gospodarz posyła
ich do pracy w jego winnicy, chociaż
pozostało już niewiele czasu do
zmroku (por. Mt 20, 7). Przekonanie,
że sprawiedliwość społeczna zależy
konkretnie od jego własnych decyzji,
prowadzi właściciela winnicy do
zatrudnienia tych biednych ludzi. Ze
swojej winy lub nie stracili cały dzień
i być może zabraknie im nawet tego,
co najbardziej niezbędne do
przeżycia. Przede wszystkim będą
cierpieć, dlatego że nie będą się czuli
użyteczni, co oznacza głęboki
egzystencjalny smutek. Gospodarz
winnicy nie ogranicza się zatem do
dania im pieniędzy, ale pomaga im
nadać ich życiu sens. Jezus nie
proponuje rozwiązania o
charakterze politycznym, ale chce
podkreślić, że łaknienie i pragnienie
sprawiedliwości (por. Mt 5, 6)



powinno prowadzić nas do
poszukiwania twórczych rozwiązań
problemów społecznych i że
skupianie się wyłącznie na kwestiach
osobistych nigdy nie będzie postawą
chrześcijańską.

Ciepło miłości, trwałość
sprawiedliwości

Ta sama sprawiedliwość, która
prowadzi nas do uznania w innych
ludziach różnic, a w związku z tym
do szanowania wszystkiego, co do
nich należy (ich życia, ich dobrej
sławy, ich cech) wymaga rozważenia
niezbędnych minimalnych
elementów, które są potrzebne do
godnego życia osobistego, i
wynikającego stąd działania. Skoro
Bóg podarował nam wszystkie dobra
tej ziemi, żebyśmy my, mężczyźni i
kobiety, korzystali z życia w
społeczności, nie może pozostawiać
nas obojętnymi na fakt, że podczas
gdy niektórzy cieszą się beztroskim



życiem, inni umierają z głodu albo
nie mogą, na przykład, korzystać z
edukacji, która otworzyłaby przed
nimi drzwi do nowych możliwości.

«Świat istnieje dla wszystkich,
ponieważ my wszyscy, istoty ludzkie,
rodzimy się na tej ziemi z taką samą
godnością (...). Dlatego też jako
wspólnota jesteśmy zobowiązani do
zapewnienia, aby każdy człowiek żył
godnie i miał odpowiednie szanse
pełnego rozwoju»[1]. Wyzwania
ekologiczne, na przykład, nie mogą
się dystansować od refleksji na temat
sprawiedliwości. Chrześcijanin,
niezależnie od uprawnionej opinii na
temat różnych problemów i ich
ewentualnych rozwiązań, zawsze
powinien czuć się odpowiedzialny za
rodzaj świata, jaki chcemy zostawić
przyszłym pokoleniom.

Ciepło naszej miłości i trwałość
naszej sprawiedliwości dadzą nam
osąd i siłę konieczne do przeżywania



w najlepszy możliwy sposób naszych
relacji z innymi. Logicznie rzecz
biorąc, więzy miłości warunkują
nasze obowiązki sprawiedliwości i te
dwie cnoty określają wiele z decyzji,
jakie codziennie podejmujemy:
troska o moją rodzinę ma priorytet
nad innymi ewentualnymi
inicjatywami społecznymi.
«Porządek miłości»[2], który
podkreślał św. Josemaría, to również
porządek sprawiedliwości. Nie
byłoby sprawiedliwe w relacji z moją
chorą matką, gdybym nie znalazł
czasu, żeby ją odwiedzić, ponieważ
jestem zajęty projektami
solidarnościowymi, które są bardzo
wartościowe, ale uniemożliwiają mi
wypełnianie moich obowiązków
córki czy syna. Gdyby nadmierna
hojność właściciela winnicy,
zatroskanego o to, żeby wielu
cieszyło się godną pracą, zagroziłaby
rodzinnym finansom, nie byłoby to
zupełnie sprawiedliwe wobec jego
bliskich.



Więzy sprawiedliwości pomagają
nam jednak również wysubtelnić
naszą miłość. Miłość do własnej
rodziny i znajomych mogłaby być
niekiedy nieuporządkowana i
powodować, że chronilibyśmy się w
naszym prywatnym życiu, nie chcąc
zdać sobie sprawy z potrzeb tak
wielu mężczyzn i kobiet w naszym
otoczeniu. Mogłaby również
prowadzić nas do starania się zawsze
o korzyści dla naszych bliskich,
nawet jeżeli zaszkodzi to osobom
trzecim. Dlatego sprawiedliwość
każe nam starannie obserwować
postawę gospodarza winnicy. Mimo
że jego sytuacja była wygodna i
przyjemna i że zapewne cieszył się
obfitymi bogactwami, postanawia
skomplikować sobie życie.
Wielokrotnie przebywa ulice i
oferuje wielu robotnikom szansę
otrzymania pieniędzy za pracę. Taki
jest głód sprawiedliwości
podążających za Jezusem, który



zmusza ich do porzucenia własnej
wygody.

Ostatecznie miłość i sprawiedliwość
muszą przeplatać się w wizji
rzeczywistości kierowanej żywą
świadomością wszystkiego, co w
naszej osobie i w naszym życiu jest
relacją. «Sprawiedliwość, która może
być trwałym fundamentem, pokoju,
to sprawiedliwość dzieci Bożych,
sprawiedliwość ożywiana miłością,
która widzi braci w innych — dzieci
tego samego Ojca niebieskiego»[3].
Nasza świętość polega w dużym
stopniu na odkrywaniu, że inny
człowiek jest częścią naszego życia.

Relacje i obowiązki

W Piśmie słowo «sprawiedliwość»
ma znaczenie o wiele bogatsze niż
pierwotnie. «A sprawiedliwość nie
jest abstrakcją czy utopią. W Biblii
jest ona uczciwym i wiernym
wypełnianiem każdego obowiązku
wobec Boga, jest wypełnianiem Jego



woli»[4]. Kiedy stwierdza się, na
przykład, że św. Józef był
sprawiedliwy, daje się nam do
zrozumienia, że był święty, to znaczy,
że w każdej sytuacji robił to, co
właściwe. Bardzo istotny wymiar
wszystkich decyzji świętego
Patriarchy polegał na rozważaniu
obowiązków wobec Pana i wobec
innych osób, zwłaszcza wobec Maryi,
żeby uporządkować istotne sprawy
swojego życia i serca. Osoba
sprawiedliwa to nie tyle człowiek,
który uważa siebie za miarę
wszystkich rzeczy, ale ktoś, kto
pozwala porównywać siebie do
innych ludzi i organizuje swoje życie
w zależności od relacji z nimi. «A mój
sprawiedliwy dzięki wierze żyć
będzie» (Hbr 10, 38).

Podczas lektury dzieł św. Josemaríi
może nas zaskoczyć fakt, że obok
ustępów, w których opisuje on miłość
i oddanie jako wyróżniające cechy
chrześcijańskiego życia, przy wielu



innych okazjach stwierdza, że
świętość polega po prostu na
wypełnianiu powinności każdej
chwili. «Nasze życie, życie
chrześcijan, powinno być właśnie
takie zwyczajne: mamy się starać
codziennie wykonywać dobrze te
same rzeczy, które należą do naszych
obowiązków, realizować w świecie
swoje boskie posłannictwo,
wykonując drobne powinności
każdej chwili»[5]. Fakt, że pojęcie
«powinności» cieszy się tak
szczególną pozycją w jego pismach,
może wzbudzić pewną konsternację
u współczesnego czytelnika lub
wierzącego. Istotnie zmiana
chrześcijańskiego ideału w
drobiazgowe wypełnianie mnóstwa
nakazów nie tylko wygląda mało
atrakcyjnie, ale poza tym może
również w nas spowodować
przygnębienie i smutek. Jeżeli
chrześcijaństwo jest religią miłości i
w związku z tym wolności, dlaczego
nacisk św. Josemaríi na pozornie tak



surowe i chłodne słowo jak
«powinność»? W rzeczywistości,
mimo zdziwienia, jakie wywołuje w
nas sposób postępowania właściciela
winnicy, tym, co wzbudza nasz
podziw dla niego, jest właśnie ta
hojność, która wychodzi poza zwykłe
poczucie obowiązku.

Niemniej jednak, nie
zrozumielibyśmy głębi myśli św.
Josemaríi, gdybyśmy uważali, że jego
przesłanie jest tylko zimnym i
suchym wezwaniem do spełniania
powinności naszego życia
codziennego. To nie wypełnianie
powinności samo w sobie zbliża nas
do Boga, ale miłość prowadzi nas do
wykonywania każdego zadania
naszego dnia z największą możliwą
doskonałością. «Szczera pobożność,
prawdziwa miłość do Boga pobudza
do pracy, do wypełniania — choć to
kosztuje — obowiązków każdego
dnia»[6]. Aby jednak miłość, która jest
powołana do bycia motorem i celem



wszystkich naszych czynności, nie
traciła napięcia koniecznego do tego,
co jest istotne w każdej chwili,
potrzebujemy cnoty sprawiedliwości,
która kreśli przed nami rodzaj mapy
z istotnymi punktami każdego dnia.
Jej zdefiniowanie wychodzi od
następującej zasady: każdy
obowiązek opiera się na pewnej
relacji. Najistotniejsze relacje
naszego życia określają
najistotniejsze obowiązki.

Nieustanny obowiązek

Niemało obowiązków wynikających
ze sprawiedliwości jest owocem i
wyrazem miłości, jaką wyrażamy,
przeżywając je z delikatnością.
Opieka nad własnymi dziećmi i
poświęcanie im czasu jest
obowiązkiem wynikającym ze
sprawiedliwości, który w logiczny
sposób rodzi się z miłości.
Wypełnianie obowiązków często
napełnia nas radością i nawet nie



będziemy musieli tego planować, ale
czasami można będzie to odczuwać
jak cięższy obowiązek, dlatego że
koliduje z innymi możliwymi
zajęciami albo dlatego że jesteśmy
szczególnie zmęczeni. Wydajność w
pracy jest również obowiązkiem, nie
tylko w stosunku do naszego szefa,
ale również naszej rodziny i
społeczeństwa. Jeżeli otrzymujemy
określoną pensję za określony czas i
wyniki, jest kwestią sprawiedliwości
staranie o to, żeby te wyniki osiągać.
Zatem ostatecznie chrześcijanin,
który próbuje przemienić wszystkie
swoje zadania w modlitwę i w okazję
do miłowania Boga i innych ludzi,
odkrywa możliwości służby we
wszystkich okolicznościach swojej
pracy.

Z drugiej strony niekiedy mogłoby się
wydawać, że żądanie poszanowania
pewnych praw w stosunku do
własnej osoby mogłoby się
sprzeciwiać miłości. Niemniej



jednak, święty Josemaría zawsze
nauczał, że wyraz mentalności
świeckiej — to znaczy, sensu
przynależności do świata — polega
na domaganiu się — z miłością i
szacunkiem — tego, co nam
przysługuje. Na przykład, walka o
zasłużoną podwyżkę wynagrodzenia
albo o to, żeby szanowano dane
słowo, nie oznacza braku
umiejętności przebaczania albo
niezadowalania się tym, co się
posiada, tylko umacnia praktykę
sprawiedliwości w naszym otoczeniu
i w społeczeństwie na korzyść
wszystkich. «Jeżeli jesteśmy
sprawiedliwi, będziemy nasze
obowiązki zawodowe, rodzinne,
społeczne... traktować poważnie,
wypełniać je bez ostentacji i
rozgłosu, pracując z
zaangażowaniem i korzystając ze
swoich praw, które są równocześnie
obowiązkami»[7].



Relacje sprawiedliwości
przeobrażają się zatem w bardzo
konkretną drogę, żeby czynić w
każdej chwili to, co właściwe, to
znaczy, to, co sprawiedliwe.
Zadawanie sobie codziennie pytania
w modlitwie o nasze obowiązki
pomaga nam skupiać naszą miłość
na konkretnych więzach, które
kształtują nasze życie. Również
robotnicy z przypowieści,
niezależnie od pory, w której byli
najęci, i od porozumienia, do jakiego
doszli z gospodarzem winnicy, starali
się spełnić swój obowiązek i
otrzymać obiecane wynagrodzenie.

* * *

«A gdy nadszedł wieczór, rzekł
właściciel winnicy do swego rządcy:
Zwołaj robotników i wypłać im
należność, począwszy od ostatnich aż
do pierwszych» (Mt 20, 8). Bóg
usilnie stara się, żeby wszyscy ludzie
zostali zbawieni i pragnie również,



żebyśmy wszyscy cieszyli się jak
najgodniejszym ziemskim życiem. To
prowadzi nas do szczególnie
starannej troski o nasze obowiązki,
żeby uczynić z tego świata bardziej
ludzkie i bardziej Boże miejsce.
Równocześnie wiemy, że pełną
sprawiedliwość osiąga się dopiero na
koniec czasów i że jest ona w rękach
Boga. «Jedynie Bóg może
zaprowadzić sprawiedliwość. A
wiara daje nam pewność: On to
robi»[8]. Tak, «ostatni będą
pierwszymi, a pierwsi ostatnimi» (Mt
20, 16). Ci, którzy starają się o
«królestwo Boga i o Jego
sprawiedliwość» (Mt 6, 33), mogą
cieszyć się sprawiedliwością Boga: «I
owszem, nawet wszystko uznaję za
stratę ze względu na najwyższą
wartość poznania Chrystusa Jezusa,
mojego Pana. Dla Niego wyzułem się
ze wszystkiego i uznaję to za śmieci,
bylebym pozyskał Chrystusa i znalazł
się w Nim — nie mając mojej
sprawiedliwości, pochodzącej z



Prawa, lecz Bożą sprawiedliwość,
otrzymaną dzięki wierze w
Chrystusa, sprawiedliwość
pochodzącą od Boga, opartą na
wierze» (Flp 3, 8-9).

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Franciszek, Fratelli tutti, 118.

[2] Por. Św. Josemaría, Listy 4, 14; 6, 7.

[3] F. Ocáriz, «La herencia espiritual
de Mons. Álvaro del
Portillo» [Duchowe dziedzictwo
Mons. Álvaro del Portillo], marzec
2014 r., opusdei.org.

[4] Franciszek, Przemówienie, 25
lutego 2023 r.

[5] Św. Josemaría, Kuźnia, 616.

[6] Kuźnia, 733.



[7] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
169.

[8] Benedykt XVI, Spe salvi, 44.

Gaspar Brahm

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/krolestwo-boze-i-boza-
sprawiedliwosc-sprawiedliwosc-ii/

(19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/krolestwo-boze-i-boza-sprawiedliwosc-sprawiedliwosc-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/krolestwo-boze-i-boza-sprawiedliwosc-sprawiedliwosc-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/krolestwo-boze-i-boza-sprawiedliwosc-sprawiedliwosc-ii/

	Królestwo Boże i Boża sprawiedliwość: sprawiedliwość (II)

