
opusdei.org

Kościół święty, czy
Kościół świętych?

Wielu dziwi się stwierdzeniu w
Credo, że Kościół jest święty,
skoro wady i grzechy jego
członków, także hierarchii, są
dość widoczne. Aby zrozumieć
zakres tego wyrażenia, warto
cofnąć się w historii, od jego
patrystycznych początków do
dokumentów ostatniego
Soboru.

11-10-2022

Co najmniej od trzeciego wieku ery
chrześcijańskiej - z tego czasu



pochodzą pierwsze kompletne wersje
symboli wiary - ochrzczeni wyznają
naszą wiarę w Kościół, gdy mówimy:
"Wierzę w Ducha Świętego, w święty
Kościół powszechny..." (Symbol
Apostolski), lub "Wierzę w jeden,
święty, powszechny i apostolski
Kościół" (Symbol Nicejsko-
Konstantynopolitański).
Rzeczywiście, choć nie jest Bogiem
(bo jest rzeczywistością stworzoną),
jest Jego narzędziem, narzędziem
nadprzyrodzonym, i w tym sensie
jest przedmiotem naszej wiary.
Ojcowie Kościoła należycie to
rozumieli, mówiąc o mysterium
lunae, które jedynie odbija, nie
wytwarzając, jedyne światło, to,
które pochodzi od Chrystusa, "słońca
słońc".

Rzeczywistość grzechu

Obecnie interesuje nas szczególnie
afirmacja świętości Kościoła,
ponieważ dla wielu wydaje się ona



kontrastować z rzeczywistością
skażoną obrzydliwymi grzechami,
takimi jak nadużycia seksualne
wobec nieletnich, nadużycia
sumienia czy nadużycia władzy, lub
poważnymi dysfunkcjami
finansowymi, które dotykają nawet
najwyższych szczebli władzy
kościelnej. Można by do tego dodać
długą linię "grzechów historycznych",
takich jak współistnienie z
niewolnictwem, zgoda na wojny
religijne, niesprawiedliwe potępienia
ze strony inkwizycji, antyjudaizm
(nie utożsamiany z antysemityzmem)
itd. Czy rzeczywiście możemy mówić
o "Kościele Świętym" w sposób
spójny, czy też po prostu ciągniemy
za sobą przez inercję formułę
odziedziczoną po historii?

Jest pewne stanowisko, zajmowane
od lat 60. wśród różnych teologów,
mające tendencję do dystansowania
się od "świętego Kościoła", używające
przymiotnika "grzeszny" w



zastosowaniu do Kościoła. W ten
sposób Kościół zostałby odpowiednio
nazwany, z uwzględnieniem
odpowiedzialności za swoje winy.
Próbowano wywodzić wyrażenie
"grzeszny Kościół" od patrystyki, a
konkretnie poprzez formułę casta
meretrix, choć w rzeczywistości
chodzi o jednego Ojca Kościoła, św.
Ambrożego z Mediolanu (In Lucam
III, 23), gdy mówi o Rahab,
nierządnicy z Jerycha, używając jej
jako figury Kościoła (podobnie jak
inni pisarze kościelni): ale święty
biskup Mediolanu czyni to w sensie
pozytywnym, mówiąc, że czysto
zachowana (nieskalana) wiara szerzy
się wśród wszystkich ludów
(symbolizowanych przez wszystkich
korzystających z usług nierządnicy,
używając dosadnego języka tamtych
czasów).

Nie wnikając w tę dyskutowaną
kwestię patrystyczną, warto zadać
sobie pytanie, czy podane przed



chwilą stanowisko jest uprawnione.
Pamiętajmy, że pochopne sądy są
surowo potępiane w Biblii, już w
Starym Testamencie, a Jahwe
napomina nas, by nie oceniać po
pozorach. Kiedy prorok Samuel
próbuje rozpoznać, kogo powinien
namaścić jako przyszłego króla
Dawida, Pan ostrzega go: «Nie zważaj
ani na jego wygląd, ani na wysoki
wzrost, gdyż nie wybrałem go, nie tak
bowiem człowiek widzi <jak widzi
Bóg>, bo człowiek patrzy na to, co
widoczne dla oczu, Pan natomiast
patrzy na serce». (1Sa 16,7).

Istotne pytanie, w końcu,
brzmiałoby: czy biorąc pod uwagę
brak świętości w Kościele, mam
odrzucić świętość Kościoła? Klucz do
odpowiedzi, zgodnie z logiką
cytowanego tekstu biblijnego, leży w
słowie "widzi". Jeśli oceniamy po
tym, co widzimy, odpowiedź
wskazuje na sprzeczność. Ale to
oznacza postępowanie według



"pozorów", podczas gdy właściwe jest
patrzenie "na serce". A jakie jest
serce Kościoła? Jaki jest Kościół za
tymi pozorami?

Jaki jest Kościół?

W tym miejscu wody się rozdzielają.
Widziany oczami świata Kościół to
organizacja religijna, to kuria
watykańska, to struktura władzy, a
bardziej życzliwie, to inicjatywa
humanitarna na rzecz edukacji,
zdrowia, pokoju, pomocy biednym
itd.

Patrząc oczami wiary, te działania i
te formy funkcjonowania nie są w
Kościele wykluczone, ale nie są
postrzegane jako podstawowe, to, co
kościelne, nie jest utożsamiane z tym,
co eklezjalne. Kościół był już
Kościołem w dniu Pięćdziesiątnicy,
kiedy te formy i działania jeszcze nie
istniały. On "nie istnieje przede
wszystkim tam, gdzie jest
zorganizowany, gdzie jest



reformowany lub rządzony, ale w
tych, którzy po prostu wierzą i
przyjmują w nim dar wiary, który
jest dla nich życiem", jak stwierdza
Ratzinger we Wprowadzeniu w
chrześcijaństwo. Mówiąc konkretnie
o świętości Kościoła, ten sam tekst
przypomina, że "polega ona na mocy,
dzięki której Bóg czyni w nim
świętość, w ramach ludzkiej
grzeszności". Nawet więcej: On "jest
wyrazem miłości Bożej, która nie
pozwala się pokonać niezdolności
człowieka, ale zawsze jest dla niego
dobry, nieustannie bierze go na
swoje barki jako grzesznika,
przemienia go, uświęca i kocha".

W bardzo głębokim sensie możemy (i
musimy) powiedzieć, krótko mówiąc,
że świętość Kościoła nie jest
świętością ludzi, ale świętością Boga.
W tym sensie mówimy, że jest święty,
ponieważ zawsze uświęca, nawet
przez niegodnych szafarzy, przez
Ewangelię i sakramenty. Jak mówi



Henri de Lubac w jednym ze swoich
dzieł, Medytacje o Kościele, "jego
doktryna jest zawsze czysta, a źródło
jego sakramentów zawsze żywe".

Kościół jest święty, ponieważ to nikt
inny jak sam Bóg uświęcający ludzi
w Chrystusie i przez swojego Ducha. 
Jaśnieje wolny od wszelkiej skazy w
Sakramentach, którymi rodzi i karmi
dzieci swoje; we wierze, którą zawsze
nienaruszoną chowa w najświętszych
przykazaniach, które chować każe; w
radach ewangelicznych, które zaleca,
w niebieskich darach i charyzmatach,
rodząc przez nie w niewyczerpanej
płodności swojej, niezliczone zastępy
męczenników, dziewic i wyznawców
(Pius XII, Mystici Corporis, 55). To
właśnie świętość Kościoła możemy
nazwać "obiektywną": to, co
charakteryzuje go jako "ciało", a nie
jako proste zestawienie wiernych
(Congar, Kościół Święty). Dodajmy, że
Kościół jest święty także dlatego, że
nieustannie nawołuje do świętości.



Kościół czystych

Ale jest jeszcze inny problem, niemal
ironicznie wskazany we 
Wprowadzeniu w chrześcijaństwo:
problem "ludzkiego marzenia o
świecie uzdrowionym i nieskażonym
przez zło, (które) przedstawia Kościół
jako coś, co nie miesza się z
grzechem". To "marzenie", o
"Kościele czystym", rodzi się i
odradza w historii w różnych
formach: montaniści, nowacjanie,
donatyści (pierwsze tysiąclecie),
katarzy, albigensi, husyci, janseniści
(drugie tysiąclecie) i jeszcze inni,
mają wspólną koncepcję Kościoła
jako instytucji złożonej wyłącznie z
"nieskażonych chrześcijan",
"wybranych i czystych",
"doskonałych", którzy nigdy nie
upadają, "predestynowanych". Kiedy
więc faktycznie dostrzega się, że w
Kościele istnieje grzech, dochodzi się
do wniosku, że nie jest to prawdziwy



Kościół, "święty Kościół" z Symbolu
Wiary.

Prowadzi to do nieporozumienia,
jakim jest myślenie o Kościele
dzisiejszym poprzez stosowanie
kategorii jutra, Kościoła
eschatologicznego, utożsamianie
Kościoła świętego z Kościołem
świętych w dzisiejszej historii.
Zapomina się, że gdy jeszcze
pielgrzymujemy, pszenica rośnie
zmieszana z kąkolem, a to sam Jezus
w znanej przypowieści wyjaśnił, że
kąkol trzeba będzie usunąć dopiero
na końcu czasów. Dlatego św.
Ambroży mówił o Kościele używając
także, i to powszechnie (nawet w tym
samym cytowanym już dziele),
wyrażenia immaculata ex maculatis,
dosłownie "nieskazitelny, złożony ze
splamionych". Dopiero potem, w
zaświatach, będzie immaculata ex
immaculatis!



Współczesne magisterium
potwierdziło tę myśl w Vaticanum II,
mówiąc, że "Kościół obejmuje w łonie
swoim grzeszników, "(LG 8c). Należą
oni do Kościoła i właśnie dzięki tej
przynależności mogą zostać
oczyszczeni z grzechów. De Lubac,
także w tym samym dziele, pisze
dobitnie, że "Kościół jest tu na dole i
pozostanie do końca wspólnotą
niesforną: pszenica wciąż wśród
plew, arka zawierająca zwierzęta
czyste i nieczyste, statek pełen złych
pasażerów, którzy zawsze wydają się
być na skraju katastrofy".

Jednocześnie należy sobie
uświadomić, że grzesznik nie należy
do Kościoła z powodu swojego
grzechu, ale z powodu świętych
rzeczywistości, które nadal
zachowuje w swojej duszy, głównie
na skutek sakramentalnego
charakteru chrztu. Taki jest sens
wyrażenia "komunia świętych", które
Symbol Apostolski stosuje do



Kościoła: nie dlatego, że składa się on
wyłącznie ze świętych, ale dlatego, że
to rzeczywistość świętości,
ontologicznej lub moralnej,
kształtuje go jako takiego. Jest to
komunia między świętościami osób i
w rzeczach świętych.

Po wyjaśnieniu tych zasadniczych
kwestii musimy teraz dodać ważne
wyjaśnienie. Powiedzieliśmy, i
potwierdzamy to, że Kościół jest
święty niezależnie od świętości jego
członków. Nie przeszkadza to jednak
w stwierdzeniu istnienia związku
między świętością a jej
rozpowszechnianiem, zarówno na
poziomie osobistym, jak i
instytucjonalnym. Środki uświęcenia
Kościoła są same w sobie nieomylne i
czynią go rzeczywistością świętą,
niezależnie od jakości moralnej
narzędzi. Ale subiektywne przyjęcie
łaski w duszach tych, którzy są
przedmiotem misji Kościoła, zależy
także od świętości szafarzy,



wyświęconych i niewyświęconych,
jak również od good standing
instytucjonalnego aspektu Kościoła.

Godni szafarze

Przykład może nam pomóc to
zrozumieć. Eucharystia jest zawsze
sakramentalną obecnością tajemnicy
paschalnej i jako taka posiada
niewyczerpaną zdolność
odkupieńczej mocy. Mimo to
celebracja eucharystyczna, której
publicznie przewodniczy niegodny
kapłan, wyda owoce świętości tylko u
tych wiernych, którzy głęboko
uformowani w wierze wiedzą, że
skutki komunii są niezależne od
sytuacji moralnej celebrującego ją
szafarza. Ale dla wielu innych taka
celebracja nie przybliży ich do Boga,
bo nie widzą spójności między
życiem celebransa a celebrowaną
tajemnicą. Będą też tacy, którzy będą
wręcz uciekać w popłochu. Jak mówi
Dekret Presbyterorum ordinis Soboru



Watykańskiego II (nr 12), "jakkolwiek
bowiem łaska Boża może dokonać
dzieła zbawienia nawet przez
niegodnych także szafarzy, to jednak
Bóg woli okazywać swoje cudowne
dzieła zwykłą drogą przez tych,
którzy, stawszy się bardziej ulegli
poruszeniom i kierownictwu Ducha
Świętego, mogą ze względu na swe
ścisłe zjednoczenie z Chrystusem i
świętość życia powiedzieć z
Apostołem: „Już nie żyję ja, lecz żyje
we mnie Chrystus” (Ga 2,20)".

W tej perspektywie szczególnej mocy
nabierają słowa skierowane przez
św. Jana Pawła II do biskupów
europejskich w październiku 1985 r.
w związku z nową ewangelizacją
Europy: "Potrzebujemy zwiastunów
Ewangelii, którzy są znawcami
człowieczeństwa, którzy znają serce
dzisiejszego człowieka, uczestniczą w
radościach i nadziejach, niepokojach
i smutkach, a jednocześnie są
kontemplatykami zakochanymi w

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1985/october/documents/hf_jp-ii_spe_19851011_partecipanti-simposio.html


Bogu. Do tego potrzebni są nowi
święci. Wielkimi ewangelizatorami
Europy byli święci. Musimy modlić
się do Pana, aby wzmógł ducha
świętości w Kościele i posłał nam
nowych świętych, aby
ewangelizować dzisiejszy świat".

To, co dzieje się w przedstawionym
właśnie indywidualnym przypadku,
dzieje się również w odniesieniu do
Kościoła jako instytucji. Jeśli głosi się
uczciwość, a potem odkrywa się, że
w diecezji dochodzi do malwersacji,
to to głoszenie, nawet jeśli jest
solidnie oparte na Ewangelii, nie
będzie miało większego wpływu.
Wielu, którzy to usłyszą, powie
"zastosuj tę naukę do siebie, zanim
zaczniesz ją głosić nam". I może się
to zdarzyć również wtedy, gdy takie
"sprzeniewierzenie środków"
nastąpiło bez złośliwości, ze zwykłej
niewiedzy lub naiwności.

Sobór Watykański II



W kontekście tego problemu
najlepiej wybija się pełny tekst
cytowanego już fragmentu z Soboru
Watykańskiego II: "Kościół
obejmujący w łonie swym
grzeszników, święty i zarazem ciągle
potrzebujący oczyszczenia,
podejmuje ustawicznie pokutę i
odnowienie swoje" (Lumen Gentium
8). Możemy dodać inne słowa tego
samego Soboru, skierowane nie tylko
do Kościoła katolickiego, które
mówią: "Wszyscy wreszcie obliczają
się ze swej wierności wobec woli
Chrystusa co do Kościoła i jak należy
biorą się rzetelnie do dzieła odnowy i
reformy." (Unitatis Redintegratio 4b).
Dzięki temu możemy zobaczyć obraz
we wszystkich jego wymiarach:
oczyszczenie, reforma, odnowa
(pojęcia, które, ściśle mówiąc, nie są
synonimami).

Rzeczywiście, “oczyszczenie” odnosi
się zwykle bardziej bezpośrednio do
poszczególnych osób. Grzesznicy



nadal należą do Kościoła (jeśli są
ochrzczeni), ale muszą być
oczyszczeni. “Reforma” ma bardziej
wyraźny aspekt instytucjonalny; co
więcej, nie jest to zwykłe ulepszenie,
ale "powrót do pierwotnej formy", a
stamtąd ponowne wyjście w
przyszłość.

Należy pamiętać, że o ile widzialny
aspekt "ustanowiony przez Boga" jest
niezmienny, o tyle aspekt ludzko-
instytucjonalny jest zmienny i
możliwy do udoskonalenia. Mówimy
więc o aspekcie ludzko-
instytucjonalnym, który, strada
facendo [po drodze], stracił swój
pierwotny ewangeliczny sens.

Sytuacja moralna Kościoła w XVI
wieku, a najbardziej episkopatu,
wymagała reformy i to właśnie ona
została wprowadzona w życie na
Soborze Trydenckim. Wreszcie
"odnowa", która sama w sobie nie
zakłada moralnie negatywnej



sytuacji strukturalnej: jest to po
prostu próba zastosowania update,
aby ewangelizacja mogła skutecznie
oddziaływać na społeczeństwo, które
stale się rozwija. Wystarczy
porównać obecny Katechizm
Kościoła Katolickiego z katechizmem
z początku XX wieku, aby
uświadomić sobie znaczenie odnowy.
Ostatnia modyfikacja Księgi VI
Kodeksu Prawa Kanonicznego może
być postrzegana jako zdrowa
odnowa.

Dwie ostatnie kwestie przed
zamknięciem tych rozważań.
Pierwszy z cytowanych właśnie
tekstów Vaticanum II mówi o
oczyszczeniu, które musi być
dokonywane "zawsze" (Ecclesia in
proprio sinu peccatores complectens,
sancta simul et semper purificanda,
poenitentiam et renovationem
continuo prosequitur LG, 8c).



Możemy pomyśleć coś podobnego w
odniesieniu do reformy i odnowy,
które należy uaktualnić, nie
dopuszczając do nadmiernego
upływu czasu. Nie chodzi o to, by
zawsze coś zmieniać, ale by stale
"oczyszczać" to, co widać i to, czego
nie widać. Gdyby Sobór Trydencki
"oczyścił" Kościół wcześniej (być
może sto lat wcześniej),
prawdopodobnie oszczędzono by
nam "tamtej reformacji", reformacji
protestanckiej, ze wszystkimi
negatywnymi skutkami podziałów w
Kościele.

Wreszcie, nie należy tracić z oczu
faktu, że oczyszczenie, reforma i
odnowa muszą iść w parze. Wielu
nie rozumie znaczenia tego
ostatniego. Jeśli zaprojektuje się
dobrą reformę lub odnowę (na
przykład niedawną reformę Kurii
Rzymskiej; lub wcześniej reformę
liturgiczną), ale nie ma oczyszczenia
osób, to rezultaty będą nieznaczne.



Nie wystarczy zmienić struktury:
trzeba nawrócić ludzi. I to
"nawracanie ludzi" nie odnosi się
wyłącznie do ich sytuacji moralno-
duchowej, ale także, choć z innej
perspektywy, do ich przygotowania
zawodowego, zdolności do
nawiązywania relacji, do soft skils,
tak bardzo cenionych dziś w świecie
biznesu itp.

Dla niektórych stwierdzenie
Vaticanum II (Lumen Gentium 39) o
tym, że Kościół jest "indefectibiliter
sancta" [niezmiennie święty] (nie
może nie być święty) byłoby
skandaliczne, triumfalistyczne i
sprzeczne. W rzeczywistości byłoby
tak i znacznie gorzej, gdyby składał
się tylko z ludzi i z ludzkiej
inicjatywy . Tekst święty mówi nam
natomiast, że "Chrystus umiłował
Kościół i wydał za niego samego
siebie, aby go uświęcić, oczyściwszy
obmyciem wodą, któremu towarzyszy
słowo aby osobiście stawić przed sobą



Kościół jako chwalebny, nie mający
skazy czy zmarszczki, czy czegoś
podobnego, lecz aby był święty i
nieskalany" (Ef 5,25-27). Jest święty,
ponieważ Chrystus go uświęcił, i
nawet jeśli niezliczone bezduszne
serca powstaną, aby go splamić,
nigdy nie przestanie być święty.
Wracając do De Lubaca, możemy
powiedzieć wraz z nim: “Złudą jest
wiara w “Kościół świętych”: istnieje
tylko jeden “Kościół święty””. Ale
właśnie dlatego, że jest święty,
Kościół potrzebuje świętych, aby
wypełnić swoją misję.

Philip Goyret, Profesor eklezjologii
na Uniwersytecie Świętego Krzyża.

Teks ukazał się w Omnes

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://omnesmag.com/foco/una-iglesia-santa-o-una-iglesia-de-santos/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-swiety-czy-kosciol-swietych/


pl/article/kosciol-swiety-czy-kosciol-
swietych/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-swiety-czy-kosciol-swietych/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-swiety-czy-kosciol-swietych/

	Kościół święty, czy Kościół świętych?

