opusdei.org

Kosciol jest dla
ewangelizacji
Swigteczne spotkanie Ojca

Swietego Franciszka z Kuria
Rzymska (pelny tekst)

22-12-2019

»A Stowo stato sie ciatem i
zamieszkato wsrod nas” (J 1,14).

Drodzy bracia i siostry,

Serdecznie witam was wszystkich.
Dziekuje kardynalowi Angelo Sodano
za skierowane do mnie stowa, a
przede wszystkim pragne wyrazic



mu swoja wdziecznos¢, rowniez w
imieniu cztonkéw Kolegium
Kardynalskiego, za cenna i
systematyczng postuge, jaka peinit
od wielu lat jako dziekan, z
dyspozycyjnoscig, poSwieceniem,
skutecznoscig oraz doskonaltymi
umiejetnosciami organizacyjnymi i
koordynacyjnymi. Z tym sposobem
dzialania ,,miedzy ziomkami” (,rassa
nostrana”), jak by powiedzial Nino
Costa (pisarz piemoncki). Serdecznie
dziekuje, Eminencjo! Teraz
Kardynatom biskupom przypadnie
wybrac¢ nowego dziekana; mam
nadzieje, Zze wybiora kogos, kto bez
reszty zaangazuje sie w pelnienie
tego tak waznego urzedu. Dziekuje.

Wam tu obecnym, waszym
wspolpracownikom, wszystkim
osobom pelnigcym swa postuge w
Kurii, a takze przedstawicielom
papieskim i tym, ktorzy ich
wspieraja, zycze Swietych i
radosnych Swigt Bozego Narodzenia.



Do zyczen dotgczam wdziecznosc¢ za
codzienne poswiecenie, jakie
ofiarujecie w stuzbie Kosciotowi.
Bardzo dziekuje!

Rowniez w tym roku Pan daje nam
okazje spotkania sie w tym gescie
komunii, ktory umacnia nasze
braterstwo i jest zakorzeniony w
kontemplacji mitosci Boga
objawiajacej sie w Bozym
Narodzeniu. Istotnie ,narodziny
Chrystusa — napisal wspolczesny
nam mistyk — sg najsilniejszym i
najbardziej wymownym
Swiadectwem tego, jak bardzo Bog
umitowat czlowieka. Pokochal go
mitoscia osobowa. Wiasnie dlatego
przyjat ludzkie cialo, z ktorym sie
zjednoczyt i uczynit je swoim na
zawsze. Narodziny Chrystusa sa
same w sobie «przymierzem mitosci»
zawartym na zawsze miedzy Bogiem
a czlowiekiem”[1]. A Sw. Klemens z
Aleksandrii pisze: ,Dlatego tez
[Chrystus] sam zstapil na ziemie,



dlatego stal sie czlowiekiem: dlatego
z wlasnej woli wycierpiatl los
czlowieczy, aby przyjawszy nas —
ludzi, ktorych umitlowal, udzieli¢
nam w zamian miary swojej
mocy”[2].

Zwazywszy na tak wielka zyczliwos$¢
i tak wiele milosci, skladanie zyczen
Bozonarodzeniowych jest rowniez
okazja do ponownego przyjecia
Bozego przykazania: ,AbysScie sie
wzajemnie milowali tak, jak Ja was
umilowalem; zebyScie i wy tak sie
milowali wzajemnie. Po tym wszyscy
poznajg, zescie uczniami moimi, jesli
bedziecie sie wzajemnie mitowali” (J
13, 34-35). Tutaj bowiem Jezus nie
zada od nas, abysSmy Go kochali
odpowiadajac na Jego mito$¢ wobec
nas; prosi nas raczej, abysmy sie
milowali Jego wlasng miloScia.
Innymi stowy, prosi nas, abySmy byli
do Niego podobni, poniewaz On stat
sie podobny do nas. Zatem niech
Boze Narodzenie - jak nas zacheca



Swiety kardynal Newman -
»Zblizajac sie, znajduje nas coraz
bardziej podobnymi do Niego, ktory
w tym czasie stal sie dla nas malym
dzieckiem, bardziej skromnymi,
bardziej pokornymi, bardziej
Swietymi, bardziej milosiernymi,
bardziej pogodzonymi, bardziej
szczeSliwymi, bardziej pelnymi
Boga”[3]. I dodaje: ,,To czas
niewinnosci, czystosci, fagodnosci,
radosci, zadowolenia i pokoju”[4].

Nazwisko Newmana przypomina
nam rowniez jego dobrze znane
stwierdzenie, niemal aforyzm, jakie
mozna znalez¢ w jego dziele ,,0
rozwoju doktryny chrzescijariskiej”,
ktore historycznie i duchowo
znajduje sie tuz przed jego
wstgpieniem do KoS$ciola
katolickiego. Mowi nastepujaco: ,,zy¢
tu, na Ziemi, to znaczy zmieniac sig, a
by¢ doskonalym to znaczy zmieniac
sie czesto”[5]. OczywiScie nie chodzi
0 poszukiwanie zmiany jedynie dla



zmiany, czy o podazanie za moda, ale
0 przekonanie, Ze rozwoj i wzrost sg
cechg zycia ziemskiego i ludzkiego,
podczas gdy w perspektywie
czlowieka wierzgcego w centrum
wszystkiego jest statos¢ Bogal6].

Dla Newmana zmiana oznaczala
nawrocenie, to znaczy przemiane
wewnetrzng[7]. Zycie chrzescijanskie
jest wlasciwie podroza, pielgrzymka.
Cala historia biblijna jest droga,
naznaczong poczatkamii ponownym
wybraniem sie w droge, zar6wno w
przypadku Abrahama jak i tych,
ktorzy dwa tysiace lat temu w Galilei
wyruszyli za Jezusem: ,,I
przyciggnawszy todzie do brzegu,
zostawili wszystko i poszli za

Nim” (£k 5, 11). Odtad historia Ludu
Bozego - historia Kosciola — zawsze
byla naznaczona wyjsciem,
przemieszczeniami, zmianami.
Droga oczywiscie nie jest czysto
geograficzna, ale przede wszystkim
symboliczna: jest zacheta do



odkrycia ruchu serca, ktore
paradoksalnie musi odejsc¢, aby
moglo trwac, zmienic sie, aby mogto
by¢ wierne[8].

Wszystko to ma szczegolng wartosc
w naszych czasach, poniewaz
doswiadczamy nie tylko epoki zmian,
ale zmiany epoki. JesteSmy zatem w
jednym z tych momentow, w ktérych
zmiany nie sg juz linearne, lecz
epokowe. Stanowia wybory, ktore
szybko zmieniaja sposob zycia,
odnoszenia sie do siebie,
komunikowania sie i formutowania
mysli, relacji miedzy pokoleniami
ludzkimi oraz rozumienia i
przezywania wiary i nauki. Czesto
sie zdarza, ze przezywamy
przemiany ograniczajac sie do
wlozenia nowego ubrania, pozostajac
potem w istocie takimi, jakimi
byliSmy wczesniej. Pragne
przypomniec zagadkowe wyrazenie,
ktore czytamy w stynnej wloskiej
powiesci: ,,Jesli chcemy, by wszystko



pozostalo tak, jak jest, wszystko sie
musi zmienic¢” (,Lampart” Giuseppe
Tomasi di Lampedusa).

Zdrowa postawa polega raczej na
tym, aby zastanowic sie nad
wyzwaniami wspoéiczesnosci i
uchwycic je za pomoca rozeznania,
parezjii hypomoné. Przemiana w tym
przypadku przybrataby zupeinie
inny aspekt: z elementu
drugoplanowego, z kontekstu czy
pretekstu, z krajobrazu
zewnetrznego... stawalaby sie coraz
bardziej ludzka, a takze bardziej
chrzescijariska. Pozostajac zmiang
zewnetrzng, dokonywaitaby sie
jednak wychodzac z samego centrum
cztowieka, czyli z nawrdcenia
antropologicznego[9].

Musimy rozpoczynac procesy, a nie
zajmowac przestrzenie: ,,Bog
odstania sie w objawieniu
historycznym, w czasie. Czas
rozpoczyna procesy, przestrzen sie



krystalizuje. B4g znajduje sie w
czasie, w trakcie trwajacych
procesow. Nie nalezy obdarzac
uprzywilejowang moca miejsc
kosztem czasow, takze dlugich,
trwajacych proceséw. Bardziej niz
zajmowac miejsca, musimy
zapoczatkowywac procesy. Bog
objawia sie w czasie i jest obecny w
historycznych procesach. To sprawia,
ze uprzywilejowane sg dzialania
wywolujace nowe dynamiki. To
domaga sie cierpliwosci,
oczekiwania”[10]. JesteSmy zatem
wezwani do odczytywania znakow
czasu oczyma wiary, aby kierunek tej
zmiany ,budzil nowe i stare pytania,
z ktérymi stusznie trzeba sie
zmierzyc¢”[11].

Podejmujac dzisiaj temat zmiany,
ktora opiera sie glownie na wiernosci
depozytowi wiary i Tradycji, pragne
powrdci¢ do dokonywanej reformy
Kurii Rzymskiej, podkreslajac, ze
reforma ta nigdy nie wychodzila z



zalozenia, by zachowywac sie tak, jak
gdyby nigdy wczesniej nic nie
istniato. Wrecz przeciwnie, bardzo
starano sie, aby docenic jak wiele
dobra dokonano w zlozonych
dziejach Kurii. Trzeba docenic jej
historie, by zbudowac przysztosc,
ktora ma solidne podstawy, posiada
korzenie, i dlatego moze by¢ owocna.
Odwolywanie sie do pamieci nie
oznacza zakotwiczenia sie w
instynkcie samozachowawczym, ale
przypominanie sobie zycia i
witalnosci drogi w ciggtym rozwoju.
Pamiec nie jest statyczna, ale
dynamiczna. Ze swej natury oznacza
ruch. A tradycja nie jest statyczna,
jest dynamiczna, jak mowil ten
wielki cztowiek [G. Mahler]: tradycja
jest gwarancja przysztosci, a nie
straznikiem popiotow.

Drodzy bracia i siostry,

Podczas naszych poprzednich
spotkan przedswigtecznych



mowilem wam o kryteriach, ktore
zainspirowaly te reforme.
Uzasadnitem takze pewne
wdrozenia, ktore zostaly juz
wprowadzone, zaréwno definitywnie,
jak i ,na okres probny”[12]. W 2017 r.
podkreslitem pewne nowosci
organizacji kurialnej, takie jak na
przyklad Sekcja Trzecia Sekretariatu
Stanu, ktéra funkcjonuje bardzo
dobrze; czy relacje miedzy Kuria
Rzymska a Kosciolami
partykularnymi, przywotujac
rowniez starozytna praktyke wizyt
ad limina Apostolorum; lub strukture
niektorych dykasterii, w
szczegolnosci dla KoSciotow
wschodnich i innych ds. dialogu
ekumenicznego i miedzyreligijnego,
a zwlaszcza dialogu z judaizmem.

Podczas dzisiejszego spotkania
chcialbym skoncentrowac sie na
kilku innych dykasteriach,
poczynajac od sedna reformy, to
znaczy od pierwszego i



najwazniejszego zadania Kosciola:
ewangelizacji. Swiety Pawel VI
stwierdzit: ,,Obowigzek ewangelizacji
nalezy uwazac za taske i wlasciwe
powolanie Kosciola; wyraza on
najprawdziwsza jego wiasciwosc.
Kosciol jest dla ewangelizacji”[13].
Evangelii nuntiandi, ktora réwniez
dzi$ pozostaje najwazniejszym i
aktualnym dokumentem
pastoralnym po Soborze. Istotnie
celem obecnej reformy jest to, by
»ZWyczaje, style, rozklad zajec, jezyk
1 wszystkie struktury kos$cielne staty
sie odpowiednim kanatem bardziej
do ewangelizowania dzisiejszego
Swiata niz do zachowania stanu
rzeczy. Reforme struktur,
wymagajaca odnowy
duszpasterskiej, mozna zrozumie¢
jedynie w tym sensie: nalezy sprawic,
by staly sie one wszystkie bardziej
misyjne” (Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 27). A zatem inspirujac sie
wlasnie tym nauczaniem Nastepcow
sw. Piotra od Soboru Watykanskiego



IT po dzien dzisiejszy, pomyS$lalem,
aby zaproponowac dla nowej
Konstytucji Apostolskiej na temat
reformy Kurii Rzymskiej tytul
Praedicate evangelium. To znaczy
postawe misyjna.

Dlatego moje mysli kieruje dzis ku
pewnym dykasteriom Kurii
Rzymskiej, ktore z tym wszystkim
maja juz wyrazne odniesienie w
swoich nazwach: Kongregacji Nauki
Wiary, Kongregacji ds. Ewangelizacji
Narodow; ale mysle tez o Dykasterii
ds. Komunikacji i Dykastertii ds.
Integralnego Rozwoju Cztowieka.

Kiedy powstawaly te dwie pierwsze
wspomniane dykasterie, tatwiej byto
rozrozni¢ miedzy dwiema dosc
wyraznie okreSlonymi stronami:
Swiatem chrzescijanskim, z jednej, a
Swiatem, ktory wcigz potrzebuje
ewangelizacji, z drugiej. Obecnie ta
sytuacja juz nie istnieje. Ludnos¢, do
ktorej jeszcze nie dotarto



przepowiadanie Ewangelii, zyje nie
tylko poza kontynentem zachodnim,
ale wszedzie, szczegdlnie w
ogromnych skupiskach miejskich,
ktore same wymagaja szczegolnej
opieki duszpasterskiej. W duzych
miastach potrzebujemy innych
»~map”, innych paradygmatow, ktore
pomoga nam zmieni¢ nasze myslenie
1 nasze postawy: bracia i siostry, nie
jestesmy juz na terenie
chrzescijariskim! DziS$ nie jesteSmy
juz jedynymi, ktorzy wytwarzaja
kulture, ani pierwszymi, ani
najbardziej stuchanymi[14].
Potrzebujemy zatem przemiany
mentalnosci duszpasterskiej, co nie
oznacza przejscia na duszpasterstwo
relatywistyczne. Nie jesteSmy juz w
systemie chrzescijaniskim, poniewaz
wiara — szczegolnie w Europie, ale
takze w duzej czesci Zachodu - nie
stanowi juz oczywistej przestanki
zycia wspolnego, a wrecz jest w
istocie czesto negowana,
wyszydzana, marginalizowana i



wysmiewana. Podkreslil to Benedykt
XVI, gdy oglaszajac Rok Wiary (2012)
napisat: ,Podczas gdy w przesziosci
mozliwe bylo uznanie, ze istnieje
jednorodna tkanka kulturowa,
powszechnie akceptowana w swym
odniesieniu do tresci wiary i
inspirowanych nig wartosci, to
obecnie wydaje sie, Ze w znacznej
czesci spoteczenstwa juz tak nie jest,
z powodu glebokiego kryzysu wiary,
ktory dotknal wielu ludzi”’[15]. W
tym celu w 2010 r. zostala
ustanowiona Papieska Rada ds.
Krzewienia Nowej Ewangelizacji, aby
»~promowac¢ odnowiong
ewangelizacje w Krajach, ktore juz
uslyszaly pierwsze gloszenie wiary i
gdzie od wiekdw istniejg Koscioly,
lecz ktore teraz doSwiadczaja
postepujacej sekularyzacji
spoleczenstwa i swoistego zaniku
wrazliwosci na Boga. Jest to
wyzwanie, by znalez¢ odpowiednie
srodki przekazu niezmiennej prawdy
Chrystusowej Ewangelii”[16]. Czasem



rozmawiatem o tym z niektérymi z
was... MySle o pieciu krajach, ktore
napelnily swiat misjonarzami -
powiedzialem wam, ktore to — a dzis
nie majg zasobow powotlan, zeby
kontynuowac. Taki jest aktualny
Swiat.

Postrzeganie, ze zmiana epoki stawia
powazne pytania dotyczace
tozsamosci naszej wiary, nie pojawito
sie, prawde mowigc, nagle[17]. W ten
kontekst wpisuje sie takze wyrazenie
»~nowa ewangelizacja” przyjete przez
Sw. Jana Pawtla II, ktory napisat w
encyklice Redemptoris missio: ,,Dzis
Kosciol musi stawic czolo innym
wyzwaniom, kierujac sie ku nowym
horyzontom zar6wno w pierwszej
misji wsréd narodow, jak i w nowej
ewangelizacji ludow, ktorym
Chrystus byl juz przepowiadany” (n.
30). Zachodzi potrzeba ,,nowej
ewangelizacji” albo ,re-
ewangelizacji” (por. n. 33).



Wszystko to musi sie wigzac z
przemianami i zmianami
wrazliwosci rowniez we
wspomnianych dykasteriach, a takze
w calej Kurii[18].

Chcialbym réwniez poswiecic kilka
uwag niedawno ustanowione;j
Dykastertii ds. Komunikacji.
Znajdujemy sie w perspektywie
zmiany epoki, poniewaz ,,Znaczna
czeS¢ ludzkosci jest w niej stale i
codziennie zanurzona. Nie chodzi juz
tylko o «<uzywanie» narzedzi
komunikacji, ale o zycie w kulturze
gleboko skomputeryzowanej, ktora
ma bardzo mocny wplyw na pojecie
czasu i przestrzeni, na postrzeganie
siebie, innych i §wiata, na sposob
komunikowania, uczenia sie,
zdobywania informacji,
nawigzywania relacji z innymi.
Podejscie do rzeczywistosci, ktére ma
sklonno$¢ do faworyzowania obrazu,
a nie sluchania i czytania, wplywa na
SposOb uczenia sie i rozwoj zmystu



krytycznego” (Posynod. adhort.
apost. Christus vivit, 86).

Dykasterii ds. Komunikacji
powierzono zatem zadanie
polaczenia w nowaq instytucje
dziewieciu organow zajmujacych sie
roznymi formami i r6znymi
zadaniami przekazu: Papieskiej Rady
ds. Spotecznego Przekazu, Biura
Prasowego Stolicy Apostolskiej,
Drukarni Watykanskiej,
Watykanskiej Ksiegarni
Wydawniczej, I’Osservatore
Romano, Radia Watykanskiego,
Watykanskiego Osrodka
Telewizyjnego, Watykanskiego
Serwisu Internetowego, Serwisu
Fotograficznego. To polaczenie
jednak, zgodnie z tym, co
powiedziano, nie miato byc jedynie
polaczeniem ,koordynacyjnym?”, ale
mialo zharmonizowac rozne
komponenty w celu uzyskania
lepszej oferty serwisow, jak rowniez
utrzymywac wspolng linie edytorska.



Nowa kultura, naznaczona
czynnikami zbieznosci i
multimedialnos$ci potrzebuje
odpowiedniej reakcji Stolicy
Apostolskiej w dziedzinie przekazu.
Dzi$, w odniesieniu do
zroznicowanych serwisow dominuje
forma multimedialna, a oznacza to
takze sposob ich pojmowania,
myslenia i realizowania. Wszystko to
pociaga za sobg, wraz ze zmianami
kulturowymi, przemiane
instytucjonalna i personalna, by
przejs¢ od pracy w odizolowanych
sekcjach — ktore w najlepszym
przypadku mialy pewna koordynacje
—na prace wewnetrznie polaczona,
W synergii.

Drodzy bracia i siostry,

Wiele wspomnianych do tej pory
rzeczy dotyczy rowniez, w zasadzie,
Dykastertii ds. Integralnego Rozwoju
Cztowieka. Takze ona zostala
utworzona niedawno, aby



zareagowac na zmiany, ktore zaszly
na catym swiecie, dokonujac
polaczenia czterech wczesniejszych
Rad Papieskich: Sprawiedliwosci i
Pokoju, Cor Unum, Duszpasterstwa
Migrantow i Pracownikow Shuzby
Zdrowia. Spojnosc¢ zadan
powierzonych tej Dykasterii pokrotce
przypomina poczatek
ustanawiajgcego ja Motu Proprio
Humanam progressionem: ,,Kosciol,
w calym swoim istnieniu i dzialaniu,
jest powolany do promowania
integralnego rozwoju czlowieka w
Swietle Ewangelii. Rozwoj taki
dokonuje sie przez troske o
niezmierzone dobra, jakimi sa
sprawiedliwos¢, pokdj i ochrona
stworzenia”. Realizuje sie to w
postudze najstabszym i najbardziej
zmarginalizowanym, w szczegolnosci
osobom zmuszonym do migracji,
ktore w tej chwili stanowig okrzyk
na pustyni naszego czlowieczenstwa.
Kosciol jest zatem wezwany do
przypomnienia wszystkim, ze nie



chodzi tylko o kwestie spoleczne lub
migracyjne, ale o osoby ludzkie, braci
1 siostry, ktorzy sa dzi$ symbolem
wszystkich 0s6b odrzuconych w
zglobalizowanym spoleczenstwie.
Jest powolany, aby dac Swiadectwo,
ze dla Boga nikt nie jest ,obcy” ani
»~Wykluczony”. Jest powotany do
obudzenia sumien uspionych w
obojetnosci w obliczu rzeczywistosci
Morza Srédziemnego, ktére stalo sie
dla wielu, nazbyt wielu cmentarzem.

Chciatbym przypomniec¢ o znaczeniu
integralnego charakteru rozwoju.
Swiety Pawel VI stwierdzil, ze
,L0ZWOj nie ogranicza sie jedynie do
postepu gospodarczego. Aby byl
prawdziwy, powinien on by¢
zupelny, to znaczy winien
przyczyniac sie do rozwoju kazdego
czlowieka i catego cztowieka” (Enc.
Populorum progressio, 14). Innymi
stowy, Ko$ciot zakorzeniony w
tradycji wiary i odnoszac sie w
ostatnich dziesiecioleciach do



magisterium II Soboru
Watykanskiego, zawsze potwierdzat
wspanialo$¢ powolania wszystkich
ludzi, ktérych Bdg stworzyl na swoj
obraz i podobienstwo, aby tworzyli
jedna rodzine; a jednoczes$nie
prébowal ogarnac to, co ludzkie we
wszystkich jego wymiarach.

Wilasnie ta potrzeba integralnosci
kaze nam dzisiaj na nowo
zaproponowac cztowieczeristwo,
ktore nas jednoczy jako dzieci jednego
Ojca. ,,Kosciol, w caltym swoim
istnieniu i dzialaniu, jest powolany
do promowania integralnego
rozwoju cztowieka w Swietle
Ewangelii” (Motu Proprio Humanam
progressionem). Ewangelia odnosi
zawsze Kosciot do logiki wecielenia,
do Chrystusa, ktdry przyjal nasza
historie, historie kazdego z nas. O
tym nam przypomina Boze
Narodzenie. Czlowieczenstwo jest
zatem cecha charakterystyczna, z
jaka nalezy odczytywac reforme.



Czlowieczenstwo wzywa, stawia
wyzwanie i prowokuje, to znaczy
wzywa do wyjscia na zewnatrz i nie
lekania sie zmian.

Nie zapominajmy, ze Dziecigtko
lezace w zlobie ma twarz naszych
najbardziej potrzebujacych braci i
siostr, ubogich, ktdrzy ,,sa wrecz
uprzywilejowani w tej tajemnicy i
czesto najbardziej potrafia
rozpoznac obecno$¢ Boga wsrod
nas” (List apost. Admirabile signum, 1
grudnia 2019 r., 6).

Drodzy bracia i siostry,

Jest to zatem kwestia wielkich
wyzwan i koniecznej rownowagi,
czesto nielatwej do osiggniecia, z
tego prostego faktu, ze w napieciu
miedzy chwalebng przeszioscia a
tworcza i ruchoma przysztoscia
istnieje terazniejszosc, w ktorej sa
osoby, ktore koniecznie potrzebuja
czasu, by dojrzec. Sa okolicznosci
historyczne, z ktorymi trzeba sobie



radzi¢ w zyciu codziennym,
poniewaz w czasie reformy swiat i
wydarzenia nie stojg w miejscu.
Istnieja kwestie prawne 1
instytucjonalne, ktore nalezy
rozwiazywac stopniowo, bez formul
magicznych i pojscia na skroty.

Istnieje wreszcie wymiar czasu i
ludzkiego btedu, z ktorym nie mozna,
nie wolno sie pogodzi¢, poniewaz
naleza do historii kazdego cziowieka.
Nieuwzglednianie tego oznacza
czynienie rzeczy w oderwaniu od
ludzkich dziejow. Z tym trudnym
procesem historycznym zwigzana
jest zawsze pokusa skupienia sie na
przesztosci (nawet uzywajac nowych
sformulowan), poniewaz jest ona
bardziej krzepiaca, znana i na pewno
mniej konfrontacyjna. Takze i to
nalezy jednak do procesu iryzyka
zainicjowania znaczgcych zmian[19].

Tutaj nalezy przestrzec przed pokusa
przyjecia postawy nieugietosci.



Surowosci rodzacej sie z leku przed
zmianag i ostatecznie
doprowadzajacej do zasiewania
sygnalizatorami i zaporami terenu
dobra wspdlnego, czyniac z niego
pole minowe braku przekazu i
nienawisci. Zawsze pamietajmy, ze
za kazda nieugietoscia kryje sie
pewna chwiejnos¢. Surowos¢ i brak
rownowagi karmia sie nawzajem w
blednym kole. I dzisiaj ta pokusa
surowosci stata sie bardzo aktualna.

Drodzy bracia i siostry,

Kuria Rzymska nie jest organizmem
oderwanym od rzeczywisto$ci —
chociaz ryzyko zawsze istnieje — ale
musi by¢ pojmowana i przezywana
dzisiaj w drodze przemierzanej
przez mezczyzn i kobiety, zgodnie z
logika zmiany epoki. Kuria Rzymska
nie jest palacem ani szafg peina
ubran, ktore nalezy zakladac, aby
uzasadnic zmiane. Kuria Rzymska
jest zywym ciatem i jest nim tym



bardziej, im bardziej zyje pelnia
Ewangelii.

Kardynal Martini w ostatnim
wywiadzie, na kilka dni przed swa
Smiercig, wypowiedzial stowa, ktore
powinny nas skloni¢ do postawienia
sobie pytania: ,,Ko$ciot pozostat
dwiescie lat z tylu. Dlaczego sie nie
otrzasnie? Boimy sie? Strach, zamiast
odwagi? W kazdym razie
fundamentem Kosciola jest wiara.
Wiara, zaufanie, odwaga. [...] Tylko
mitos¢ zwycieza zmeczenie”[20].

Boze Narodzenie jest Swietem Bozej
mitosci wobec nas. Bozej mitosci,
ktora inspiruje, kieruje i koryguje
zmiany i pokonuje ludzki strach
przed pozostawieniem
,bezpiecznego”, aby ponownie wejs¢
W ,tajemnice”.

Wszystkim zycze dobrego Bozego
Narodzenia!



Przygotowujac sie do Bozego
Narodzenia, wystuchaliSmy
konferencji o Najswietszej Matce
Bozej. Zwrocmy sie do Niej przed
blogostawienstwem.

[Zdrowas$ Maryjo i
blogostawienstwo]

Teraz chcialbym da¢ wam pamiatke,
podarek: dwie ksigzki. Pierwsza jest,
powiedzmy, ,dokumentem?”, ktory
zechcialem przygotowac na
nadzwyczajny miesigc misyjny
[pazdziernik 2019], i zrobilem to w
formie wywiadu, Senza di Lui non
possiamo far nulla [Bez Niego nie
mozemy nic zrobic]. Zainspirowato
mnie jedno zdanie, nie wiem kogo,
kto mowil, ze kiedy misjonarz
przybywa do jakiego$ miejsca, juz
tam jest Duch Swiety, ktéry czeka na
niego. Taka jest inspiracja tego
dokumentu. A druga to rekolekcje,
jakie niedawno wyglosit dla
kaptanow ks. Luigi Maria Epicoco,



rekolekcje dla kaplanéw Qualcuno a
cui guardare [Ktos, w kogo trzeba sie
wpatrywac]. Z serca je daje, aby
stuzyly calej wspolnocie. Dziekuje!

[1] MATTA EL MESKIN, L’umanita di
Dio, Qiqajon-Bose, Magnano 2015,
170-171.

[2] Ktory czlowiek bogaty moze by¢
zbawiony?” 37, 1-6., ttum. Ks. Jan
Czuj, Warszawa 1953.

[3] Parochial and Plain Sermons, V, 7
[4] Tamze.

[5] O rozwoju doktryny
chrzescijariskiej, Warszawa, Fronda,
bez r. wyd. s. 57.

[6] W jednej ze swych modlitw
Newman stwierdzat: ,Nie ma nic
stalego, oprocz Ciebie Boze moj! I Ty



jestes osrodkiem i zyciem
wszystkich, ktorzy sie zmieniajg,
ktorzy ufaja Tobie jako swemu Ojcu,
ktorzy wznosza oczy ku Tobie, ktorzy
radujq sie, gdy moga zlozyc swaj los
w Twoich rekach. Wiem, Boze mdj,
Ze musze sie przemienic, jesli mam
ujrzec twe oblicze”, w: Rozmyslania i
modlitwy, thum. Z. Kubiak,
Warszawa, 1967, s. 72.

[7] Newman opisuje to w nastepujacy
sposob: ,Nie odczulem przy
nawroceniu jakiejkolwiek zmiany
intelektualnej czy moralnej, ktéra by
wywierala ucisk na moéj umyst. Nie
uswiadamialem sobie, bym miat
mocniejszg wiare w fundamentalne
prawdy Objawienia czy wiekszego
panowania nad sobg; nie miatem
wiecej zapatu, ale bylo to, jak
przybycie do portu po wzburzonym
morzu; i moje szczescie z tego
powodu trwa nieprzerwanie do
dzisiejszego dnia”, w: Jan Henryk
Newman, Apologia pro vita sua. Z



oryginalu angielskiego przelozyt i
wstepem opatrzy! dr Stanistaw
Gasiorowski (profesor Uniwersytetu
Jagiellonskiego), Krakow 1948, s. 255.

[8] J]. M. BERGOGLIO, Messaggio
quaresimale ai sacerdoti e consacrati,
21 febbraio 2007, in Nei tuoi occhi e
la mia parola, Milano, 2016, p. 501.

[9] Por. Konst, ap. Veritatis gaudium
(27 grudnia 2017), 3: ,W
ostatecznosci idzie o zmiane
modeléw globalnego rozwoju i
redefinicje postepu. Problem polega
na tym, ze nie mamy jeszcze kultury
niezbednej, by stawic czolo temu
kryzysowi, i konieczne jest
stworzenie przywodztwa, ktore
wskazaloby drogi”.

[10] Wywiad udzielony ks. Antonio
Spadaro SJ, dla “La Civilta Cattolica",
19 sierpnia 2013, za deon.pl



[11] Lettera al popolo di Dio che e in
cammino in Germania, 29 giugno
2019.

[12] Por. Przemowienie do Kurii
Rzymskiej, 22 grudnia 2016.

[13] Adhort. ap. Evangelii nuntiandi,
(8 grudnia 1975), 14. Swiety Jan
Pawel Il napisal, ze ewangelizacja
misyjna ,,stanowi pierwsza postuge,
jaka Kosciét moze speni¢ wzgledem
kazdego cztowieka i calej ludzkosci w
dzisiejszym Swiecie, ktoremu nieobce
s3 wspaniale osiggniecia, ale ktory,
jak sie wydaje, zatracil sens spraw
ostatecznych i samego

istnienia” (Enc. Redemptoris missio, 7
grudnia 1990, 2).

[14] Por. Discorso ai partecipanti al
Congresso Internazionale della
Pastorale delle Grandi Citta, Sala del
Concistoro, 27 novembre 2014.

[15] List apost. Porta fidei, 2.



[16] BENEDYKT XVI, Homilia 28
czerwca 2010; por. Motu proprio
Ubicumque et semper, 17
pazdziernika 2010.

[17] Zmiane epoki dostrzegal takze
we Francji kard. Suhard (pomysSlmy
0 jego liscie duszpasterskim Essor ou
déclin de I'Eglise, 1947), a takze
owczesny arcybiskup Mediolanu,
kard. Montini. ROwniez on
zastanawiat sie, czy Wlochy byly
jeszcze krajem katolickim, (por.
Prolusione alla VIII Settimana
nazionale di aggiornamento
pastorale, 22 settembre 1958, in
Discorsi e Scritti milanesi 1954-1963,
vol. II, Brescia-Roma 1997, 2328).

[18] Swiety Pawel VI przedstawiajac
wiernym okolo piecdziesiat lat temu
nowy Mszal Rzymski przywolat
zrownanie miedzy norma modlitwy
(lex orandi) a norma wiary (lex
credendi) 1 opisal nowy Mszal jako
»~wWykazanie wiernosci i zywotnosci”.



Koniczac swoja refleksje stwierdzi;
»,Nie méwmy zatem «nowa Msza» ale
raczej «nowa epoka» zycia

Kosciola” (Audiencja ogolna 19
listopada 1969). To samo mozna
analogicznie takze powiedzie¢ w
naszym przypadku: nie nowa Kuria
rzymska, ale raczej nowa epoka.

[19] Evangelii gaudium okresla
regule: ,Przyznanie priorytetu
czasowi oznacza zajecie sie bardziej
rozpoczeciem procesow niz
posiadaniem przestrzeni. Czas
porzadkuje przestrzenie, oSwieca je i
przemienia w ogniwa lancucha stale
powiekszajacego sie, chroni przed
cofaniem sie. Chodzi o
zaangazowanie spoleczne nowych
ludzi i grup spolecznych, ktdre
rozwing te dzialania, by przyniosty
owoc w postaci waznych wydarzen
historycznych. Bez niepokoju, lecz z
jasnymi i mocnymi

przekonaniami” (n. 223).



[20] Intervista a Georg Sporschill, S.].
e Federica Radice Fossati
Confalonieri: “Corriere della Sera”, 1
settembre 2012; thum. polskie: https://
studioopinii.pl/archiwa/11670

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/kosciol-jest-dla-ewangelizacji/
(04-02-2026)


https://studioopinii.pl/archiwa/11670
https://studioopinii.pl/archiwa/11670
https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-jest-dla-ewangelizacji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-jest-dla-ewangelizacji/

	Kościół jest dla ewangelizacji

