
opusdei.org

Kościół jest dla
ewangelizacji

Świąteczne spotkanie Ojca
Świętego Franciszka z Kurią
Rzymską (pełny tekst)

22-12-2019

„A Słowo stało się ciałem i
zamieszkało wśród nas” (J 1,14).

Drodzy bracia i siostry,

Serdecznie witam was wszystkich.
Dziękuję kardynałowi Angelo Sodano
za skierowane do mnie słowa, a
przede wszystkim pragnę wyrazić



mu swoją wdzięczność, również w
imieniu członków Kolegium
Kardynalskiego, za cenną i
systematyczną posługę, jaką pełnił
od wielu lat jako dziekan, z
dyspozycyjnością, poświęceniem,
skutecznością oraz doskonałymi
umiejętnościami organizacyjnymi i
koordynacyjnymi. Z tym sposobem
działania „między ziomkami” („rassa
nostrana”), jak by powiedział Nino
Costa (pisarz piemoncki). Serdecznie
dziękuję, Eminencjo! Teraz
Kardynałom biskupom przypadnie
wybrać nowego dziekana; mam
nadzieję, że wybiorą kogoś, kto bez
reszty zaangażuje się w pełnienie
tego tak ważnego urzędu. Dziękuję.

Wam tu obecnym, waszym
współpracownikom, wszystkim
osobom pełniącym swą posługę w
Kurii, a także przedstawicielom
papieskim i tym, którzy ich
wspierają, życzę świętych i
radosnych Świąt Bożego Narodzenia.



Do życzeń dołączam wdzięczność za
codzienne poświęcenie, jakie
ofiarujecie w służbie Kościołowi.
Bardzo dziękuję!

Również w tym roku Pan daje nam
okazję spotkania się w tym geście
komunii, który umacnia nasze
braterstwo i jest zakorzeniony w
kontemplacji miłości Boga
objawiającej się w Bożym
Narodzeniu. Istotnie „narodziny
Chrystusa – napisał współczesny
nam mistyk – są najsilniejszym i
najbardziej wymownym
świadectwem tego, jak bardzo Bóg
umiłował człowieka. Pokochał go
miłością osobową. Właśnie dlatego
przyjął ludzkie ciało, z którym się
zjednoczył i uczynił je swoim na
zawsze. Narodziny Chrystusa są
same w sobie «przymierzem miłości»
zawartym na zawsze między Bogiem
a człowiekiem”[1]. A św. Klemens z
Aleksandrii pisze: „Dlatego też
[Chrystus] sam zstąpił na ziemię,



dlatego stał się człowiekiem: dlatego
z własnej woli wycierpiał los
człowieczy, aby przyjąwszy nas –
ludzi, których umiłował, udzielić
nam w zamian miary swojej
mocy”[2].

Zważywszy na tak wielką życzliwość
i tak wiele miłości, składanie życzeń
Bożonarodzeniowych jest również
okazją do ponownego przyjęcia
Bożego przykazania: „Abyście się
wzajemnie miłowali tak, jak Ja was
umiłowałem; żebyście i wy tak się
miłowali wzajemnie. Po tym wszyscy
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli
będziecie się wzajemnie miłowali” (J
13, 34-35). Tutaj bowiem Jezus nie
żąda od nas, abyśmy Go kochali
odpowiadając na Jego miłość wobec
nas; prosi nas raczej, abyśmy się
miłowali Jego własną miłością.
Innymi słowy, prosi nas, abyśmy byli
do Niego podobni, ponieważ On stał
się podobny do nas. Zatem niech
Boże Narodzenie – jak nas zachęca



święty kardynał Newman –
„zbliżając się, znajduje nas coraz
bardziej podobnymi do Niego, który
w tym czasie stał się dla nas małym
dzieckiem, bardziej skromnymi,
bardziej pokornymi, bardziej
świętymi, bardziej miłosiernymi,
bardziej pogodzonymi, bardziej
szczęśliwymi, bardziej pełnymi
Boga”[3]. I dodaje: „To czas
niewinności, czystości, łagodności,
radości, zadowolenia i pokoju”[4].

Nazwisko Newmana przypomina
nam również jego dobrze znane
stwierdzenie, niemal aforyzm, jakie
można znaleźć w jego dziele „O
rozwoju doktryny chrześcijańskiej”,
które historycznie i duchowo
znajduje się tuż przed jego
wstąpieniem do Kościoła
katolickiego. Mówi następująco: „żyć
tu, na Ziemi, to znaczy zmieniać się, a
być doskonałym to znaczy zmieniać
się często”[5]. Oczywiście nie chodzi
o poszukiwanie zmiany jedynie dla



zmiany, czy o podążanie za modą, ale
o przekonanie, że rozwój i wzrost są
cechą życia ziemskiego i ludzkiego,
podczas gdy w perspektywie
człowieka wierzącego w centrum
wszystkiego jest stałość Boga[6].

Dla Newmana zmiana oznaczała
nawrócenie, to znaczy przemianę
wewnętrzną[7]. Życie chrześcijańskie
jest właściwie podróżą, pielgrzymką.
Cała historia biblijna jest drogą,
naznaczoną początkami i ponownym
wybraniem się w drogę, zarówno w
przypadku Abrahama jak i tych,
którzy dwa tysiące lat temu w Galilei
wyruszyli za Jezusem: „I
przyciągnąwszy łodzie do brzegu,
zostawili wszystko i poszli za
Nim” (Łk 5, 11). Odtąd historia Ludu
Bożego – historia Kościoła – zawsze
była naznaczona wyjściem,
przemieszczeniami, zmianami.
Droga oczywiście nie jest czysto
geograficzna, ale przede wszystkim
symboliczna: jest zachętą do



odkrycia ruchu serca, które
paradoksalnie musi odejść, aby
mogło trwać, zmienić się, aby mogło
być wierne[8].

Wszystko to ma szczególną wartość
w naszych czasach, ponieważ
doświadczamy nie tylko epoki zmian,
ale zmiany epoki. Jesteśmy zatem w
jednym z tych momentów, w których
zmiany nie są już linearne, lecz
epokowe. Stanowią wybory, które
szybko zmieniają sposób życia,
odnoszenia się do siebie,
komunikowania się i formułowania
myśli, relacji między pokoleniami
ludzkimi oraz rozumienia i
przeżywania wiary i nauki. Często
się zdarza, że przeżywamy
przemiany ograniczając się do
włożenia nowego ubrania, pozostając
potem w istocie takimi, jakimi
byliśmy wcześniej. Pragnę
przypomnieć zagadkowe wyrażenie,
które czytamy w słynnej włoskiej
powieści: „Jeśli chcemy, by wszystko



pozostało tak, jak jest, wszystko się
musi zmienić” („Lampart” Giuseppe
Tomasi di Lampedusa).

Zdrowa postawa polega raczej na
tym, aby zastanowić się nad
wyzwaniami współczesności i
uchwycić je za pomocą rozeznania, 
parezji i hypomoné. Przemiana w tym
przypadku przybrałaby zupełnie
inny aspekt: z elementu
drugoplanowego, z kontekstu czy
pretekstu, z krajobrazu
zewnętrznego... stawałaby się coraz
bardziej ludzka, a także bardziej 
chrześcijańska. Pozostając zmianą
zewnętrzną, dokonywałaby się
jednak wychodząc z samego centrum
człowieka, czyli z nawrócenia
antropologicznego[9].

Musimy rozpoczynać procesy, a nie
zajmować przestrzenie: „Bóg
odsłania się w objawieniu
historycznym, w czasie. Czas
rozpoczyna procesy, przestrzeń się



krystalizuje. Bóg znajduje się w
czasie, w trakcie trwających
procesów. Nie należy obdarzać
uprzywilejowaną mocą miejsc
kosztem czasów, także długich,
trwających procesów. Bardziej niż
zajmować miejsca, musimy
zapoczątkowywać procesy. Bóg
objawia się w czasie i jest obecny w
historycznych procesach. To sprawia,
że uprzywilejowane są działania
wywołujące nowe dynamiki. To
domaga się cierpliwości,
oczekiwania”[10]. Jesteśmy zatem
wezwani do odczytywania znaków
czasu oczyma wiary, aby kierunek tej
zmiany „budził nowe i stare pytania,
z którymi słusznie trzeba się
zmierzyć”[11].

Podejmując dzisiaj temat zmiany,
która opiera się głównie na wierności
depozytowi wiary i Tradycji, pragnę
powrócić do dokonywanej reformy
Kurii Rzymskiej, podkreślając, że
reforma ta nigdy nie wychodziła z



założenia, by zachowywać się tak, jak
gdyby nigdy wcześniej nic nie
istniało. Wręcz przeciwnie, bardzo
starano się, aby docenić jak wiele
dobra dokonano w złożonych
dziejach Kurii. Trzeba docenić jej
historię, by zbudować przyszłość,
która ma solidne podstawy, posiada
korzenie, i dlatego może być owocna.
Odwoływanie się do pamięci nie
oznacza zakotwiczenia się w
instynkcie samozachowawczym, ale
przypominanie sobie życia i
witalności drogi w ciągłym rozwoju.
Pamięć nie jest statyczna, ale
dynamiczna. Ze swej natury oznacza
ruch. A tradycja nie jest statyczna,
jest dynamiczna, jak mówił ten
wielki człowiek [G. Mahler]: tradycja
jest gwarancją przyszłości, a nie
strażnikiem popiołów.

Drodzy bracia i siostry,

Podczas naszych poprzednich
spotkań przedświątecznych



mówiłem wam o kryteriach, które
zainspirowały tę reformę.
Uzasadniłem także pewne
wdrożenia, które zostały już
wprowadzone, zarówno definitywnie,
jak i „na okres próbny”[12]. W 2017 r.
podkreśliłem pewne nowości
organizacji kurialnej, takie jak na
przykład Sekcja Trzecia Sekretariatu
Stanu, która funkcjonuje bardzo
dobrze; czy relacje między Kurią
Rzymską a Kościołami
partykularnymi, przywołując
również starożytną praktykę wizyt 
ad limina Apostolorum; lub strukturę
niektórych dykasterii, w
szczególności dla Kościołów
wschodnich i innych ds. dialogu
ekumenicznego i międzyreligijnego,
a zwłaszcza dialogu z judaizmem.

Podczas dzisiejszego spotkania
chciałbym skoncentrować się na
kilku innych dykasteriach,
poczynając od sedna reformy, to
znaczy od pierwszego i



najważniejszego zadania Kościoła:
ewangelizacji. Święty Paweł VI
stwierdził: „Obowiązek ewangelizacji
należy uważać za łaskę i właściwe
powołanie Kościoła; wyraża on
najprawdziwszą jego właściwość.
Kościół jest dla ewangelizacji”[13]. 
Evangelii nuntiandi, która również
dziś pozostaje najważniejszym i
aktualnym dokumentem
pastoralnym po Soborze. Istotnie
celem obecnej reformy jest to, by
„zwyczaje, style, rozkład zajęć, język
i wszystkie struktury kościelne stały
się odpowiednim kanałem bardziej
do ewangelizowania dzisiejszego
świata niż do zachowania stanu
rzeczy. Reformę struktur,
wymagającą odnowy
duszpasterskiej, można zrozumieć
jedynie w tym sensie: należy sprawić,
by stały się one wszystkie bardziej
misyjne” (Adhort. apost. Evangelii
gaudium, 27). A zatem inspirując się
właśnie tym nauczaniem Następców
św. Piotra od Soboru Watykańskiego



II po dzień dzisiejszy, pomyślałem,
aby zaproponować dla nowej
Konstytucji Apostolskiej na temat
reformy Kurii Rzymskiej tytuł 
Praedicate evangelium. To znaczy
postawę misyjną.

Dlatego moje myśli kieruję dziś ku
pewnym dykasteriom Kurii
Rzymskiej, które z tym wszystkim
mają już wyraźne odniesienie w
swoich nazwach: Kongregacji Nauki
Wiary, Kongregacji ds. Ewangelizacji
Narodów; ale myślę też o Dykasterii
ds. Komunikacji i Dykasterii ds.
Integralnego Rozwoju Człowieka.

Kiedy powstawały te dwie pierwsze
wspomniane dykasterie, łatwiej było
rozróżnić między dwiema dość
wyraźnie określonymi stronami:
światem chrześcijańskim, z jednej, a
światem, który wciąż potrzebuje
ewangelizacji, z drugiej. Obecnie ta
sytuacja już nie istnieje. Ludność, do
której jeszcze nie dotarło



przepowiadanie Ewangelii, żyje nie
tylko poza kontynentem zachodnim,
ale wszędzie, szczególnie w
ogromnych skupiskach miejskich,
które same wymagają szczególnej
opieki duszpasterskiej. W dużych
miastach potrzebujemy innych
„map”, innych paradygmatów, które
pomogą nam zmienić nasze myślenie
i nasze postawy: bracia i siostry, nie
jesteśmy już na terenie
chrześcijańskim! Dziś nie jesteśmy
już jedynymi, którzy wytwarzają
kulturę, ani pierwszymi, ani
najbardziej słuchanymi[14].
Potrzebujemy zatem przemiany
mentalności duszpasterskiej, co nie
oznacza przejścia na duszpasterstwo
relatywistyczne. Nie jesteśmy już w
systemie chrześcijańskim, ponieważ
wiara – szczególnie w Europie, ale
także w dużej części Zachodu – nie
stanowi już oczywistej przesłanki
życia wspólnego, a wręcz jest w
istocie często negowana,
wyszydzana, marginalizowana i



wyśmiewana. Podkreślił to Benedykt
XVI, gdy ogłaszając Rok Wiary (2012)
napisał: „Podczas gdy w przeszłości
możliwe było uznanie, że istnieje
jednorodna tkanka kulturowa,
powszechnie akceptowana w swym
odniesieniu do treści wiary i
inspirowanych nią wartości, to
obecnie wydaje się, że w znacznej
części społeczeństwa już tak nie jest,
z powodu głębokiego kryzysu wiary,
który dotknął wielu ludzi”[15]. W
tym celu w 2010 r. została
ustanowiona Papieska Rada ds.
Krzewienia Nowej Ewangelizacji, aby
„promować odnowioną
ewangelizację w krajach, które już
usłyszały pierwsze głoszenie wiary i
gdzie od wieków istnieją Kościoły,
lecz które teraz doświadczają
postępującej sekularyzacji
społeczeństwa i swoistego zaniku
wrażliwości na Boga. Jest to
wyzwanie, by znaleźć odpowiednie
środki przekazu niezmiennej prawdy
Chrystusowej Ewangelii”[16]. Czasem



rozmawiałem o tym z niektórymi z
was… Myślę o pięciu krajach, które
napełniły świat misjonarzami –
powiedziałem wam, które to – a dziś
nie mają zasobów powołań, żeby
kontynuować. Taki jest aktualny
świat.

Postrzeganie, że zmiana epoki stawia
poważne pytania dotyczące
tożsamości naszej wiary, nie pojawiło
się, prawdę mówiąc, nagle[17]. W ten
kontekst wpisuje się także wyrażenie
„nowa ewangelizacja” przyjęte przez
św. Jana Pawła II, który napisał w
encyklice Redemptoris missio: „Dziś
Kościół musi stawić czoło innym
wyzwaniom, kierując się ku nowym
horyzontom zarówno w pierwszej
misji wśród narodów, jak i w nowej
ewangelizacji ludów, którym
Chrystus był już przepowiadany” (n.
30). Zachodzi potrzeba „nowej
ewangelizacji” albo „re-
ewangelizacji” (por. n. 33).



Wszystko to musi się wiązać z
przemianami i zmianami
wrażliwości również we
wspomnianych dykasteriach, a także
w całej Kurii[18].

Chciałbym również poświęcić kilka
uwag niedawno ustanowionej 
Dykasterii ds. Komunikacji.
Znajdujemy się w perspektywie
zmiany epoki, ponieważ „Znaczna
część ludzkości jest w niej stale i
codziennie zanurzona. Nie chodzi już
tylko o «używanie» narzędzi
komunikacji, ale o życie w kulturze
głęboko skomputeryzowanej, która
ma bardzo mocny wpływ na pojęcie
czasu i przestrzeni, na postrzeganie
siebie, innych i świata, na sposób
komunikowania, uczenia się,
zdobywania informacji,
nawiązywania relacji z innymi.
Podejście do rzeczywistości, które ma
skłonność do faworyzowania obrazu,
a nie słuchania i czytania, wpływa na
sposób uczenia się i rozwój zmysłu



krytycznego” (Posynod. adhort.
apost. Christus vivit, 86).

Dykasterii ds. Komunikacji
powierzono zatem zadanie
połączenia w nową instytucję
dziewięciu organów zajmujących się
różnymi formami i różnymi
zadaniami przekazu: Papieskiej Rady
ds. Społecznego Przekazu, Biura
Prasowego Stolicy Apostolskiej,
Drukarni Watykańskiej,
Watykańskiej Księgarni
Wydawniczej, L’Osservatore
Romano, Radia Watykańskiego,
Watykańskiego Ośrodka
Telewizyjnego, Watykańskiego
Serwisu Internetowego, Serwisu
Fotograficznego. To połączenie
jednak, zgodnie z tym, co
powiedziano, nie miało być jedynie
połączeniem „koordynacyjnym”, ale
miało zharmonizować różne
komponenty w celu uzyskania
lepszej oferty serwisów, jak również
utrzymywać wspólną linię edytorską.



Nowa kultura, naznaczona
czynnikami zbieżności i
multimedialności potrzebuje
odpowiedniej reakcji Stolicy
Apostolskiej w dziedzinie przekazu.
Dziś, w odniesieniu do
zróżnicowanych serwisów dominuje
forma multimedialna, a oznacza to
także sposób ich pojmowania,
myślenia i realizowania. Wszystko to
pociąga za sobą, wraz ze zmianami
kulturowymi, przemianę
instytucjonalną i personalną, by
przejść od pracy w odizolowanych
sekcjach – które w najlepszym
przypadku miały pewną koordynację
– na pracę wewnętrznie połączoną,
w synergii.

Drodzy bracia i siostry,

Wiele wspomnianych do tej pory
rzeczy dotyczy również, w zasadzie, 
Dykasterii ds. Integralnego Rozwoju
Człowieka. Także ona została
utworzona niedawno, aby



zareagować na zmiany, które zaszły
na całym świecie, dokonując
połączenia czterech wcześniejszych
Rad Papieskich: Sprawiedliwości i
Pokoju, Cor Unum, Duszpasterstwa
Migrantów i Pracowników Służby
Zdrowia. Spójność zadań
powierzonych tej Dykasterii pokrótce
przypomina początek
ustanawiającego ją Motu Proprio 
Humanam progressionem: „Kościół,
w całym swoim istnieniu i działaniu,
jest powołany do promowania
integralnego rozwoju człowieka w
świetle Ewangelii. Rozwój taki
dokonuje się przez troskę o
niezmierzone dobra, jakimi są
sprawiedliwość, pokój i ochrona
stworzenia”. Realizuje się to w
posłudze najsłabszym i najbardziej
zmarginalizowanym, w szczególności
osobom zmuszonym do migracji,
które w tej chwili stanowią okrzyk
na pustyni naszego człowieczeństwa.
Kościół jest zatem wezwany do
przypomnienia wszystkim, że nie



chodzi tylko o kwestie społeczne lub
migracyjne, ale o osoby ludzkie, braci
i siostry, którzy są dziś symbolem
wszystkich osób odrzuconych w
zglobalizowanym społeczeństwie.
Jest powołany, aby dać świadectwo,
że dla Boga nikt nie jest „obcy” ani
„wykluczony”. Jest powołany do
obudzenia sumień uśpionych w
obojętności w obliczu rzeczywistości
Morza Śródziemnego, które stało się
dla wielu, nazbyt wielu cmentarzem.

Chciałbym przypomnieć o znaczeniu
integralnego charakteru rozwoju.
Święty Paweł VI stwierdził, że
„rozwój nie ogranicza się jedynie do
postępu gospodarczego. Aby był
prawdziwy, powinien on być
zupełny, to znaczy winien
przyczyniać się do rozwoju każdego
człowieka i całego człowieka” (Enc. 
Populorum progressio, 14). Innymi
słowy, Kościół zakorzeniony w
tradycji wiary i odnosząc się w
ostatnich dziesięcioleciach do



magisterium II Soboru
Watykańskiego, zawsze potwierdzał
wspaniałość powołania wszystkich
ludzi, których Bóg stworzył na swój
obraz i podobieństwo, aby tworzyli
jedną rodzinę; a jednocześnie
próbował ogarnąć to, co ludzkie we
wszystkich jego wymiarach.

Właśnie ta potrzeba integralności
każe nam dzisiaj na nowo
zaproponować człowieczeństwo,
które nas jednoczy jako dzieci jednego
Ojca. „Kościół, w całym swoim
istnieniu i działaniu, jest powołany
do promowania integralnego
rozwoju człowieka w świetle
Ewangelii” (Motu Proprio Humanam
progressionem). Ewangelia odnosi
zawsze Kościół do logiki wcielenia,
do Chrystusa, który przyjął naszą
historię, historię każdego z nas. O
tym nam przypomina Boże
Narodzenie. Człowieczeństwo jest
zatem cechą charakterystyczną, z
jaką należy odczytywać reformę.



Człowieczeństwo wzywa, stawia
wyzwanie i prowokuje, to znaczy
wzywa do wyjścia na zewnątrz i nie
lękania się zmian.

Nie zapominajmy, że Dzieciątko
leżące w żłobie ma twarz naszych
najbardziej potrzebujących braci i
sióstr, ubogich, którzy „są wręcz
uprzywilejowani w tej tajemnicy i
często najbardziej potrafią
rozpoznać obecność Boga wśród
nas” (List apost. Admirabile signum, 1
grudnia 2019 r., 6).

Drodzy bracia i siostry,

Jest to zatem kwestia wielkich
wyzwań i koniecznej równowagi,
często niełatwej do osiągnięcia, z
tego prostego faktu, że w napięciu
między chwalebną przeszłością a
twórczą i ruchomą przyszłością
istnieje teraźniejszość, w której są
osoby, które koniecznie potrzebują
czasu, by dojrzeć. Są okoliczności
historyczne, z którymi trzeba sobie



radzić w życiu codziennym,
ponieważ w czasie reformy świat i
wydarzenia nie stoją w miejscu.
Istnieją kwestie prawne i
instytucjonalne, które należy
rozwiązywać stopniowo, bez formuł
magicznych i pójścia na skróty.

Istnieje wreszcie wymiar czasu i
ludzkiego błędu, z którym nie można,
nie wolno się pogodzić, ponieważ
należą do historii każdego człowieka.
Nieuwzględnianie tego oznacza
czynienie rzeczy w oderwaniu od
ludzkich dziejów. Z tym trudnym
procesem historycznym związana
jest zawsze pokusa skupienia się na
przeszłości (nawet używając nowych
sformułowań), ponieważ jest ona
bardziej krzepiąca, znana i na pewno
mniej konfrontacyjna. Także i to
należy jednak do procesu i ryzyka
zainicjowania znaczących zmian[19].

Tutaj należy przestrzec przed pokusą
przyjęcia postawy nieugiętości.



Surowości rodzącej się z lęku przed
zmianą i ostatecznie
doprowadzającej do zasiewania
sygnalizatorami i zaporami terenu
dobra wspólnego, czyniąc z niego
pole minowe braku przekazu i
nienawiści. Zawsze pamiętajmy, że
za każdą nieugiętością kryje się
pewna chwiejność. Surowość i brak
równowagi karmią się nawzajem w
błędnym kole. I dzisiaj ta pokusa
surowości stała się bardzo aktualna.

Drodzy bracia i siostry,

Kuria Rzymska nie jest organizmem
oderwanym od rzeczywistości –
chociaż ryzyko zawsze istnieje – ale
musi być pojmowana i przeżywana
dzisiaj w drodze przemierzanej
przez mężczyzn i kobiety, zgodnie z
logiką zmiany epoki. Kuria Rzymska
nie jest pałacem ani szafą pełną
ubrań, które należy zakładać, aby
uzasadnić zmianę. Kuria Rzymska
jest żywym ciałem i jest nim tym



bardziej, im bardziej żyje pełnią
Ewangelii.

Kardynał Martini w ostatnim
wywiadzie, na kilka dni przed swą
śmiercią, wypowiedział słowa, które
powinny nas skłonić do postawienia
sobie pytania: „Kościół pozostał
dwieście lat z tyłu. Dlaczego się nie
otrząśnie? Boimy się? Strach, zamiast
odwagi? W każdym razie
fundamentem Kościoła jest wiara.
Wiara, zaufanie, odwaga. [...] Tylko
miłość zwycięża zmęczenie”[20].

Boże Narodzenie jest świętem Bożej
miłości wobec nas. Bożej miłości,
która inspiruje, kieruje i koryguje
zmiany i pokonuje ludzki strach
przed pozostawieniem
„bezpiecznego”, aby ponownie wejść
w „tajemnicę”.

Wszystkim życzę dobrego Bożego
Narodzenia!



Przygotowując się do Bożego
Narodzenia, wysłuchaliśmy
konferencji o Najświętszej Matce
Bożej. Zwróćmy się do Niej przed
błogosławieństwem.

[Zdrowaś Maryjo i
błogosławieństwo]

Teraz chciałbym dać wam pamiątkę,
podarek: dwie książki. Pierwsza jest,
powiedzmy, „dokumentem”, który
zechciałem przygotować na
nadzwyczajny miesiąc misyjny
[październik 2019], i zrobiłem to w
formie wywiadu, Senza di Lui non
possiamo far nulla [Bez Niego nie
możemy nic zrobić]. Zainspirowało
mnie jedno zdanie, nie wiem kogo,
kto mówił, że kiedy misjonarz
przybywa do jakiegoś miejsca, już
tam jest Duch Święty, który czeka na
niego. Taka jest inspiracja tego
dokumentu. A druga to rekolekcje,
jakie niedawno wygłosił dla
kapłanów ks. Luigi Maria Epicoco,



rekolekcje dla kapłanów Qualcuno a
cui guardare [Ktoś, w kogo trzeba się
wpatrywać]. Z serca je daję, aby
służyły całej wspólnocie. Dziękuję!

[1] MATTA EL MESKIN, L’umanità di
Dio, Qiqajon-Bose, Magnano 2015,
170-171.

[2] Który człowiek bogaty może być
zbawiony?” 37, 1-6., tłum. Ks. Jan
Czuj, Warszawa 1953.

[3] Parochial and Plain Sermons, V, 7

[4] Tamże.

[5] O rozwoju doktryny
chrześcijańskiej, Warszawa, Fronda,
bez r. wyd. s. 57.

[6] W jednej ze swych modlitw
Newman stwierdzał: „Nie ma nic
stałego, oprócz Ciebie Boże mój! I Ty



jesteś ośrodkiem i życiem
wszystkich, którzy się zmieniają,
którzy ufają Tobie jako swemu Ojcu,
którzy wznoszą oczy ku Tobie, którzy
radują się, gdy mogą złożyć swój los
w Twoich rękach. Wiem, Boże mój,
że muszę się przemienić, jeśli mam
ujrzeć twe oblicze”, w: Rozmyślania i
modlitwy, tłum. Z. Kubiak,
Warszawa, 1967, s. 72.

[7] Newman opisuje to w następujący
sposób: „Nie odczułem przy
nawróceniu jakiejkolwiek zmiany
intelektualnej czy moralnej, która by
wywierała ucisk na mój umysł. Nie
uświadamiałem sobie, bym miał
mocniejszą wiarę w fundamentalne
prawdy Objawienia czy większego
panowania nad sobą; nie miałem
więcej zapału, ale było to, jak
przybycie do portu po wzburzonym
morzu; i moje szczęście z tego
powodu trwa nieprzerwanie do
dzisiejszego dnia”, w: Jan Henryk
Newman, Apologia pro vita sua. Z



oryginału angielskiego przełożył i
wstępem opatrzył dr Stanisław
Gąsiorowski (profesor Uniwersytetu
Jagiellońskiego), Kraków 1948, s. 255.

[8] J. M. BERGOGLIO, Messaggio
quaresimale ai sacerdoti e consacrati,
21 febbraio 2007, in Nei tuoi occhi è
la mia parola, Milano, 2016, p. 501.

[9] Por. Konst, ap. Veritatis gaudium
(27 grudnia 2017), 3: „W
ostateczności idzie o zmianę
modelów globalnego rozwoju i
redefinicję postępu. Problem polega
na tym, że nie mamy jeszcze kultury
niezbędnej, by stawić czoło temu
kryzysowi, i konieczne jest
stworzenie przywództwa, które
wskazałoby drogi”.

[10] Wywiad udzielony ks. Antonio
Spadaro SJ, dla “La Civiltà Cattolica",
19 sierpnia 2013, za deon.pl



[11] Lettera al popolo di Dio che è in
cammino in Germania, 29 giugno
2019.

[12] Por. Przemówienie do Kurii
Rzymskiej, 22 grudnia 2016.

[13] Adhort. ap. Evangelii nuntiandi,
(8 grudnia 1975), 14. Święty Jan
Paweł II napisał, że ewangelizacja
misyjna „stanowi pierwszą posługę,
jaką Kościół może spełnić względem
każdego człowieka i całej ludzkości w
dzisiejszym świecie, któremu nieobce
są wspaniałe osiągnięcia, ale który,
jak się wydaje, zatracił sens spraw
ostatecznych i samego
istnienia” (Enc. Redemptoris missio, 7
grudnia 1990, 2).

[14] Por. Discorso ai partecipanti al
Congresso Internazionale della
Pastorale delle Grandi Città, Sala del
Concistoro, 27 novembre 2014.

[15] List apost. Porta fidei, 2.



[16] BENEDYKT XVI, Homilia 28
czerwca 2010; por. Motu proprio 
Ubicumque et semper, 17
października 2010.

[17] Zmianę epoki dostrzegał także
we Francji kard. Suhard (pomyślmy
o jego liście duszpasterskim Essor ou
déclin de l'Église, 1947), a także
ówczesny arcybiskup Mediolanu,
kard. Montini. Również on
zastanawiał się, czy Włochy były
jeszcze krajem katolickim, (por. 
Prolusione alla VIII Settimana
nazionale di aggiornamento
pastorale, 22 settembre 1958, in 
Discorsi e Scritti milanesi 1954-1963,
vol. II, Brescia-Roma 1997, 2328).

[18] Święty Paweł VI przedstawiając
wiernym około pięćdziesiąt lat temu
nowy Mszał Rzymski przywołał
zrównanie między normą modlitwy
(lex orandi) a normą wiary (lex
credendi) i opisał nowy Mszał jako
„wykazanie wierności i żywotności”.



Kończąc swoją refleksję stwierdził;
„Nie mówmy zatem «nowa Msza» ale
raczej «nowa epoka» życia
Kościoła” (Audiencja ogólna 19
listopada 1969). To samo można
analogicznie także powiedzieć w
naszym przypadku: nie nowa Kuria
rzymska, ale raczej nowa epoka.

[19] Evangelii gaudium określa
regułę: „Przyznanie priorytetu
czasowi oznacza zajęcie się bardziej
rozpoczęciem procesów niż
posiadaniem przestrzeni. Czas
porządkuje przestrzenie, oświeca je i
przemienia w ogniwa łańcucha stale
powiększającego się, chroni przed
cofaniem się. Chodzi o
zaangażowanie społeczne nowych
ludzi i grup społecznych, które
rozwiną te działania, by przyniosły
owoc w postaci ważnych wydarzeń
historycznych. Bez niepokoju, lecz z
jasnymi i mocnymi
przekonaniami” (n. 223).



[20] Intervista a Georg Sporschill, S.J.
e Federica Radice Fossati
Confalonieri: “Corriere della Sera”, 1
settembre 2012; tłum. polskie: https://
studioopinii.pl/archiwa/11670

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/kosciol-jest-dla-ewangelizacji/

(04-02-2026)

https://studioopinii.pl/archiwa/11670
https://studioopinii.pl/archiwa/11670
https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-jest-dla-ewangelizacji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kosciol-jest-dla-ewangelizacji/

	Kościół jest dla ewangelizacji

