
opusdei.org

Korzenie radości

Chrześcijanin powinien być z
definicji radosny.
Chrześcijański optymizm opiera
się na tym, że stoi przed nim
otworem królewska droga ku
temu, co najlepsze. A tym, co
najlepsze jest Bóg.

17-03-2023

Ludzka miłość to pewna
rzeczywistość, a jednocześnie znak
Bożej miłości. Aby zrozumieć
chrześcijańską radość, należy wziąć
pod uwagę radość osoby zakochanej,
nie pomimo cierpienia, ale właśnie



poprzez cierpienia, trudności, w
stałym czuwaniu i trosce o innych, w
której spełnia się każda osoba.
Zakochany, jeśli kocha i jest kochany,
daje siebie i otrzymuje dar, jest
radosny, cieszy się, śpiewa. Dlatego
właśnie u dzieci możemy
zaobserwować radość obecną w
szczególny sposób: ponieważ ich
życie jest stałym otrzymywaniem, w
sposób szczególny od rodziców, ale
także od prawie wszystkich osób,
które patrzą na dzieci z dobrym
nastawieniem.

Szczęście to nie wiara w „happy
end”

Ponieważ świat nie może żyć bez
chrześcijaństwa - tak silne są
historyczne konsekwencje
rzeczywistości Słowa wcielonego - w
różnych epokach historycznych
pewna część tego świata zajęła się
oczernianiem go - malowaniem go w
mrocznych barwach. Ludzie o



skłonnościach dionizyjskich, według
terminologii Nietzschego, oskarżali
chrześcijaństwo o głoszenie śmierci,
odrzucenia, smutku, porzucenia tego
świata. A z drugiej strony, kiedy z
jakiegoś powodu historia wkracza w
okres beznadziei, optymizm zdaje się
przeszkadzać. Pojawia się pytanie,
dlaczego ci chrześcijanie są
szczęśliwi, dlaczego nie mają
wątpliwości, dlaczego nie trapi ich
ciągła udręka. Czy wiara w „happy
end” nie jest lekkomyślna i
powierzchowna? Tak już jest, że
chrześcijanin bywa oskarżany
jednocześnie o bycie smutnym i
radosnym, ponurym i nazbyt
optymistycznym, przegranym i
triumfującym. Gdy śpiew liturgiczny
staje się skomplikowany,
wielogłosowy, bogaty, mówią, że
została utracona pierwotna
surowość. Gdy staje się prosty,
mówią, że są to śpiewy śmierci, a nie
życia.



Paradoksy chrześcijaństwa

Kiedy jednocześnie dochodzą do
głosu te przeciwstawne oskarżenia,
można powiedzieć, że ich autorzy nie
zrozumieli „zgorszenia” i
„szaleństwa” chrześcijan. Chesterton
pisał w Tremendous Trifles:
„Prawdziwy wynik każdego
doświadczenia i prawdziwa
podstawa każdej religii należą do
kategorii, którą ludzie nazywają
paradoksem”. Również
chrześcijańska radość wyraża się w
paradoksach. Paradoksalne jest to, że
Chrystus radzi, aby podczas postu
być radosnym, namaścić głowę
olejkiem i nie pokazywać po sobie
żadnego smutku. Naturalnie, radosny
pokutnik łatwo może zostać
oskarżonym o hipokryzję. Ale to
oskarżyciel nie zrozumiał paradoksu.

Zawsze warto dać szansę temu, kto
nas atakuje. Zawsze warto
spróbować zrozumieć powód



oskarżenia. Można pomyśleć, że
człowiek inteligentny kocha
złożoność, ponieważ prawie nic nie
zostało napisane jednym kolorem
albo przedstawione w sposób
jednolity. Głoszenie tubalnym
głosem, że „wszystko jest proste”
wywołuje złość u ludzi, którzy boją
się, że to, co przejrzyste się zamąci.
W związku z tym można zauważyć,
że stwierdzenie „chrześcijanin jest
radosny” budzi niezadowolenie i
niedowierzanie, że to może być takie
proste.

Bo chrześcijaństwo nie jest takie
proste. Fakt, że bywa atakowane z
różnych i przeciwstawnych stron
pokazuje, że chrześcijańska
rzeczywistość jest trudna do objęcia
jednym spojrzeniem. Proste to nie
znaczy prostackie. Nadać prostotę to
nie to samo, co uprościć: proste jest
to co się nie skrywa, ale to czego się
nie skrywa może być rzeczą
skomplikowaną. Właśnie tak się



dzieje w przypadku chrześcijaństwa.
I w sposób szczególny w radości
chrześcijanina.

Gaudium

Klasycznym słowem na określenie
radości jest łacińskie słowo gaudium.
Właściwie zawsze w Wulgacie jest
ono tłumaczeniem greckiego charis,
co oznacza dar, nagrodę, jałmużnę i
łaskę. Człowiek jest obdarowany
łaską bez żadnego wysiłku ze swej
strony, dlatego dziękować oznacza
zdać sobie sprawę z darmowości.
Radość jest wynikiem posiadania
dobra, i to wielkiego dobra, które
można otrzymać jedynie za darmo.
Pośród tych wszystkich dóbr jest
jedno o najwyższej wartości - miłość.
Archetypem dobra otrzymanego za
darmo jest miłość. Dlatego człowiek
zakochany, jeśli kocha i jest kochany,
gdy daje i otrzymuje dar, jest
radosny, cieszy się, śpiewa. Dlatego
także u dzieci można zauważyć



osobliwą radość. Ich życie polega na
otrzymywaniu, byciu przedmiotem
miłości, w sposób szczególny ze
strony rodziców, ale także ze strony
prawie wszystkich, którzy patrzą na
nie z życzliwością.

Dziękować

Droga, wyrosła z chrześcijańskiego
korzenia, także czerpie z tej
opowieści pełnej radości. W punkcie
268 czytamy: „Dziękuj Mu za
wszystko, bo wszystko jest dobre”.
Wydaje mi się, że jest to podstawowy
tekst na temat radości. Z
dziękowania za wszystko otrzymuje
się wielką radość, tak jak lubi o tym
mówić Ewangelia: aniołowie przy
narodzeniu Chrystusa głoszą radość
wielką (Łk 2,10); uczniowie,
umocnieni przez błogosławieństwo
Chrystusa, który wrócił do Ojca,
odczuwają wielką radość (Łk 24,
50-52).

Prosić o pomoc



Z tych wszystkich powodów
chrześcijanin ma być ze swej istoty
radosny. Optymizm chrześcijański
opiera się na tym, że otworzyła się
królewska droga ku temu, co
najlepsze, a tym, co najlepsze jest
Bóg. Dlatego prawdziwy
chrześcijanin nie może pogrążać się
w nastroju beznadziei. Myślenie, że
wszystko jest w złe, że ludzkie serce
jest tak zepsute, że nawet Bóg nie
może go uratować to jedynie pewna
forma pychy, mityczne uwielbienie
własnego ja. Ta pycha może znaleźć
także wyraz w relacjach
międzyludzkich: chronicznie smutny
jest ktoś, kto nie pozwala sobie
pomóc, komu wydaje się, że jego
problemy są tak złożone, że nikt nie
jest w stanie ich rozwikłać.
Natomiast nie ma nic
przyjemniejszego niż charakter
osoby, która pozwala sobie pomóc,
nie w sposób służalczy, ale prosty:
„Wiesz co, nie wiem jak to zrobić,



naucz mnie, jak sobie z tym
poradzić”.

O kształcie Krzyża

Z drugiej strony, tacy myśliciele jak
Kierkegaard czy Unamuno, i wszyscy,
którzy mówili o «poczuciu
tragiczności życia» wyrazili mniej
lub bardziej jasno, że na tej ziemi
radość ludzka nigdy nie może być
pełna. Radość jest konsekwencją
uzyskania dobra; co więcej, dobra
darmowego, danego z czystej chęci.
Ale w doczesności, pośród wytworów
człowieka i dóbr natury nie istnieje
żadne wieczne dobro; a jedyne dobro
wieczne, jakim jest Bóg, nie może być
w tym życiu przedmiotem pełnego
poznania i odczuwania. Zbliżamy się
kolejny raz do paradoksu. Także w
tym przypadku ten paradoks był
wielokrotnie ukazywany przez św.
Josemaríę, który mówił, że korzenie
radości mają kształt krzyża[1].



Aby dojść do głębszego zrozumienia
tej rzeczywistości, należy połączyć
pewne myśli, które pojawiły się w
dotychczasowym wywodzie, na
przykład zależność pomiędzy
radością i dziecięctwem. Nie ma w
tym nic dziwnego, że w Drodze
świadomość synostwa Bożego jest
ukazana jako korzeń radości, a to
łączy się z tematem dziecięctwa
duchowego. Można odczytać punkt
659 w świetle punktu 860.
„Powinieneś wyróżniać się nie
«fizjologiczną» radością zdrowego
zwierzęcia, lecz inną,
nadprzyrodzoną, która wypływa z
porzucenia wszystkiego i oddania się
w miłujące ramiona naszego Ojca,
Boga”. „Wobec Boga, który jest
wieczny, jesteś jeszcze mniejszym
dzieckiem aniżeli dwuletnie
maleństwo wobec ciebie. A poza tym,
że jesteś dzieckiem, jesteś też synem
Boga. — Nie zapominaj o tym”.



W Drodze radość jest związana z
przyjęciem woli Bożej, ale daleka jest
od zimnej bierności. Ta wola to wola
Ojca, a jak wiadomo, w miarę
wzrostu miłości do dziecka ojciec ma
większą skłonność do
uszczęśliwienia go niż do wydawania
mu rozkazów. To właśnie jest
kluczowe: wzrost miłości do dziecka.
Człowiek czuje stałą skłonność do
tworzenia sobie świata według
własnych upodobań, w szarych
kolorach egoizmu. Dlatego nie zdaje
sobie sprawy, gdzie na tym świecie
można odnaleźć radość. Droga w
prostych słowach ukazuje to miejsce:
„Radość biednych istot ludzkich,
nawet gdy wynika z przyczyn
nadprzyrodzonych, zawsze
pozostawia pewien posmak goryczy.
— A jak ci się zdawało? — Tu, na
dole, cierpienie jest solą naszego
życia” (203). Z drugiej strony, pokuta
to „radość, ale radość wymagająca
trudu” (548). Dlatego trzeba przyjąć
udrękę w sposób mężny: „Gdy



przyjmujesz udrękę z trwożliwym
sercem, tracisz radość i pokój
(...)” (696).

Krok po kroku, ukazuje się głęboka i
nierozłączna więź pomiędzy radością
i Krzyżem, zwłaszcza że w innych
dziełach św. Josemaríi zwraca się z
teologiczną głębią uwagę na
odpowiedniość pozostawienia
terminu „Krzyż” dla jedynego
Krzyża, Chrystusowego. Ten temat
jest poruszony w wielu punktach 
Drogi: „Gdy wszystko się udaje,
cieszmy się, błogosławiąc Boga, który
daje wzrost. — A gdy się nie udaje?
— Cieszmy się, błogosławiąc Boga,
który pozwala nam uczestniczyć w
swoim słodkim Krzyżu” (658). Osiąga
to być może kulminację w rozdziale 
Wola Boża: „Całkowite poddanie się
woli Bożej nieodłącznie niesie z sobą
radość i spokój: szczęście na Krzyżu.
— Widać wtedy, że jarzmo Chrystusa
jest słodkie, a Jego brzemię
lekkie” (758). Dzieje się tak dlatego,



że pierwszym, który przyjmuje aż do
końca Wolę Ojca jest Chrystus, i to
przyjęcie prowadzi do śmierci i to
śmierci krzyżowej. On, Syn, Słowo. W
związku z tym, chrześcijanin, syn
Boży w Synu Bożym, powinien
przejść przez Krzyż, aby zdać sobie
sprawę z korzeni radości; wtedy wie,
że jarzmo nie jest już jarzmem,
brzemię nie jest brzemieniem,
pozostając jednocześnie jarzmem i
brzemieniem. I kolejny raz musimy
przypomnieć na nowo siłę
paradoksu.

Ponieważ nie da się mówić
jednocześnie o wszystkich aspektach
chrześcijańskiego spojrzenia na
życie, poruszając temat związku
pomiędzy synostwem Bożym a
Krzyżem, nie odnosiliśmy tych
kwestii do innej, nierozdzielnej
rzeczywistości: miłości. Jedynie
miłość pozwala na przyjęcie Krzyża.
Święta Teresa w Księdze Fundacji
pisze: „Miłość, jeśli jest doskonała,



ma taką siłę, że zapominamy o
naszym zadowoleniu, aby zadowolić
tego, którego kochamy”. To
odwieczne doświadczenie ludzkie,
które nie odnosi się jedynie do
miłości Boga. Święty Josemaría lubił
pieśń Jana z Enciny, która mówi
„lepiej zamienić/ przyjemność na
cierpienie / niż żyć bez miłości”[2].
Miłość nigdy nie jest spokojna,
dlatego że serce zawsze czuwa, jak
czytamy w Pieśni nad Pieśniami, co
komentuje o. Luis de Leon: „Troska
miłości jest tak wielka i tak czujna
wobec tego, czego pragnie, że
wyczuwa to na odległość tysiąca
kroków i widzi to poprzez ściany”.

Miłość ludzka to jednocześnie pewna
rzeczywistość i obraz lub analogia
miłości Bożej. Być może, aby
zrozumieć radość chrześcijańską,
należy wziąć pod uwagę radość
zakochanego, nie pomimo cierpienia,
ale właśnie w cierpieniu, w
niepokoju, w stałym czuwaniu. To



radość, która nie jest
powierzchowna, zadowolenie, które
nie ma nic z frywolności; to radość
głęboko odczuwana, troska, w której
osoba się spełnia.

Teraz już łatwiej zrozumieć, dlaczego
ukazywanie chrześcijaństwa jako
czegoś smutnego oznacza
zafałszowanie nadprzyrodzonej
rzeczywistości wiary. „Prawdziwa
cnota nigdy nie jest smutna i
antypatyczna, przeciwnie, jest
życzliwa i radosna” (657), to znaczy,
radosna z powodu miłości, ponieważ
jedynie osoba życzliwa jest zdolna do
miłości. W innym miejscu książki jest
mowa o najmilszym spojrzeniu
Chrystusa (por. 422). W tym
kontekście można zrozumieć inny
punkt: „Znużona twarz... szorstkie
maniery... wygląd budzący śmiech...
antypatyczny charakter. Czy
oczekujesz, że w ten sposób
zachęcisz innych, by poszli za
Chrystusem?” (661). Lub w innym



miejscu: „Nie bądź smutny... — Patrz
na wszelkie sprawy bardziej «po
naszemu» — bardziej po
chrześcijańsku” (664).

Droga, tak jak wszystkie wielkie
książki o duchowości, tłumaczące
rzeczywistość życia
chrześcijańskiego, nie pozwala się
łatwo zaszufladkować w alternatywę
optymizm-pesymizm, w
uproszczenia w stylu „świata
najlepszego z możliwych” (Leibniz)
lub „najgorszego z możliwych
światów” (Schopenhauer). W tym
świecie istnieje i działa, z
niesłychaną skutecznością, grzech,
obraza Boga, która wiąże się z
bezlitosnym wykorzystywaniem
stworzeń. Ale grzech nie ma
ostatniego słowa, ani słowa
ostatecznego. Ostateczny to Krzyż i
Zmartwychwstanie; w największym
zbawczym cierpieniu które prowadzi
do radości, obecnie jako wieść,
później jako doskonałe posiadanie.



Praca na Krzyżu to zwycięstwo,
pracowite zwycięstwo, które trwa
poprzez wieki, w światłocieniu
ludzkiej wolności, które jest
jednocześnie światłocieniem radości.

Rafael Gómez Pérez

[1] Wyrażenie bardzo częste w
homiliach Założyciela Opus Dei; por.
np. To Chrystus przechodzi, 43.

[2] Hiszp.: más vale trocar/ placer por
dolores/ que estar sin amores

Rafael Gómez Pérez

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/korzenie-radosci/ (27-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/korzenie-radosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/korzenie-radosci/

	Korzenie radości

