
opusdei.org

Konferencja:
Eucharystia i
kapłaństwo

Wykład ks. prałata Fernando
Ocáriza, prałata Opus Dei, na
temat centralnego miejsca
Eucharystii w życiu kapłana,
podczas wydarzenia
akademickiego z okazji stulecia
święceń kapłańskich św.
Josemarii (Saragossa, 27 marca
2025 r.).

06-04-2025



Konferencja w Saragossie, 27
marca 2025 r.

EUCHARYSTIA I KAPŁAŃSTWO

Podczas obchodów setnej rocznicy
święceń kapłańskich świętego
Josemaríi skupię się przede
wszystkim na kilku jego tekstach; na
niektórych aspektach relacji między
kapłaństwem a Eucharystią. Są to
teksty, które wraz ze swoją treścią
doktrynalną wyrażają także żywe
doświadczenie jego kapłańskiej
duszy.

Skoncentruję się najpierw na
kapłaństwie jako święcenia do
Eucharystii, następnie na znaczeniu,
jakie Eucharystia odgrywa w
uświęceniu kapłana, a na końcu na
jej roli w misji duszpasterskiej, do
której kapłan jest powołany.

Kapłaństwo dla Eucharystii



Eucharystia, a w szczególności Ofiara
eucharystyczna, zajmuje centralne
miejsce w życiu chrześcijańskim.
Święty Josemaría podsumował to
wyrażeniem „centrum i korzeń”; na
przykład w następującym tekście
jednego z jego listów: „Zawsze
nauczałem was, córki i synowie moi
najdrożsi, że korzeniem i centrum
waszego życia duchowego jest
Najświętsza Ofiara Ołtarza, w której
Chrystus Kapłan odnawia swoją
Ofiarę Kalwarii, adorując, czcząc,
uwielbiając i dziękując Trójcy
Przenajświętszej”[1].

Myśl ta była tak głęboko
zakorzeniona w jego duszy i sercu, że
często powtarzał ją słowem i na
piśmie[2]. Dodaje jeszcze, że skoro
Ofiara eucharystyczna jest centrum i
korzeniem życia chrześcijanina, to
„powinna tym być w sposób
szczególny w życiu kapłana”[3].



Dla świętego Josemaríi musiało być
wielką radością, że wiele lat później
tak znaczący tekst Soboru
Watykańskiego II, jak dekret 
Presbyterorum ordinis, mówiąc o
relacji między kapłaństwem a
Eucharystią, użył tego samego
wyrażenia, aby potwierdzić, że
Ofiara Eucharystyczna jest „centrum
i korzeniem całego życia
prezbitera”[4].

a) Centrum i korzeń życia kapłana

W rzeczywistości logiczne jest, że w
przypadku księdza należy położyć
nacisk na tę kwestię. Jak pisał
Benedykt XVI, „wewnętrzny związek
pomiędzy Eucharystią a
sakramentem Święceń wynika z
samych słów Jezusa
wypowiedzianych w Wieczerniku:
«To czyńcie na moją pamiątkę» (Łk
22, 19). Jezus bowiem, w wigilię swej
śmierci ustanowił Eucharystię oraz
równocześnie kapłaństwo Nowego



Przymierza. (…) Nikt nie może
powiedzieć: «To jest Ciało moje» i «To
jest kielich Krwi mojej», inaczej, jak
tylko w imię i zastępując osobę
Chrystusa, jedynego Najwyższego
Kapłana Nowego i Wiecznego
Przymierza (por. Hbr 8-9)”[5].

Papież Franciszek podkreślił, że to
utożsamienie z Chrystusem
kapłanem rozciąga się na całe życie
kapłana. On „Nie może powiedzieć:
«Bierzcie i jedzcie z tego wszyscy. To
jest bowiem Ciało moje, które za was
będzie wydane» i nie doświadczyć
tego samego pragnienia ofiarowania
własnego ciała, własnego życia za
powierzony mu lud”[6].

Ta głęboka przemiana kapłana jest
ściśle związana z Eucharystią. Święty
Josemaría skomentował to w homilii:
„Sakrament Kapłaństwa czyni
kapłana zdolnym do skutecznego
użyczania Naszemu Panu swego
głosu, rąk, całego swego jestestwa;



jest Jezusem Chrystusem, który we
Mszy Świętej, słowami konsekracji,
zmienia substancję chleba i wina w
swoje Ciało, swoją Duszę, swoją Krew
i swoją Boskość. Z tego wypływa
nieporównana z niczym godność
kapłana”[7].

b) Godność i słabość

Z tych rozważań na temat relacji
między kapłaństwem a Eucharystią
wynika, że Eucharystia jest zarówno
centrum, ku któremu wszystko się
zbiega, jak i nieodłącznym
korzeniem tego zbiegu. Jest więc 
centrum, jeśli Bóg jest Tym, który
przyciąga do siebie wszystko i
wszystkich w Chrystusie, to
Eucharystia jest miejscem, w którym
dokonuje się ofiarowanie świata
Ojcu, przez Chrystusa, z Nim i w
Nim. Jednocześnie „sam Chrystus
oddaje się w ręce kapłanów, którzy w
ten sposób stają się szafarzami



tajemnic — wspaniałości — Bożych (1
Kor 4, 1)”[8].

Czy na tej ziemi możliwe jest
działanie bardziej wzniosłe? To, co
jest najbardziej właściwe
Chrystusowi, miłosiernemu i
wiernemu Arcykapłanowi,
pośrednikowi nowego przymierza
(por. Hbr 2,17 i 9,15), pozostaje w
rękach Jego stworzenia. To przez
Niego wznosi się cześć i uwielbienie
dla Ojca i przez Niego Boskie dary
docierają do wiernych.

Tak wyraża to Sobór Watykański II:
kapłani "swój zaś święty urząd
sprawują przede wszystkim w kulcie
czy uczcie eucharystycznej, w której
działając w zastępstwie (in persona)
Chrystusa i głosząc Jego tajemnice,
łączą modlitwy wiernych z ofiarą
Tego, który jest ich Głową (...),
mianowicie Chrystusa, ofiarującego
się raz jeden Ojcu na ofiarę
niepokalaną (por. Hbr 9, 11-28)"[9].



Zrozumiałe jest, że centrum życia
kapłana nie może być inne. Co
więcej, można powiedzieć, że Msza
Święta stanowi główny cel święceń,
akt, w którym „cała posługa
kapłańska znajduje swoją pełnię,
sens, centrum i skuteczność”[10].

Z pewnością godność kapłaństwa
polega na świadomości, że każdy
kapłan jest niegodny, i to jest
pierwszy powód, dla którego należy
starać się żyć w ścisłym zjednoczeniu
z Panem[11]. W samej celebracji
Eucharystii modlitwy, które kapłan
odmawia w sposób sekretny i w
których zwraca się do Pana we
własnym imieniu, pomagają mu, jak
przypomina nam Mszał, być
świadomym swojej misji, a tym
samym wypełniać ją z większą
uwagą i pobożnością. Modlitwy te
mają zazwyczaj charakter pokutny i
znajdują się w kluczowych
momentach celebracji
eucharystycznej: przed proklamacją



Ewangelii, na zakończenie 
Offertorium i w ramach przygotowań
do przystąpienia do głównej części
Modlitwy Eucharystycznej, gdy
przygotowuje się do przyjęcia Ciała i
Krwi Chrystusa.

Kapłan jest świadomy, że dzięki
łasce, którą otrzymuje przy
święceniach kapłańskich, i dzięki
działaniu Ducha Świętego w Kościele,
kiedy zbliża się do ołtarza, to nie on
przygotowuje się do sprawowania
kultu Ojca, ale sam Chrystus w nim
„odnawia na ołtarzu swoją Boską
Ofiarę Kalwarii”[12]. Zewnętrzny gest
nałożenia szat kapłańskich
przypomina celebransowi o tej
prawdzie. Rzeczywiście, zakładając
szaty, ujawnia on wewnętrzne
wydarzenie i zadanie, które z niego
wypływa: przyoblec się w Chrystusa,
oddać się Mu tak, jak On oddał się za
nas. Szaty liturgiczne nie są znakami
władzy czy wyższości: są symbolami,
które przypominają wszystkim - a



przede wszystkim samym kapłanom
- że nie działają teraz jako osoby
prywatne, ale in persona Christi, a
także in persona ecclesiae. W ten
sposób szaty liturgiczne
przypominają nam również, że
celebransi nie są panami ani
celebracji, ani wspólnoty, ale
sługami[13].

c) Eucharystia i inne funkcje
kapłańskie

Centralne miejsce Eucharystii w
życiu kapłana nie jest przeszkodą w
stwierdzeniu, jak to czyni Dekret 
Presbyterorum Ordinis, że
prezbiterzy „mają przede wszystkim
obowiązek opowiadania wszystkim
Ewangelii Bożej”[14]. Dzieje się tak nie
tylko dlatego, że głoszenie Ewangelii
chronologicznie poprzedza
sprawowanie Eucharystii, ale także i
przede wszystkim dlatego, że
przepowiadanie prowadzi do
Eucharystii, a z Eucharystii — od



Chrystusa, który oddaje się
Kościołowi — czerpie moc bycia
słowem życia wiecznego (por. J 6, 68)
[15]. W istocie, jak to jeszcze rozwinę,
cała działalność kapłana wypływa z
Eucharystii jako z jej najgłębszego
źródła. Sprawowanie Eucharystii nie
jest jedyną funkcją kapłańską;
rozumie się jednak, że jest to Jego
misja główna i najbardziej
konstytutywna, także dlatego, że
zawiera w sobie wszystkie tajemnice
wiary chrześcijańskiej.

Eucharystia i uświęcenie kapłana

Biorąc pod uwagę to, czym jest
Eucharystia, jest rzeczą oczywistą, że
święty Josemaría napisał:
„Kapłaństwo domaga się — ze
względu na odpowiadające mu
święte funkcje — czegoś więcej niż
życia uczciwego: domaga się życia
świętego od tych, którzy je sprawują,
ustanowionych — ponieważ są —



pośrednikami między Bogiem a
ludźmi”[16].

a) Eucharystia i upodobnienie się do
Chrystusa

Dekret Presbyterorum Ordinis w 
upodobnieniu do Chrystusa Głowy,
właściwym posłudze kapłańskiej,
wskazuje, że prezbiterzy „przez same
bowiem codzienne święte czynności,
jak i przez całe swoje posługiwanie,
które wykonują w zjednoczeniu z
biskupem i prezbiterami, zmierzają
ku doskonałości życia”[17].

Ofiara eucharystyczna, w której
wypełnia on swoją główną misję lub
funkcję, jest jednocześnie dla
kapłana - jak dla każdego
chrześcijanina - głównym środkiem
uświęcenia, utożsamienia się z
Chrystusem. Mówiąc słowami
Benedykta XVI: „ponieważ Msza
Święta, przeżywana z wiarą,
kształtuje człowieka w najgłębszym
znaczeniu tego słowa, sprzyja



bowiem upodabnianiu się do
Chrystusa oraz utwierdza kapłana w
jego powołaniu”[18].

Ten głęboki aspekt formacyjny samej
celebracji jest logiczny, jeśli weźmie
się pod uwagę, że „słowa zaś i
udoskonalana przez wieki dokładna
wymowa obrzędu liturgicznego są
wyrazami uczuć Chrystusa i uczą nas
odczuwać, tak jak On sam;
uzgadniając z tymi słowami naszą
myśl, wznosimy serca do Pana”[19]. W
ten sposób Msza Święta staje się 
szkołą życia.

Z drugiej strony, utożsamienie się z
Chrystusem w tej samej celebracji
prowadzi niekiedy do tego, że „Pan
pozwoli każdemu z nas odkryć, w
czym mamy się poprawić, jakie wady
mamy wykorzenić, jakie powinno
być nasze braterskie obcowanie z
innymi ludźmi”[20].

W ten sposób, w celebracji i na różne
sposoby, egzystencja kapłana staje się



egzystencją eucharystyczną. Nie tylko
dlatego, że karmi się Eucharystią, a
jej celebracja jest centralnym aktem
jego życia, ale także dlatego, że we
wszystkim kapłan żyje w tej samej
postawie, z jaką Chrystus staje się
pokarmem dla swoich braci.

b) Od Trójcy Świętej, aby doprowadzić
świat do Trójcy Świętej

Poszerzając nieco nasze spojrzenie,
rozumiemy, że w spotkaniu z
Chrystusem w Eucharystii
otrzymujemy „dar Trójcy Świętej dla
Kościoła”[21]. Rzeczywiście, Msza
Święta jest akcją, w której
najbardziej objawia się miłość Trójcy
Świętej. «Modlitwa do Ojca —
wyjaśnia św. Josemaría — staje się
nieustanna. Kapłan reprezentuje
wiecznego Kapłana, Jezusa
Chrystusa, który jest zarazem Ofiarą.
A działanie Ducha Świętego we Mszy
jest równie niewysłowione i realne. 
Mocą Ducha Świętego - pisze święty



Jan Damasceński - dokonuje się
przemiana chleba w Ciało
Chrystusa”[22]. W Eucharystii osoba
ludzka zostaje przebóstwiona, a z
Eucharystii wypływa radość, owoc
Ducha Świętego, który jest
charakterystyczny dla
chrześcijańskiej egzystencji.

Eucharystia jest zatem
rzeczywistością, wokół której wyraża
się życie duchowe kapłana: jest jego
korzeniem i centrum, źródłem i
sakramentalną antycypacją jego
ostatecznego celu. Ta centralność i
radykalność daje chrześcijaninowi, a
w szczególności kapłanowi, zdolność
do przekształcania każdej codziennej
czynności w kult Boga. Jest to
nauczanie, na które święty Josemaría
kładł szczególny nacisk, zwracając
się do zwykłych wiernych,
pracujących pośród świata, ponieważ
dotyczy ono wszystkich tych, którzy
uczestniczą w kapłaństwie
Chrystusa, czy to w kapłaństwie



powszechnym, czy w kapłaństwie
ministerialnym.

Kapłan jest świadomy, że został
wybrany spośród swoich sióstr i
braci, aby składać Ojcu ofiarę
Kościoła, którą sam Chrystus
przyjmuje i czyni swoją własnością.
W tym sensie święty Josemaría starał
się, aby cały dzień był jedną Mszą
Świętą, dbając o to, by ten akt kultu
rozlewał się, jak sam nauczał, na
akty strzeliste, nawiedzenia
Najświętszego Sakramentu,
ofiarowanie pracy i codziennych
relacji[23].

c) Dar i zadanie

To, że Eucharystia faktycznie stanowi
centrum i korzeń życia kapłana,
oznacza nie tylko dar, ale także
osobiste zadanie odpowiadania na to,
co otrzymał on od Boga. Święty Jan
Paweł II pisał w jednym ze swoich
listów na Wielki Czwartek do
kapłanów: „Sprawujmy zawsze



świętą Eucharystię z żarliwą
pobożnością. Spędzajmy często
długie chwile na adoracji Chrystusa
eucharystycznego. Eucharystia niech
będzie dla nas «szkołą życia»”[24].

Szczegóły, w których może
przejawiać się troska o Mszę Świętą,
są niezliczone, tak jak twórcza jest
zdolność człowieka do miłości.
Ważne jest, aby nie stracić z oczu
faktu, że, jak głosi święty Josemaría, –
„życie liturgiczne jest życiem miłości;
miłości do Boga Ojca, przez Jezusa
Chrystusa w Duchu Świętym, z całym
Kościołem"[25]. Ta miłość nie jest
rzeczywistością abstrakcyjną, ale
bardzo konkretną: wcieloną.
Założyciel Opus Dei lubił powtarzać,
że „powinniśmy być bardzo ludzcy;
ponieważ w przeciwnym razie nie
będziemy mogli być Boży”[26]. I
wyjaśnił to bardzo wymownie:
„Zauważcie jednak, iż Bóg nie
oświadcza: zamiast serca dam wam
wolę czystego ducha. Nie, daje nam



serce, serce z ciała, jak serce
Chrystusa. Ja nie mam jednego serca,
żeby kochać Boga i drugiego, żeby
kochać ludzi. Tym samym sercem,
którym ukochałem swoich rodziców i
którym kocham swoich przyjaciół,
miłuję Chrystusa i Ojca, i Ducha
Świętego, i Najświętszą Maryję
Pannę”[27].

Miłość kapłana do Mszy Świętej,
wysiłek, aby nadać jej centralne
miejsce, które obiektywnie jest jej
właściwe, można wyrazić na tysiąc
różnych sposobów. Na przykład
święty Josemaría zwykł dzielić dzień
na dwie części: pierwszą połowę na
dziękczynienie za Komunię, a drugą
na przygotowanie się do następnej
kolejnego dnia.

Innym aspektem, na którym
chciałbym się skupić, jest jego
powtarzające się zaproszenie do
spokojnego celebrowania
Eucharystii. Ta sugestia jest bardzo



aktualna w tym świecie
naznaczonym rozproszeniem i
pośpiechem. W bardzo osobistym
tonie zwierzył się grupie księży z
czegoś, czego niedawno doświadczył
podczas ceremonii uniwersyteckiej:
„Ponieważ nie była to moja kolej na
przemawianie, dużo myślałem o
miłości kapłanów do naszego Pana i
o tym, jak nie wiemy, jak ją
okazywać, ponieważ prawie zawsze
się spieszymy. Za bardzo!
Kochankowie się nie spieszą.
Spójrzcie, jak sobie towarzyszą,
wciąż i wciąż... Nie decydują się na
rozstanie”. A potem zachęcał:
„Odprawiajcie spokojnie Mszę
Świętą, niech zaczekają! Wtedy
wykonamy wspaniałą pracę, jeśli
wiemy, jak się nie spieszyć, ponieważ
naprawdę, in persona Christi,
wykonujemy głębokie zadanie
kapłańskie”[28].

d) Towarzyszenie Panu w
tabernakulum



Oprócz celebracji Mszy Świętej, w
której w szczególny sposób
urzeczywistnia się osobista relacja
kapłana z Eucharystią, stała
obecność Chrystusa w tabernakulum
jest ciągłym przypomnieniem, aby
nadać całemu życiu konkretną
orientację eucharystyczną.

Eucharystia jest dla kapłana żywą
obecnością, która pociesza i
umacnia. Jak pisał święty Jan Paweł
II: „W ciągu stuleci liczni kapłani
znajdowali w Eucharystii
pokrzepienie obiecane im przez
Jezusa w dniu Ostatniej Wieczerzy,
sposób na przezwyciężenie
samotności, pomoc w znoszeniu
cierpień, pokarm dający siłę, by
znów wyruszyć w drogę po każdym
rozczarowaniu, wewnętrzną energię,
która pozwala dochować wierności
dokonanemu raz wyborowi”[29].

W biografii świętego Josemaríi długie
chwile spędzone na modlitwie,



wieczorami, przy tabernakulum La
Redonda, są ważne już w okresie
dorastania w Logroño. Teraz, gdy
jesteśmy w Saragossie, nie sposób nie
przypomnieć sobie nocy spędzonych
na modlitwie na jednym z tarasów z
widokiem na prezbiterium kościoła
Seminarium Świętego Karola. Przez
lata zachował tę postawę pobożności
i dobrze wiadomo, jak promował
kult eucharystyczny w czasach, gdy
w wielu miejscach wątpiono w wiarę
Kościoła.

Podczas jednej ze swoich podróży do
Ameryki poradził kapłanom, aby
dotrzymywali towarzystwa
Najświętszemu Sakramentowi.
Chciał w ten sposób u wszystkich
wzmocnić pobożność
eucharystyczną i zwrócił im uwagę,
że „nie robiąc tego dlatego, że widzą
cię ludzie w twoim kościele,
parafianie twojej parafii, nie możesz
mieć nic przeciwko temu, że cię
widzą. Jeśli jesteś uważny na Pana, a



ludzie znają twoją miłość, zapytają
cię dlaczego; i wtedy możesz mówić o
tej miłości, która musi wypełniać całe
twoje życie”[30].

Jak widać z tych prostych słów,
odpowiedź kapłana na dar
Eucharystii, jako centrum jego życia
duchowego, przelewa się na
działanie wynikające z miłości
duszpasterskiej.

Eucharystia i duszpasterska
miłość

Miłość duszpasterska prowadzi
kapłana do bycia sługą wszystkich.
W jednym ze swoich listów święty
Josemaría napisał, że kapłani, „idąc
za przykładem naszego Pana, który
nie przyszedł, aby Mu służono, lecz
aby służyć: non veni ministrari, sed
ministrare (Mt 20, 28), muszą umieć
położyć serce na ziemi, aby inni
mogli stąpać po nim miękko”[31]. Taka
postawa nie rodzi się ze zwykłej
decyzji etycznej, ale ma swoje źródło



w osobistej relacji z Bogiem, z
Bogiem, który zniża się i daje siebie
aż do tego stopnia, że staje się
pokarmem dla swojego stworzenia w
Eucharystii.

a) Istnienie eucharystyczne

Duchowa siła, by przeżywać swoje
życie jako dar dla innych, wypływa w
sposób szczególny ze zjednoczenia z
samym Jezusem Chrystusem w
Ofierze eucharystycznej[32]. W nim
uobecnia się sakramentalnie ofiara
Krzyża, całkowity dar Chrystusa dla
Jego Kościoła, jako najwyższe
świadectwo Jego bycia Głową i
Pasterzem, Sługą i Oblubieńcem. W
ten sposób Eucharystia jest również
korzeniem i centrum
duszpasterskiego wymiaru życia
kapłana. Według słów świętego Jana
Pawła II: „Miłość pasterska kapłana
nie tylko bierze początek w
Eucharystii, lecz w jej sprawowaniu
odnajduje swe najwyższe spełnienie;



z Eucharystii także płynie łaska i
odpowiedzialność, dzięki której całe
życie kapłana nabiera charakteru
«ofiarniczego»”[33].

Innymi słowy, kapłan jest powołany
by żyć egzystencją eucharystyczną,
to znaczy życiem na obraz ofiary
Chrystusa, którą celebruje we Mszy
Świętej. Papież Franciszek wyjaśnił
to podczas Jubileuszu Kapłańskiego
w 2016 roku: „W celebracji
Eucharystii każdego dnia
odnajdujemy naszą tożsamość
pasterzy. Za każdym razem możemy
prawdziwie urzeczywistniać słowa
Jezusa: «To jest Ciało moje, które za
was będzie wydane». To jest sens
naszego życia, to są słowa, którymi w
pewien sposób możemy codziennie
odnawiać przyrzeczenia naszych
święceń”[34]

Ostatecznie miłość duszpasterska,
której udziela się kapłanowi w
sakramencie święceń, jest darem,



który aktualizuje się w każdej
Eucharystii i który musi być
przekładany na odpowiadające mu
postępowanie w codziennym życiu.

b) Odpowiadanie na otrzymany dar,
bycie zadowolonym z tego daru

W sprawowaniu Eucharystii trzeba
starać się utożsamiać z darem z
siebie Chrystusa, wcielając go w
swoje życie. Święty Josemaría
wyjaśnił to obrazowo w jednej ze
swoich homilii: „Ten, kto nie pracuje
na Bożej roli, kto nie jest wierny
Bożej misji oddawania się innym i
pomagania im w poznaniu
Chrystusa, z trudnością zdoła
zrozumieć, czym jest Chleb
eucharystyczny. Nikt nie szanuje
tego, co go nic nie kosztowało”[35].

Następnie rozwinął tę ideę,
posługując się obrazem z Pisma
Świętego i podkreślając utożsamianie
się z Jezusem Chrystusem: „Aby
docenić i umiłować Najświętszą



Eucharystię, trzeba przebyć drogę
Chrystusa: być ziarnem, umrzeć dla
siebie samego, zmartwychwstać do
pełni życia i wydać obfity plon -
stokrotny! Ta droga streszcza się w
jednym jedynym słowie: miłować.
Miłować - to znaczy mieć wielkie
serce, współczuć troskom tych,
którzy nas otaczają, umieć
przebaczać i być wyrozumiałym:
poświęcić się razem z Chrystusem za
wszystkie dusze”[36].

A tak święty Josemaría konkluduje:
„Żeby miłować w ten sposób,
potrzeba, by każdy z nas usunął z
własnego życia wszystko to, co
przeszkadza Życiu Chrystusa w nas:
przywiązanie do własnej wygody,
pokusę egoizmu, skłonność do
popisywania się. Tylko odtwarzając
w sobie Życie Chrystusa, będziemy
mogli przekazać je innym; tylko
doświadczywszy, jak obumiera
pszeniczne ziarno, będziemy mogli
pracować w głębi ziemi,



przemieniając ją od wewnątrz i
czyniąc ją płodną”[37].

Jeśli Eucharystia jest dla kapłana
„centralnym i radykalnym” miejscem
jego utożsamienia się z Chrystusem i
z Jego zbawczym darem, miłość
duszpasterska z konieczności każe
mu prowadzić wiernych do tego
samego źródła życia, w czym wyraża
się także podstawowe sprawowanie
kapłaństwa powszechnego wiernych.
Kapłan może to czynić nie tylko
przez swoje przepowiadanie, ale
także przez „przeżywanie” Mszy
Świętej z taką wiarą: sprawuje
Eucharystię dla Kościoła i w
obecności Kościoła - nawet jeśli lud w
niej nie uczestniczy - i dlatego jego
życie jest również powołane do
naśladowania ofiary Chrystusa, który
„umiłował Kościół i wydał za niego
samego siebie” (Ef 5, 25).

Krótko mówiąc, szafarz nie może
ograniczać się do tego, że jest



bezwładnym kanałem, przez który
przepływa słowo i sakramenty
Kościoła: musi dostosować swoje
życie do otrzymanego charakteru
sakramentalnego, który upodabnia
go do Chrystusa, kierując całe swoje
życie ku temu pełnemu darowi z
siebie, który znajduje swoje centrum
i korzeń w sprawowaniu Eucharystii
dla dobra całego Kościoła. „Kapłan —
tłumaczy święty Josemaría — który
w ten sposób przeżywa Mszę świętą
— uwielbiając, pokutując, błagając,
dziękując, identyfikując się z
Chrystusem — i który naucza innych
czynić Ofiarę Ołtarza ośrodkiem i
korzeniem życia chrześcijańskiego,
pokaże rzeczywiście nieporównaną
wielkość swego powołania, ten
charakter, którym jest naznaczony,
którego nie straci przez całą
wieczność”[38].

Im lepiej rozumie się logikę Krzyża
obecnego we Mszy Świętej, tym
bardziej przeżywa się posługę jako



całkowity dar z siebie. Odnosząc się
do łaski właściwej pełni kapłaństwa, 
Katechizm Kościoła Katolickiego
stwierdza: „Łaska ta pobudza
biskupa do głoszenia wszystkim
Ewangelii, do tego, by był wzorem
dla swojej trzody, by wyprzedzał ją
na drodze uświęcenia, utożsamiając
się w Eucharystii z Chrystusem,
Kapłanem i Ofiarą, nie bojąc się
oddać swego życia za owce”[39].

c) Życie dla braci, życie dla Kościoła

Kapłani — naśladując to czym się
zajmują: całkowity dar z siebie
Chrystusa — czerpią z Eucharystii
siłę duchową potrzebną do
radosnego ofiarowania się w służbie
braciom, zwłaszcza tym, którzy jej
najbardziej potrzebują, tym, którzy
są «odrzuceni» przez świat.

Istotnie, eucharystyczna egzystencja
kapłana wyraża się w tysiącach
szczegółów uwagi i troski.
Szczególnie przejawia się w



miłosierdziu, z jakim przyjmuje tych,
którzy przychodzą do Kościoła
szukając pojednania, oraz w miłości,
z jaką idzie szukać tych, którzy nie
znają Chrystusa lub którzy od Niego
odpadli. Poprzez wszystkie aspekty
swojej posługi przygotowuje i
prowadzi wszystkich ludzi do
spotkania z Jezusem w Eucharystii,
świadomy potrzeby osobistego
spotkania z Jezusem Chrystusem.

Wreszcie, warto wziąć pod uwagę, że
centralność i radykalizm Eucharystii
w posłudze kapłana, jako daru i
zadania, ma oczywisty i zasadniczy
wymiar eklezjalny, ponieważ
„Eucharystia, w której Pan daje nam
swoje Ciało i przekształca nas w Nie,
jest miejscem, gdzie Kościół
nieustannie wyraża się w swojej
najbardziej istotnej formie: obecny
we wszystkich miejscach, a jednak
tylko jeden, jak jeden jest Chrystus 
[40]".



Podwójny wymiar powszechny i
partykularny Kościoła rzutuje się
również na posługę kapłańską, a
zwłaszcza w Eucharystii kapłan
może i powinien odczuwać troskę o
cały Kościół, a wraz z Kościołem i w
Kościele o cały świat. W tym sensie
kapłan przy ołtarzu, podobnie jak
Chrystus na Golgocie, bierze na
siebie ciężar potrzeb, trudności i
cierpień całej ludzkości[41]. Papież
Franciszek nawiązał do tej samej
idei: „Kapłan celebruje, niosąc na
ramionach powierzone mu osoby i
nosząc ich imiona wyryte w swoim
sercu. Przywdziewając nasz skromny
ornat, dobrze nam zrobi, jeśli
odczujemy na swoich barkach i w
naszych sercach ciężar i oblicze
naszego wiernego ludu, naszych
świętych i naszych męczenników,
których w tym czasie jest tak
wielu”[42]. Ofiara eucharystyczna jest
nie tylko wielkim dobrem dla
kapłana, ale stanowi jego posługę dla
dobra wszystkich[43].



Konkluzja

Najwyższym Kapłanem jest sam
Chrystus, który przez Ofiarę Krzyża
daje życie wspólnocie wiernych i
zapewnia swoją życiodajną obecność
całemu Kościołowi w celebracji
Eucharystii. W Eucharystii Pan w
sposób widzialny gromadzi swój
kapłański Lud, przeznaczony do
wielbienia Boga poprzez
sprawowanie kapłaństwa
chrzcielnego.

Chrystus, jako Głowa Kościoła,
uobecnia się w nim przez swoich
szafarzy, przez tych, którzy na mocy
sakramentu święceń są Jego
narzędziami dla dobra całego Ludu
Bożego. Kościół, zapoczątkowany
działaniem Ducha Świętego przez
przepowiadanie, chrzest i
sprawowanie Najświętszej Ofiary,
żyje nadal, rozszerza się i
rozprzestrzenia dzięki mocy
Eucharystii, która jest najwyższym



aktem kultu i głównym źródłem
zbawienia, darem Boga dla nas.

„W ten sposób — mówi święty
Josemaría — Msza Święta powinna
stanowić centrum i korzeń
duchowego życia chrześcijanina. Jest
celem wszystkich sakramentów. We
Mszy świętej życie łaski, które
zostało nam dane przez Chrzest i
które wzrasta umocnione przez
Bierzmowanie, zmierza ku swojej
pełni”[44].

Nie chciałbym kończyć tych
rozważań bez odniesienia się do
Najświętszej Maryi Panny. W
artykule, który święty Josemaría
napisał w 1974 r. o Matce Bożej del
Pilar, czytamy: „Dla mnie pierwszym
nabożeństwem maryjnym – lubię tak
na to patrzeć – jest Msza Święta”[45].

A następnie wyjaśnił sposób, w jaki
widzi obecność Maryi w Ofierze
Świętej: „Każdego dnia, kiedy
Chrystus zstępuje w ręce kapłana,



odnawia się Jego rzeczywista
obecność wśród nas wraz z Jego
Ciałem, Jego Krwią, Jego Duszą i Jego
Bóstwem: tym samym Ciałem i tą
samą Krwią, które wziął z łona
Maryi. W Ofierze Ołtarza udział
Matki Bożej przywołuje milczącą
skromność, z jaką towarzyszyła życiu
swego Syna, gdy przemierzał ziemię
palestyńską. (…) W tej niezgłębionej
tajemnicy można ujrzeć, jakby przez
zasłony, najczystsze oblicze Maryi,
Córki Boga Ojca, Matki Boga Syna,
Oblubienicy Boga Ducha
Świętego”[46].

Z tego powodu, konkluduje: „Relacja
z Jezusem, w Ofierze Ołtarza, pociąga
za sobą w sposób konieczny relację z
Maryją, Jego Matką. Kto spotyka
Jezusa, znajduje też Dziewicę bez
skazy”[47].

Fernando Ocáriz



[1] List 10., nr 11 (kursywa nasza).
Teksty, których autor nie cytuje,
pochodzą od świętego Josemaríi.

[2] Por. np. List 25, nr 5

[3] Kapłanem na zawsze, 43.

[4] Presbyterorum Ordinis, nr 14. [łac.: 
quod ideo centrum et radix totius
vitae Presbyteri exsta]

[5] Benedykt XVI, Sacramentum
caritatis, nr 23.

[6] Franciszek, Desiderio desideravi, nr
60.

[7] Kapłanem na zawsze, 39.

[8] Kapłanem na zawsze, 34.

[9] Lumen gentium, nr 28. Por. 
Presbyterorum Ordinis, nr 2.

 [10]List 26., nr 18.

[11] Por. Kapłanem na zawsze, 39.

https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/43/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/43/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/39/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/39/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/34/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/34/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/39/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/39/


[12] Kapłanem na zawsze, 44.

[13] Celebrans musi bowiem połączyć
"ja" i "my". Posługa kapłańska ma
dwojaką perspektywę: w sposób
sakramentalny reprezentuje
Chrystusa, «jedynego pośrednika
między Bogiem a ludźmi» (1 Tm 2, 5),
który gromadzi i prowadzi swój lud,
a także Kościół, w służbie którego
pełni swoją działalność.

[14] Presbyterorum ordinis., nr 4.

[15] Por. Tamże, 5.

[16] List z 2 lutego 1945 r., nr 4.

 [17] Por. Presbyterorum Ordinis, nr
12.

[18] Benedykt XVI, Sacramentum
caritatis, 80.

[19] Kongregacja ds. Kultu Bożego i
Dyscypliny Sakramentów, 
Redemptionis Sacramentum, nr 5.

https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/44/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/44/


[20] To Chrystus przechodzi, 88. W
tekście tym święty Josemaría
kontynuując swoją homilię,
wykazuje w swojej katechezie
mistagogicznej, że Msza Święta ma
charakter formacyjny w najgłębszym
tego słowa znaczeniu.

[21] To Chrystus przechodzi, 87.

[22] To Chrystus przechodzi, 85.

[23] Por. Kuźnia, 69.

[24] Święty Jan Paweł II, List do
kapłanów, Wielki Czwartek 2000, nr
14.

[25] Cytowane w E. Burkhart–J. López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, str. 472.

[26] To Chrystus przechodzi, 166.

[27] Ibidem, 166.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/88/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/88/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/87/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/87/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/85/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/85/
https://escriva.org/pl/forja/69/
https://escriva.org/pl/forja/69/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/166/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/166/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/166/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/166/


[28] Dos meses de Catequesis, t. II, str.
755-757.

[29] Święty Jan Paweł II, List do
kapłanów, Wielki Czwartek 2000, nr
14.

[30] Cytowane w: J. Echevarría, 
Memoria de san Josemaría, Rialp,
Madryt, wyd. 6 2016, s. 239.

[31] List 10., nr 20.

[32] Por. Presbyterorum Ordinis, nr 14.

[33] Św. Jan Paweł II, Pastores dabo
vobis, nr 23.

[34] Franciszek, Homilia, 3 czerwca
2016 r.

[35] To Chrystus przechodzi, 158.

[36] Ibidem.

[37] Ibidem.

[38] Kapłanem na zawsze, 49.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/158/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/158/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/158/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/158/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/49/
https://escriva.org/pl/amar-a-la-iglesia/49/


[39] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 1586.

[40] Kongregacja Nauki Wiary, List 
Communionis notio, 5.

[41] Por. J. Echevarría, Służyć
Kościołowi. Homilie na temat
kapłaństwa, Rialp, Madryt 2001, str.
58.

[42] Franciszek, Homilia podczas Mszy
św. Krzyżma, 28 marca 2013 r.

[43] Por. Presbyterorum Ordinis, nr 13.

[44] To Chrystus przechodzi, 87.

[45] La Virgen del Pilar, nr 18; w:
"Escritos varios", str. 289-290.

[46] Ibidem.

[47] Ibidem, 19.

https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/87/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/87/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/konferencja-eucharystia-i-
kaplanstwo/ (11-12-2025)

https://opusdei.org/pl-pl/article/konferencja-eucharystia-i-kaplanstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/konferencja-eucharystia-i-kaplanstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/konferencja-eucharystia-i-kaplanstwo/

	Konferencja: Eucharystia i kapłaństwo

