
opusdei.org

„Komfortowe”
chrześcijaństwo*

Porównując Królestwo Boże do
skarbu, za który można
sprzedać wszystko, Jezus
dystansuje chrześcijaństwo od
wartości takich jak
bezpieczeństwo czy stabilność i
skupia je na ryzyku, misji i
przygodzie ulepszania świata.

16-09-2023

*Oryginalny tytuł „El cristianismo burgués”. Samo pojęcie

chrześcijaństwo burżuazyjne autor odnosi do specyficznego

indywidualistycznego stylu życia religijnego bez konieczności



ciągłego nawracania i gotowości na niespodzianki

przygotowane przez Opatrzność.

W jednym ze swoich Listów św.
Josemaria stawia diagnozę, która jest
wciąż aktualna: „naprawdę, - pisze -
nawet wśród katolików, którzy
wydają się odpowiedzialni i pobożni,
— rozpowszechniony jest błąd, który
polega na myśleniu, że są jedynie
zobowiązani do wypełniania swoich
obowiązków rodzinnych i religijnych
i ledwie chcą słyszeć o obowiązkach
obywatelskich[1]”. Następnie
wyjaśnia, że zazwyczaj „To nie
egoizm, ale po prostu brak formacji,
dlatego że nikt nie powiedział im
jasno, że cnota pobożności — część
kardynalnej cnoty sprawiedliwości
— i sens chrześcijańskiej solidarności
konkretyzują się również w
uczestniczeniu w życiu społecznym,
w znajomości problemów ważnych
dla całej społeczności i
przyczynianiu się do ich
rozwiązywania[2]”.

https://opusdei.org/pl-pl/article/list-nr-3-o-misji-chrzescijan-w-zyciu-spolecznym/


Czy chrześcijaństwo jest
indywidualistyczne?

Te braki w formacji
chrześcijańskiego sumienia wynikają
nie tylko z problemów w katechezie
czy edukacji religijnej, ale są także
wynikiem przemian mentalnych i
społecznych, które nadeszły wraz z
epoką nowożytną. Są one w dużej
mierze konsekwencją nowej kultury,
którą ludzie przyswajają sobie przez
osmozę, od urodzenia.

To właśnie wyjaśnia Benedykt XVI w
swojej encyklice Spe salvi,
zastanawiając się, w jaki sposób w
nowoczesności powstała idea, „że
Jezusowe przesłanie jest ściśle
indywidualistyczne i skierowane
tylko do jednostki”[3]; lub też, „że
«zbawienie duszy» jest
interpretowane jako ucieczka przed
odpowiedzialnością za to, co
wspólne, a w konsekwencji program
chrześcijański jest uważany za

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


egoistyczne poszukiwanie
zbawienia[4]”. Wyjaśnia, że oba te
poglądy są wynikiem sekularyzacji
chrześcijańskiego pojęcia nadziei.
Stało się tak, że w epoce nowożytnej
wielkie możliwości, jakie otworzył
postęp naukowy i nowe formy
organizacji społecznej, doprowadziły
do pomysłu, że ludzie mogą
przywrócić „utracony raj” wyłącznie
własnymi środkami. W ten sposób
odkupienie świata stało się czymś,
czego nie oczekiwano już „od wiary,
ale od świeżo odnalezionego związku
pomiędzy nauką i praktyką[5]”: nauka
i struktury polityczne miały
przynieść nam niebo, które religia
zdawała się być w stanie obiecać
tylko w życiu pozagrobowym.

W tym procesie sekularyzacji religia
nie znika, ale zostaje 
sprywatyzowana; to znaczy
ogranicza się do sfery życia
indywidualnego. W sferze publicznej
i społecznej Bóg nie wydaje się już



konieczny, aby stawić czoła ludzkim
wyzwaniom. Co więcej, z czasem
argumentuje się, że ograniczenie
religii do życia prywatnego zapewni
pokój w społeczeństwach, w których
obywatele wyznają różne religie lub
są ateistami. Takie rozumienie
miejsca religii w życiu społecznym
było również często przyswajane
przez samych wierzących, do tego
stopnia, że prowadziło ich do
przyjęcia postaw, które stały się
celem jednej z najczęstszych krytyk
religii w czasach współczesnych.
Zgodnie z tą krytyką, chrześcijańska
nadzieja miałaby być oparta „o
czysty indywidualizm, który
pozostawia świat w jego nędzy i
chroni się w wyłącznie prywatnym
zbawieniu wiecznym”[6].
Chrześcijanom zarzuca się, że tak
naprawdę nie liczy się dla nich życie
doczesne, lecz zapewnienie sobie
miejsca w życiu przyszłym.



Nic jednak nie może być dalsze od
rzeczywistości Ewangelii, która czyni
nas bliźnimi wszystkich
potrzebujących (por. Łk 10, 36-37).
Nasza wiara „zakłada zawsze
głębokie pragnienie zmiany świata,
przekazania wartości, zostawienia
czegoś dobrego po sobie na ziemi[7]”.
Św. Josemaria mówi to dobitnie:
chrześcijanin musi włożyć w to swoje
serce, „aby każdego dnia było mniej
ubogich, ignorantów, dusz
niewierzących, ludzi
zdesperowanych, wojen,
niepewności, a więcej miłosierdzia i
pokoju[8]”. Jednocześnie, jak
przypomniał nam papież Franciszek,
Kościół nie jest organizacją
pozarządową i musi być czujny, aby
unikać różnych form światowości[9],
zawsze umieszczając Chrystusa w
centrum swojej działalności - w tym
działalności społecznej.

Wezwanie do przyczyniania się do
rozwoju Królestwa Bożego musi



zatem harmonizować dwie zasady: z
jednej strony świadomość, że
Królestwo to jest darem[10], a nie
czymś, co możemy osiągnąć
wyłącznie własnymi wysiłkami; z
drugiej strony przekonanie, że Bóg
nie jest obojętny na nasz zapał i
starania, by robić dla Niego coraz
więcej miejsca w naszym życiu.
„Dokonali tego święci, którzy jako
«pomocnicy Boga» przyczynili się do
zbawienia świata (...). Możemy
uwolnić własne życie i świat od
zatrucia i zanieczyszczenia, które
mogą zniszczyć teraźniejszość i
przyszłość[11]”. Co więcej, nawet „jeśli
[to] pozornie nie daje rezultatów lub
wydaje się, że jesteśmy bezsilni
wobec przewagi sił przeciwnych[12]”,
cnota nadziei pozwala nam
doświadczyć, że to Bóg ostatecznie
kieruje historią.

Światowe kryzysy



Od początku istnienia Opus Dei, św.
Josemaría zapraszał tych, którzy się
do niego zbliżali, aby poświęcili
swoje życie pracy dla Królestwa
Bożego, z tym żarliwym mottem:
Regnare Christum volumus! W
homilii na temat chrześcijańskiej
nadziei napisał: "Pan nie stworzył
nas po to, byśmy zbudowali tu trwałe
Miasto (...) Niemniej jako dzieci Boże
nie powinniśmy odwracać się od
działalności w doczesnych
dziedzinach, pośród których Bóg nas
postawił po to, żebyśmy je uświęcali
(...). To ustawicznie głosiłem od roku
1928: naglącą potrzebę
chrystianizacji społeczeństwa,
wnoszenia w ten nasz świat, we
wszystkie dziedziny życia,
nadprzyrodzonego sensu, tak
abyśmy wszyscy angażowali się w
wynoszenie naszych codziennych
obowiązków, zawodu czy funkcji do
porządku łaski. Wtedy każdemu
ludzkiemu działaniu przyświecać
będzie nowa nadzieja[13]”.



Aby to osiągnąć, decydujące jest, aby
Chrystus królował w sercu każdego
człowieka, ponieważ królestwo Boże
nie jest zredukowane do określonej
formy organizacji społecznej, ani nie
jest wynikiem połączenia ludzkich
struktur[14]. Aby chrześcijanie mogli
być solą i zaczynem w
społeczeństwie obywatelskim, muszą
najpierw pielęgnować swoją relację z
Bogiem. „Panowanie Chrystusa ma
być ustanowione przede wszystkim
w sercach (...), ale nie po to, by każdy
oddawał chwałę Bogu niezależnie od
innych, ale w komunii z nimi w
Kościele (...) i w samym
społeczeństwie obywatelskim, gdzie
chrześcijanie są powołani do bycia
solą i zaczynem (...). Chrystus króluje
w pełni tylko w sercach tych, którzy
chcą, by królował także w
społeczeństwie, w którym żyją”[15].

Dobrze znany punkt Drogi wyraża to
przekonanie w lapidarny sposób:
„Oto sekret. — Głośny sekret: te



światowe kryzysy spowodowane są
brakiem świętych. — Pan Bóg chce
mieć garstkę “swoich” ludzi w każdej
ludzkiej dziedzinie działalności. —
Wówczas... pax Christi in regno
Christi — pokój Chrystusa w
królestwie Chrystusowym”[16].
Oczywistym jest, że św. Josemaria nie
pojmował życia chrześcijańskiego
jako czegoś jedynie intymnego i
prywatnego, ale jako impuls, który
obejmuje wszystkie ludzkie wymiary,
w tym społeczny[17]. W innym
miejscu pisze: „Oto jest twoje zadanie
jako chrześcijańskiego obywatela:
przyczyniać się do tego, aby miłość i
wolność Chrystusa przewodziły
wszystkim sferom współczesnego
życia: kulturze, gospodarce, pracy i
wypoczynkowi, życiu rodzinnemu i
społecznemu”[18]. Szanując wolność
innych, chrześcijanie są wezwani do
niesienia światła Ewangelii do
każdego zakątka.



Rdzeń przesłania Opus Dei,
poszukiwanie Boga w pracy i w
zwykłym życiu, zakłada, że świat jest
miejscem spotkania z Bogiem. Sobór
Watykański II przypomina o tym, gdy
naucza, że chrześcijanie są powołani
do odkupienia struktur doczesnych
od wewnątrz, poprzez pracę
zawodową i współpracę z innymi
obywatelami[19]. U podstaw tego
nauczania leży prawda o stworzeniu:
„Skoro świat i wszystko, co w nim
jest - za wyjątkiem grzechu - jest
dobry, ponieważ jest dziełem Boga,
naszego Pana, chrześcijanin, walcząc
nieustannie o to, by uniknąć obrazy
Boga - a jest to walka pozytywna, z
miłości - powinien poświęcać się
wszystkim ziemskim sprawom ramię
w ramię z innymi obywatelami;
powinien bronić tych wszystkich
dóbr, które wynikają z godności
osoby"[20].

Mówiąc o pracy jako miejscu
spotkania z Bogiem, św. Josemaria



zwykł mawiać, że jest to kwestia
„uświęcania swojej pracy, uświęcania
się w pracy i uświęcania innych
pracą”[21]. Praca kształtuje i
przekształca zarówno osobę, która ją
wykonuje, jak i rzeczywistość, na
którą działa, czyli świat[22]. W tym
sensie można powiedzieć, że
uświęcenie pracy jest zarówno
sposobem na zbliżenie się do Boga,
jak i odkupieniem struktur
doczesnych: współpracą w tym
działaniu, poprzez które Pan
przyciąga do siebie wszystkich ludzi.
(por. J 12, 32).

Ryzyko komfortowego
chrześcijaństwa, czyli utrata
poczucia misji

„Nie rozleniwiaj się!”, zwykł mawiać
św. Josemaria[23], aby ostrzec przed
ryzykiem, które istnieje w życiu
duchowym: ryzyko związane z
unikaniem wszystkiego, co wymaga
wysiłku, ignorując wymóg, który



przewija się przez Ewangelię od
samego początku do samego końca.
Te wersy z Bruzdy przedstawiają, z
odrobiną ironii, to komfortowe
chrześcijaństwo: „Światopogląd masz
bardzo katolicki. Podoba ci się
atmosfera akademika... Szkoda, że
Mszy Świętej nie odprawia się o
dwunastej, a zajęcia nie są po
południu, żebyś mógł uczyć się po
kolacji, popijając kieliszek czy dwa
koniaku! — Ten twój “katolicyzm”
nie odpowiada prawdzie, pozostaje
zwykłym wygodnictwem”[24].

Należy pamiętać, że o
chrześcijaństwie komfortowym
można mówić także w innym sensie,
komplementarnym do pierwszego.
Jest to koncepcja życia religijnego, w
której zaciemniono lub zapomniano
o wyraźnym misyjnym przesłaniu
Ewangelii. W tym podejściu życie
duchowe sprowadza się do
osobistego wypełniania norm
moralnych i szeregu pobożnych



praktyk. Zdajemy się zapominać o
prośbie z Ojcze nasz – „przyjdź
królestwo Twoje” - która prowadzi
wierzących do przemiany świata
poprzez ich pracę i modlitwę.
Używając słów św. Josemaríi,
wezwanie do „uświęcania innych
przez pracę” zostałoby w najlepszym
razie zredukowane do
jednostkowego apostolstwa, bez
perspektywy przekształcania świata;
lub zostałoby przesłonięte przez inne
– „uświęcaj pracę i uświęcaj siebie
przez pracę” - i straciłoby rację bytu.

Komfortowe chrześcijaństwo, w tym
drugim znaczeniu, byłoby jednym z
przejawów indywidualistycznej
koncepcji religii, przed którą
ostrzega Benedykt XVI. Znowu mamy
do czynienia nie tyle z owocem
indywidualnego wyboru, co z
rezultatem koncepcji życia, która
kształtuje mentalność ludzi niemal
niezauważalnie, poprzez kulturę i
edukację. W rzeczywistości, chociaż



pojęcie burżuazji odnosi się do
statusu społecznego (zamożnych
ludzi, którzy nie doświadczyli w
swoim życiu większych trudności i
nie musieli podejmować
szczególnych wysiłków, aby zdobyć
to, czego chcą), mówiąc tutaj o 
komfortowym chrześcijaństwie, nie
mamy na myśli, że jest to coś
specyficznego dla tej grupy
społecznej. W rzeczywistości jest to
mentalność, którą można znaleźć u
ludzi należących do różnych klas
społecznych, zgodnie z którą
najwyższą wartością, do której
należy dążyć w życiu, jest stabilność.
W swoich pismach św. Josemaría
zachęca nas do odejścia od tej
koncepcji: „Masz obowiązek docierać
do tych, którzy cię otaczają, wyrywać
ich ze śpiączki, otwierać inne,
szerokie horyzonty dla ich wygodnej
i egoistycznej egzystencji, święcie
komplikować im życie, sprawiać, by
zapominali o sobie samych i by
rozumieli problemy innych”[25].



Z religijnego punktu widzenia
mentalność komfortowa jest
problematyczna, ponieważ ma
tendencję do wygaszania poczucia
misji. Komfortowy chrześcijanin
szuka przede wszystkim umiaru i
bezpieczeństwa. Z drugiej strony, ci,
którzy odkrywają, że mają misję, coś
ważnego do zrobienia w życiu, są
gotowi podjąć ryzyko i wyruszyć na
przygodę o niepewnym końcu.
Ewangelia jest w tym względzie
bardzo obrazowa. Na przykład
pokazując nam, jak Piotr, Jakub i Jan
„zostawili wszystko i poszli za
Nim” (Łk 5, 11); porównując
Królestwo Boże do ukrytego skarbu,
dla którego jest się gotowym
sprzedać wszystko (Mt 13, 44); lub w
słowach Jezusa skierowanych do
uczonego w Piśmie, który mówi, że
jest gotowy pójść za Nim,
dokądkolwiek pójdzie: „Lisy mają
nory i ptaki powietrzne - gniazda,
lecz Syn Człowieczy nie ma miejsca,



gdzie by głowę mógł oprzeć” (Mt 8,
20).

Z pewnością ludzie zawsze
potrzebują minimum
bezpieczeństwa, zwłaszcza w
niepewnych czasach, takich jak
obecne. Problem leży w uczynieniu z
bezpieczeństwa lub stabilności
dominujących wartości, pożądanego
celu w życiu. Ci, którzy przyjmują
taką mentalność, prawie nie
odczuwają potrzeby ulepszania
rzeczy i mają tendencję do
zadowalania się tym, co mają,
ponieważ nie chcą komplikować
sobie życia. A przeciwnie, poczucie
misji, które jest częścią DNA
chrześcijaństwa, prowadzi do życia
jako przygody, myślenia o tym, jak
najlepiej służyć Bogu i innym
poprzez swój zawód.

Spotkanie Jezusa z bogatym
młodzieńcem jest pod tym względem
nie mniej wymowne. Ten młody



człowiek jest prototypem
komfortowego chrześcijanina: kogoś,
kto przestrzega przykazań, ma dobrą
wolę, a nawet szlachetne pragnienia,
ale nie jest w stanie podjąć ryzyka,
by pójść za wezwaniem Jezusa.
Przeszkodą jest bogactwo, które
można rozumieć zarówno w
dosłownym znaczeniu dóbr
materialnych, jak i w znaczeniu
pozycji społecznej czy
bezpieczeństwa. Kiedy Jezus mówi
do niego: „Jednego ci brakuje. Idź,
sprzedaj, wszystko co masz, i rozdaj
ubogim, […]. Potem przyjdź i chodź
za Mną!” (Mk 10, 21), zaprasza go do
porzucenia swoich zabezpieczeń i
całkowitego zaufania Mu.

Chrześcijanin jest „zasadniczo
społeczny”.

Scena z bogatym młodzieńcem
pokazuje, że jednym z głównych
problemów komfortowego
chrześcijaństwa jest to, że redukuje



ono chrześcijaństwo do moralności.
Chociaż Ewangelia wyraża się w
moralności i ma praktyczne
konsekwencje, nie jest to rdzeń
chrześcijańskiego życia. Istota
chrześcijaństwa nie polega na byciu
„dobrym człowiekiem”, ale na
spotkaniu i utożsamieniu się z osobą
Jezusa Chrystusa: jedynego, który jest
prawdziwie dobry (por. Mk 10,18).
Tym, co skłoniło Piotra, Jakuba i Jana
do porzucenia wszystkiego, nie był
ideał etyczny, ale fascynacja,
odkrycie Mesjasza.

Można powiedzieć, że w 
komfortowym chrześcijaństwie życie
religijne jest czymś nudnym i
przewidywalnym: kilka praktyk
pobożności, kilka sakramentów,
potrzeba walki i spowiedź jako
„wybielanie” w celu usunięcia
plam[26]. Prawdziwej religijności
natomiast zawsze towarzyszy
zaskoczenie, kolejne nawrócenia i
odkrywanie nowych mórz i lądów,



które zwykle nie są owocem
nadzwyczajnych doświadczeń, ale
wytrwałości w relacji z Bogiem[27].

Komfortwe chrześcijaństwo może
również prowadzić do wypaczenia
Ewangelii, przed czym Benedykt XVI
przestrzega w Spe salvi: myślenie, że
jedyną ważną rzeczą jest to, że ja
jestem zbawiony[28]. Z pewnością sąd
Boży będzie osobisty i nie możemy
być proszeni o wzięcie
odpowiedzialności za decyzje, które
ktoś inny podjął w sposób wolny.
Jednak życie chrześcijańskie nie
prowadzi do „samolubnej”
doskonałości, która zamyka nas w
sobie, ale umieszcza centrum życia
poza sobą: w darze z siebie, służbie,
wyrzeczeniu, naśladowaniu.
Człowiek nie jest zbawiony sam, w
sensie bycia niezależnym od innych.
Dlatego na Sądzie Ostatecznym
zostaniemy zapytani o to, w jaki
sposób przyczyniliśmy się do
zbliżenia świata do Boga, angażując



się w życie tych, którzy idą obok nas
(por. Mt 25, 31-46). Musimy zatem
zadać sobie pytanie, w jaki sposób
troszczymy się o dobro naszych
bliźnich: jak im towarzyszymy,
pocieszamy, zachęcamy.

W cytowanym na początku Liście św.
Josemaria podkreśla, że
„chrześcijanin nie może być
indywidualistą, izolować się od
innych, żyć w sposób egoistyczny,
plecami do świata. Jest w swej istocie
osobą społeczną, odpowiedzialnym
członkiem Mistycznego Ciała
Chrystusa. (...) Nasza praca
apostolska przyczyni się do
wprowadzania pokoju i do
współpracy ludzi między sobą, do
sprawiedliwości, do unikania wojen,
izolacji, egoizmu narodowego i
egoizmu osobistego. Dlatego że
wszyscy zdadzą sobie sprawę, że
stanowią część wielkiej ludzkiej
rodziny, która jest kierowana przez
wolę Boga ku doskonałości.



Przyczynimy się do unikania
niepokoju, strachu o przyszłość pełną
bratobójczych uraz. Pomożemy w
utwierdzaniu w duszach i w
społeczeństwie: pokoju, zgody,
tolerancji, zrozumienia,(…),
miłości”[29].

Na tych samych stronach św.
Josemaría dzieli się jednym ze
swoich wielkich pragnień:
„chciałbym, żeby już w katechizmie
dla dzieci nauczano jasno, w jakich
sprawach nie można ustępować,
działając w życiu publicznym i żeby
równocześnie wskazywano na
obowiązek działania,
niepowstrzymywania się,
świadczenia współpracy, żeby służyć
w lojalny sposób i z osobistą
wolnością dobru wspólnemu”[30].

Są to w istocie kanały, którymi płynie
nauczanie społeczne Kościoła,
wykraczające poza koncepcję życia
chrześcijańskiego, która koncentruje



się na obowiązkach religijnych i
rodzinnych, ale zapomina o
obowiązkach obywatelskich[31]. Życie
duchowe nie jest czymś
„prywatnym”, a powołanie do
zaprowadzania Królestwa Bożego nie
może być utożsamiane jedynie z
osobistą gorliwością apostolską. Musi
istnieć również pragnienie
ulepszania świata poprzez swoją
pracę, czy to w sferze publicznej, czy
w domu. A to wymaga pojmowania
swojego zawodu jako służby, to
znaczy jako sposobu służenia Bogu i
innym. „Potrzebujemy Pana, aby
powiększył nasze serca, aby dał nam
serce na miarę, tak aby wszystkie
potrzeby, bóle i cierpienia mężczyzn i
kobiet naszych czasów, zwłaszcza
tych najsłabszych, mogły w nim
pomieścić”[32].

Fakt, że niektóre przepisy prawne i
sposoby życia odeszły od przesłania
Ewangelii, powinien skłonić nas do
zastanowienia się, co my,



chrześcijanie, możemy zrobić więcej.
A także, co moglibyśmy zrobić lepiej:
dlaczego być może czasami nie udało
nam się być zaczynem, solą,
światłem. Według św. Josemarii, nie
wynika to z egoizmu czy złej woli, ale
z braku formacji[33], warto zapytać:
czego może brakować w
przekazywaniu wiary? Wszędzie
tam, gdzie rozprzestrzeniło się
komfortowe chrześcijaństwo,
musimy obudzić w sobie poczucie
misji, oddać się na służbę Królestwu
Bożemu, które już jest pośród nas[34].

José María Torralba

[1] List nr 3, pkt 46.

[2] Ibidem.

[3] Spe salvi, nr 16.

[4] Ibidem.

[5] Ibidem, nr 17.

[6] Ibidem, nr 13.



[7] Franciszek. Evangeli gaudium, nr
183.

[8] List nr 8, pkt 1.

[9] Franciszek, Homilia, 16-V-2020

[10] Spe Salvi, nr 35.

[11] Ibidem.

[12] Ibidem.

[13] Przyjaciele Boga, nr 210.

[14] Por. Spe Salvi, nr 24-25.

[15] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, str. 411-412.

[16] Droga, nr 301.

[17] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaría, Rialp, Madrid,
2011, vol. I, str. 412.



[18] Bruzda, nr 302.

[19] Por. Lumen gentium, nr 36.

[20] To Chrystus przechodzi, nr 184.

[21] Rozmowy z prałatem Escriva, nr
55.

[22] Por. Jan Paweł II, Laborem
Exercens, nr 5-6.

[23] Kużnia, nr 936.

[24] Bruzda, nr 716.

[25] Kuźnia, nr 900.

[26] Por. Franciszek, Homilia, 21-
III-2017 r.

[27] Por. Kuźnia, nr 570.

[28] Spe Salvi, nr 13-14.

[29] List nr 3, pkt 37-38.

[30] Ibidem, pkt 45.



[31] Ibidem, pkt 46.

[32] Mons. F. Ocáriz, A la luz del
Evangelio, str. 199-200.

[33] List nr 3, pkt 46.

[34] Por. Łk 17, 20.

José María Torralba

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/komfortowe-chrzescijanstwo/

(23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/komfortowe-chrzescijanstwo/
https://opusdei.org/pl-pl/article/komfortowe-chrzescijanstwo/

	„Komfortowe” chrześcijaństwo*

