
opusdei.org

Koloseum

Ruiny Koloseum są wymownym
świadectwem wielkości
starożytnej cywilizacji
rzymskiej i jednocześnie jej
nędzy i marności.

07-07-2018

W 1972 św. Josemaría mówił w
homilii: Czczę ze wszystkich sił Rzym
Piotra i Pawła, skąpany we krwi
męczenników, będący ośrodkiem, z
którego wyszło tylu, by głosić na
całym świecie zbawcze słowo
Chrystusa. Być rzymskim nie oznacza
żadnej szczególności, ale autentyczny



ekumenizm: zakłada pragnienie
powiększenia serca, otworzenia go na
wszystkich z Chrystusową żarliwością
zbawiania, bo On wszystkich szuka,
wszystkich przyjmuje, bo jako
pierwszy wszystkich pokochał .

Ruiny Koloseum są wymownym
świadectwem wielkości starożytnej
cywilizacji rzymskiej i jednocześnie
jej nędzy i marności. W ekspresywny
sposób Jan Paweł II
scharakteryzował je jako „tragiczny i
chwalebny zabytek cesarskiego
Rzymu, milczący świadek władzy i
panowania, milczącą pamiątkę życia
i śmierci, gdzie zdają się
pobrzmiewać, jak niekończące się
echo, krwawe okrzyki (por. J 4,10)
oraz słowa błagania o zgodę i
przebaczenie”.

Majestatyczność i okrucieństwo

Amfiteatr Flawiusza, bo taka była
jego pierwotna nazwa, oddaje
geniusz rzymski, zdolny do realizacji



przedsięwzięć o dużym rozmachu,
przy jednoczesnej dbałości o
najmniejsze praktyczne szczegóły.
Wszystko w tej budowli było
pomyślane w taki sposób, by jej
ogromne rozmiary i solidność nie
umniejszały ani piękna ani
funkcjonalności. Równowaga
architektoniczna została uzyskana
dzięki trzem piętrom arkad, między
którymi rozmieszczono umiejętnie
wolne przestrzenie dające wrażenie
lekkości. Zmysł praktyczny obecny
był w wielu aspektach: w ponad
osiemdziesięciu wejściach
pozwalających wypełnić i opróżnić
amfiteatr w ciągu kilku minut; w
takim rozmieszczeniu pięćdziesięciu
tysięcy miejsc, by z każdego z nich
można było doskonale widzieć arenę;
w systemie daszków chroniących
tłum przed słońcem i deszczem,
rozciąganych przez ekipę stu
żołnierzy marynarki; w złożonej sieci
piwnic z podnośnikami do wciągania
wojowników i dzikich zwierząt...



Prace nad wzniesieniem tej
wspaniałej budowli trwały osiem lat,
przy wykorzystaniu do pracy
dwunastu tysięcy niewolników. W
większości byli to Żydzi uwięzieni
przez Tytusa po zburzeniu
Jerozolimy w roku 70. Nowe
Amphitheatrum zostało otwarte w
roku 80. Zainaugurował je program
spektakli i uroczystości trwający sto
dni: na arenie zmarły setki
gladiatorów, zabito około pięciu
tysięcy zwierząt. To wtedy także
zaczęły się odbywać pierwsze
naumachiae, bitwy okrętów, które
polegały na zatapianiu ich wnętrza i
które będąc nowością, musiały
wywoływać żywe wrażenie u
Rzymian.

Kolejni cesarze prześcigali się w
pomysłach, by sprezentować ludowi
coraz to bardziej wyszukane
spektakle. Już Seneka skarżył się w
przeszłości na spiralę przemocy i
odczłowieczenia, do której prowadził



ten rodzaj rozrywek . Lud domagał
się coraz mocniejszych wrażeń,
interesowała go tylko krew, zabijanie
ludzi, rzezie, im bardziej okrutne i
wyszukane, tym lepiej.

W tym kontekście egzekucje
skazańców nie okazywały się zbyt
interesujące dla publiczności, jako że
skazani prawie nie opierali się katom
lub zwierzętom. Dlatego odbywały
się tuż przed południem, jako
przerywnik pomiędzy walkami
gladiatorów oglądanymi do tej pory
tymi, które miały mieć miejsce po
południu. Wielu ze skazanych, którzy
tracili życie przed otumanionymi i
często obojętnymi widzami, było
chrześcijanami.

Słynne męczeństwo “in
Amphitheatrum”

Wzruszający przykład, jak pierwsi
chrześcijanie przyjmowali
męczeństwo, zostawił nam św.
Ignacy Antiocheński, który zmarł w



czasie cesarza Trajana. Ignacy,
nawróciwszy się z pogaństwa, był
drugim następcą świętego Piotra w
siedzibie biskupiej w Antiochii. W
roku 107 został zatrzymany, skazany
ad belvas – na rozszarpanie przez
zwierzęta – i wysłany do Rzymu pod
strażą żołnierską, by tam wypełnić
swoją karę.

Znamy sporo szczegółów z długiej
podróży z Syrii do stolicy cesarstwa,
dzięki historykowi Euzebiuszowi z
Cezarei i przede wszystkim dzięki
siedmiu listom napisanym przez
samego świętego Ignacego Kościołów
w różnych miastach, by umocnić je w
wierze i ostrzec przed herezją
gnostyków, która wówczas zaczynała
się rozprzestrzeniać.

Wszystkie listy zaczynają się od
pozdrowienia od Ignacego,
nazywanego także Teoforem,
niosącym Boga. Założycielowi Opus
Dei podobał się ten przydomek:



Dobrze byłoby, gdyby każdemu
chrześcijaninowi można było nadać
przydomek „nosiciel Boga”,
stosowany we wczesnym
chrześcijaństwie. Postępuj w taki
sposób, by można było nadać ci
zasłużenie ten chwalebny przydomek.

Radosny ton listów św. Ignacego
wskazuje, że był on rzeczywiście
przepełniony Bogiem: serdecznie w
Jezusie Chrystusie i w nieskalanej
radości..., to słowa, którymi
pozdrawia Efezjan; życzy
Magnezjanom przeobfitej radości w
Bogu Ojcu i w Jezusie Chrystusie; a
Filadelfijczykom przesyła
pozdrowienie w krwi Jezusa
Chrystusa, który jest wieczną i stałą
radością... Motywy jego radości były
całkowicie nadprzyrodzone,
ponieważ przyszły męczennik
wiedział, co go czekało a oprawcy,
którzy go wieźli nie wyróżniali się
zbytnią delikatnością: od Syrii aż do
Rzymu – pisze – walczę ze



zwierzętami, na ziemi i na morzu,
dniem i nocą, przywiązany do
dziesięciu leopardów, to znaczy do
peletonu żołnierzy. Ci, pomimo dobra,
jakie otrzymują, stają się gorsi. Przez
ich złe traktowanie staję się bardziej
uczniem (Chrystusa) . Św. Ignacy
cieszył się, że miał udział w Krzyżu
Jezusa i żarliwie pragnął, by jego
utożsamienie się z Naszym Panem
dopełniło się przez męczeństwo.
Dlatego prosił chrześcijan, by nie
wstawiali się za nim u władz i
wyraził pragnienie, by zwierzęta
rzuciły się szybko go pożreć: by nie
przydarzyło mi się jak niektórym, że
stchórzyły i nie ruszyły . Były znane
przypadki, gdzie wygłodniałe
zwierzęta nie zaatakowały
chrześcijan a nawet pokornie rzuciły
się do ich stóp, przy zdumieniu
widzów. Według starych tradycji
zdarzyło się to, poza innymi
świętymi, św. Martynie, św.
Aleksandrowi i św. Marynowi.
Biskup Antiochii został rzucony



lwom in Amphitheatrum . Tak
spełniło się jego pragnienie: Jestem
pszenicą Boga i trzeba, by zmieliły
mnie zęby zwierząt, abym zamienił się
w niepokalany chleb Chrystusa . Po
strasznym widoku, chrześcijanom
udało się uratować niektóre kości
męczennika, które ze czcią
przechowali i później wysłali do
Antiochii: wy cieszyliście się jego
biskupstwem – mówił św. Jan
Chryzostom do wiernych z miasta
syryjskiego – a Rzymianie podziwiali
jego męczeństwo. Pan na krótko
zabrał wam ten cenny skarb, by
pokazać go Rzymianom i oddał go
wam z większą chwałą.

Jednak w VII wieku, z powodu
najazdów Saracenów, relikwie
znowu zostały przeniesione do
Rzymu i obecnie spoczywają w
Kościele św. Klemensa. To tam
można się udać, by za radą
Chryzostoma, zyskać duchowe



owoce, jako że skarb ten nigdy się nie
wyczerpuje.

Droga zwyczajności

Choć również Cyrk Maksymiusza,
Cyrk Nerona oraz inne miejsca Urbe
były sceną śmierci wielu chrześcijan,
w 1749 roku Papież Benedykt XIV
poświęcił Koloseum jako miejsce
święte upamiętniające Mękę
Chrystusa i cierpienie męczenników.
W tym samy roku polecił umieścić
wokół areny stacje Drogi Krzyżowej.

Obecnie, zaraz przy wejściu do
Amfiteatru widać wielki czarny
krzyż z drewna, zachęcający do
modlitwy. Miejsce to, przy narzędziu
Męki Pańskiej i wspominając tych,
którzy oddali życie za Chrystusa,
naturalnie wzbudza pragnienie
większego oddania, porzucenia na
zawsze naszego egoizmu,
wzmocnienia we wszystkich
chrześcijanach miłości do
umartwienia... To święte aspiracje,



które z pomocą łaski mogą
urzeczywistnić się w życiu
codziennym: Ilu jest takich, którzy
daliby się ukrzyżować po to, by
podziwiało ich tysiące widzów, a nie
potrafią znosić po chrześcijańsku
drobnych ukłuć dnia powszedniego.
Zastanów się więc, które bohaterstwo
jest większe.

Założyciel Opus Dei miał duże
nabożeństwo do męczenników
pierwszych wieków Kościoła.
Jednocześnie przypominał, że
świętość jest dla wszystkich i często
ostrzegał przed błędem myślenia, że
nadprzyrodzony heroizm ogranicza
się do sytuacji nadzwyczajnych:
prześladowań, męczeństwa,
poważnych przeciwności lub
realizacji wielkich przedsięwzięć dla
chwały Bożej... Zamiast ambicji
bohaterskich czynów – które mogły
się zdarzyć niekiedy, jednak w
realnym życiu będą bardzo rzadkie –
polecał wszystkim chrześcijanom



drogę heroiczności w
okolicznościach, w których każdy się
znajduje. Stąd rada w „Drodze”: 
Chcesz zostać męczennikiem! Spójrz,
oto męczeństwo w zasięgu twej ręki:
być apostołem i nie nazywać się
apostołem; być misjonarzem –
mającym swoją misję – a nie nazywać
się misjonarzem; być człowiekiem
Bożym, a przypominać człowieka jak
najbardziej światowego – przechodzić
niepostrzeżenie.

Jako chrześcijanie, tak jak
męczennicy, musimy żarliwie
pragnąć wypełnienia Woli Bożej i
okazania Mu naszej miłości,
doświadczając też cierpienia, z
radością, ponieważ umartwienie – to
nie pesymizm ani zgorzkniałość.
Umartwienie nie jest nic warte bez
miłości: dlatego powinniśmy szukać
umartwień, które pozwolą nam być
panami siebie, a jednocześnie panami
rzeczy ziemskich, bez umartwiania
tych, którzy z nami żyją.



Chrześcijanin nie może być dla innych
ani okrutnym sędzią, ani skąpcem.
Jest on człowiekiem, który umie
miłować czynem i który dowodzi
swojej miłości w probierzu cierpienia.

Muszę jednak powiedzieć raz jeszcze,
że to umartwienie nie będzie
zazwyczaj polegać na wielkich
wyrzeczeniach, które zresztą nie są
częste. Będzie się składać z małych
zwycięstw: uśmiechanie się do osób,
które nam przeszkadzają,
sprzeciwianie się zachciankom ciała
w rzeczach zbędnych,
przyzwyczajenie się do słuchania
innych, wykorzystanie z pożytkiem
czasu danego nam przez Boga... I tyle
innych drobiazgów, z pozoru bez
znaczenia – przeciwności, trudności,
przykrości – które pojawiają się w
ciągu każdego dnia, chociaż ich nie
szukamy .

Katakumby św. Kaliksta

https://opusdei.org/pl-pl/article/katakumby-sw-kaliksta/


pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/koloseum/ (22-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/koloseum/
https://opusdei.org/pl-pl/article/koloseum/

	Koloseum

