
opusdei.org

Kobiety w Opus Dei
— 14 lutego 1930

Fragment z książki "Josemaría
Escrivá de Balaguer. Szkic
biografii założyciela Opus Dei"
Salvadora Bernala.

04-02-2020

„Przeglądając mszał, rozczarowałem
się widząc, że wszystkie święte to
albo zakonnice, albo dziewice, albo
męczennice, albo przynajmniej
wdowy” — zauważa nie bez poczucia
humoru Wilhelmina Burkhart, żona i
matka, profesor muzyki w Wiedniu
— „Cóż za ulga wiedzieć, że nie tylko



wysiłek i cierpienie, ale również
działalność ludzka przysparzająca
radości, jak w moim przypadku
uczenie muzyki, może stać się ciągłą
modlitwą. Dziesiątki tysięcy ludzi
zawdzięcza Josemarii Escrivie tę
„drogę”.

Profesor Burkhart zetknęła się z
Opus Dei za pośrednictwem swojego
najstarszego syna, którego
odwiedziła w Rzymie 24 września
1971 r. Miała wtedy okazję spotkać
również prałata Escrivę. Syn
tłumaczył dla niej na niemiecki jego
słowa, że każdy ze swego miejsca
może z radością służyć Kościołowi:
„Ty sama możesz z twojej sztuki
uczynić modlitwę”.

Dziś z perspektywy lat wydaje się
naturalne, że duch, który oświecił
Założyciela Opus Dei 2 października
1928 r., stosuje się na równi do
mężczyzn i kobiet. A jednak na
samym początku Założyciel nie brał



pod uwagę kobiet i wprost im to
mówił:

„Nie miałem zamiaru zakładać sekcji
ani męskiej ani żeńskiej. Nigdy nie
myślałem o sekcji żeńskiej.
Zapewniam was jednak, z fizycznym
zupełnie poczuciem pewności, że
jesteście córkami Bożymi”.

Wszystko stało się 14 lutego 1930 r.
Wiemy już, że prałat Escriva nie lubił
mówić o owych intymnych chwilach,
gdy Bóg przekazał mu swoją wolę.
Czasem jednak, na polecenie Stolicy
Świętej lub wobec nalegań członków
Dzieła, ujawniał pewne szczegóły, by
umiano dziękować Bogu za
okazywane ludziom miłosierdzie:

„Pan czynił zewnętrzne znaki, żeby
nie było wątpliwości, iż to Jego wolą
było stworzenie Dzieła. Ja kiedyś
napisałem: „W Opus Dei nigdy nie
będzie kobiet”. I oto po kilku dniach,
14 lutego, żeby było wiadomo, że to
wbrew moim skłonnościom i woli,



poszedłem odprawić Mszę św. do
domu pewnej osiemdziesięcioletniej
staruszki. Tam właśnie w czasie
Mszy po Komunii św. narodziła się
sekcja żeńska. Jak tylko skończyłem,
pobiegłem zaraz do swojego
spowiednika, a ten mi powiedział: to
także, jak wszystko inne, pochodzi od
Boga.

Założenie Opus Dei odbyło się beze
mnie, utworzenie sekcji żeńskiej
wbrew mojej opinii, a
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża powstało, mimo iż nie
potrafiłem go znaleźć. Także w czasie
Mszy św. i bez cudów, ot, zwyczajna
Opatrzność Boża. Dla mnie jest tak
samo cudem to, że słońce codziennie
wschodzi i zachodzi, jak to, gdyby
miało się zatrzymać. I bardziej
cudowne jest to, że co dzień
wschodzi i zachodzi według znanego
nam Bożego prawa.



Posługując się takimi oto prostymi
środkami Jezus, nasz Pan, Ojciec i
Duch Święty, z najmilszym
uśmiechem Matki Bożej, Córki Bożej i
Oblubienicy Bożej, prowadzili mnie
naprzód takiego, jakim jestem:
prostego człowieka, osiołka, którego
Bóg zechciał poprowadzić: ut
iumentum factus sum apud te, et ego
semper tecum (Ps 73, 22-23)”.

Dom, w którym Założyciel Opus Dei
celebrował Mszę św. owego 14 lutego
1930 r., dziś już nie istnieje. Mieścił
się on przy ulicy Alcala Galiano 1/3.
Mieszkała w nim markiza de Onteiro,
matka Założycielki Zgromadzenia
Dam Apostolskich Najświętszego
Serca Jezusowego. Była już wtedy
bardzo leciwa i poprosiła swą córkę
Luz, żeby jakiś ksiądz przyszedł
odprawić Mszę św. w prywatnej
kapliczce mieszczącej się w domu.
Zmarła 22 stycznia 1931 r. i została
pochowana w rodzinnym panteonie



w kościele Niepokalanego Poczęcia w
Madrycie.

Tego lutowego dnia 1930 roku Pan
wpoił prałatowi Escrivie ostateczne
przekonanie, że również kobieta ma
do spełnienia misję chrystianizacji
świata od wewnątrz, zarówno
opiekując się ogniskiem domowym,
jak i wykonując jakikolwiek zawód
cywilny. Z czasem mógł słusznie
powiedzieć o sobie:

„Swoje życie poświęciłem obronie
pełni chrześcijańskiego powołania
stanu świeckiego, zwykłych
mężczyzn i kobiet żyjących pośród
świata, a zatem także uzyskaniu
teologicznego i prawnego uznania
ich misji w Kościele i świecie (...).
Zadaniem milionów chrześcijan,
kobiet i mężczyzn stąpających po
ziemi, jest poświęcenie Chrystusowi
wszystkich ludzkich działań i
głoszenie swoim własnym życiem, że
Bóg miłuje wszystkich i wszystkich



pragnie zbawić. I dlatego właśnie
najlepszym, a także najważniejszym
sposobem wzięcia udziału w życiu
Kościoła jest być w pełni
chrześcijaninem tam, gdzie się
pozostaje w życiu, dokąd nas
zaprowadziło nasze ludzkie
powołanie”.

Dziś, po latach, jest już jasne, że
mężczyzn i kobiety w Opus Dei
ożywia ten sam duch. Prawna,
duchowa i moralna jedność jest
równie pełna, jak oczywista
wzajemna autonomia. Założyciel
Opus Dei przyrównał kiedyś obie
sekcje Opus Dei do dwóch osiołków
ciągnących wóz w tym samym
kierunku równolegle i nie
wchodzących sobie w drogę. Podał
też kiedyś nadprzyrodzony powód
Boskiego zamiaru, który dał początek
pracy apostolskiej kobiet w ramach
Dzieła dokładnie szesnaście miesięcy
i dwanaście dni po 2 października
1928 r.:



„Gdybym już w 1928 r. wiedział, co
mnie czeka, umarłbym. Ale Bóg i Pan
nasz obchodził się ze mną jak z
dzieckiem, nie zrzucił na mnie
wszystkiego na raz, lecz prowadził
mnie po trosze. Małemu dziecku nie
daje się od razu czterech poleceń.
Najpierw jedno, potem drugie itd.
Widzieliście zabawę ojca z synem w
klocki? Ojciec mówi: postaw ten tu, a
tamten tam. A w końcu: Zamek!

Takie też jest Boże postępowanie:
kieruje naszymi krokami kolejno,
najpierw jeden, potem drugi; ucieka
się do przyczyn wtórnych, do
ludzkiego pośrednictwa. Przyjrzyjcie
się opowieści o Szawle w Dziejach
Apostolskich. Raniony łaską Pańską
pyta: Domine, quid me vis facere?
(Panie, cóż chcesz bym uczynił?).
Odpowiedź Boża brzmi: surge et
ingredere in civitatem et ibi dicetur
tibi quid oporteat facere (Powstań i
idź do miasta, tam ci powiedzą, co
masz czynić. Dz 9,6). Widzicie więc:



najpierw łaska, potem polecenie,
dobór momentu, sposobu i
warunków. Tak właśnie Pan tworzył
swoje Dzieło: najpierw jedna sekcja,
potem druga, a wreszcie kolejny dar,
księża. I w ciągu całej tej naszej
wędrówki i w każdej bitwie, jaką
trzeba było w tej pięknej wojnie
pokoju wygrać, zawsze Pan
postępował ze mną tak, że najpierw
to, a później tamto. Dlatego
dziękujcie wraz ze mną za tę stałą
miłującą opatrzność Boga Ojca.

Gdy myślę o dobroci Pana,
odczuwam skruchę, gdyż nie
umiałem odwzajemnić się za tak
wielkie miłosierdzie i — w trakcie
całej wędrówki — przez moje błędy
cierpieli inni. Nie umiem bowiem
znosić niesprawiedliwości bez łez i
sprzeciwu, niezależnie od tego, kto i
komu ją wyrządza. Bóg miał mnie
przygotować, ale chybiał raz po raz,
może dlatego, że bardziej bolała
mnie krzywda innych”.



14 lutego 1930 r. prałat Escriva
rozpoczął pracę apostolską wśród
kobiet. Odbywało się to wolniej,
ponieważ nie mógł ze względu na
takt i rozwagę utrzymywać z
kobietami, które przyciągało
przesłanie Opus Dei, tak regularnych
kontaktów, jak z mężczyznami. (I tak
już miało pozostać, np. nie mieszkał
nigdy w ośrodku sekcji żeńskiej).

Z drugiej zaś strony, młode
dziewczęta, które łatwo mogły się
zarazić nowym duchem, miały w
tamtych czasach bardzo mało
swobody. Rodzicom musiały zdawać
sprawę ze wszystkiego: dokąd, z kim
i po co idą, kiedy wrócą, itd., a Dzieło
nie istniało jeszcze z prawnego
punktu widzenia, przeżywało trudne
i delikatne chwile „poczęcia”.

W 1930 r. don Josemaria był
kapelanem Dam Apostolskich. Wiele
młodych dziewcząt madryckich,
powodowanych zapałem



apostolskim, zajmowało się tu
rozdziałem pożywienia, ubrań,
odwiedzinami chorych. Nic jednak
nie wiadomo, by Założyciel
opowiadał im wówczas o Dziele. I
jest to zrozumiałe dla kogoś, kto go
choć trochę znał. Nie mówił z
szacunku dla tego zgromadzenia
oraz ze względu na zapał owych
dziewcząt, które nie mogły mieć
powołania do Dzieła, gdzie Bóg
oczekiwał świeckiej pracy
zawodowej wśród społeczeństwa.

To był też zapewne jeden z powodów,
dla których w 1931 r. przestał
pracować w Patronacie dla Chorych,
gdzie, jak wiemy, nie ograniczał się
tylko do spełniania funkcji kapelana
w małym kościółku Dam
Apostolskich, lecz wiedziony
kapłańską gorliwością przemierzał
codziennie najbiedniejsze zakątki
przedmieść madryckich. Coraz
bowiem więcej czasu musiał
poświęcać Dziełu. Apostolstwo wśród



mężczyzn mógł wypełniać
gdziekolwiek, w domu lub
przechadzając się po ulicach.
Tymczasem dla duchowego
przewodnictwa kobiet potrzebował
konfesjonału, najlepiej w dużym,
publicznym kościele, jak u św.
Izabeli. Tu właśnie, obok zajęć z
siostrami augustiankami
kontemplacyjnymi, od dłuższego już
czasu spowiadał grupę dziewcząt, z
których kilka miało przystąpić do
Dzieła.

Do konfesjonału chodził codziennie
przed i po odprawieniu Mszy św. o
ósmej rano. Żarliwość, z jaką spełniał
Świętą Ofiarę, skłaniała niektóre
kobiety, by spowiadać się u niego i
przyjmować jego duchowe
przewodnictwo. Była to sprzyjająca
okazja do ukazywania nowych
perspektyw świętości i apostolstwa.
W ten też sposób kilka z nich poznało
Opus Dei. Utworzyła się grupa
złożona z bardzo różnych osób:



nauczycielka z sąsiedniej szkoły
Wniebowstąpienia, urzędniczka,
pielęgniarka i kilka młodych panien
nie pracujących jeszcze. Wszystkie
one przychodziły do spowiedzi co
tydzień i tylko tam miały okazję
spotykać Założyciela Opus Dei, który
nie przychodził na spotkania, jakie
co jakiś czas urządzały u jednej z
dwu najstarszych spośród ich grona.
Nie towarzyszył im również w
drodze na niedzielne zajęcia
katechetyczne w dzielnicy ubogich
La Ventilla.

Z niezwykłą za to gorliwością
spełniał swe kapłańskie posługi
wobec Marii Ignacii Garcíi Escobar,
jednej z pierwszych członkiń Opus
Dei, zmarłej w prawdziwie święty
sposób w Szpitalu Królewskim 13
września 1933 r. Cierpiała bardzo,
chorowała na gruźlicę jelit, i
musiano ją kilkakrotnie operować.
Lektura dziennika, który Maria
Ignacia prowadziła w tym szpitalu



dla nieuleczalnie chorych,
napisanego w stylu klasycznej
hiszpańskiej literatury duchowej, jest
wzruszająca. O przyjęcie do Dzieła
poprosiła 9 kwietnia 1932 r.,
zapisując w dwa dni potem w
zeszycie: „nowa epoka Miłości”. Już
wcześniej ofiarowała w intencji don
Josemarii swe cierpienia, gorączkę i
bóle uniemożliwiające jej czasem
pisanie nawet przez długie tygodnie.
Miała jasną świadomość budowania
Dzieła Bożego ze swego szpitalnego
łóżka: „Trzeba stworzyć mocne
fundamenty. Starajmy się więc, by
były z granitu, i żeby nie stało się tak,
jak z owym gmachem, o którym
mówi Ewangelia, wzniesionym na
piasku. Przede wszystkim
fundamenty, a później przyjdzie
reszta”.

Cierpienia chorych z tego szpitala
stały się niewzruszalnym
fundamentem Opus Dei. Maria
Ignacia modliła się za Dzieło od



chwili, kiedy w końcu 1931 r. ks. José
María Somoano Berdasco zwrócił się
do niej z taką prośbą:

— „Mario, trzeba prosić w intencji,
która jest dla dobra wszystkich. Nie
chodzi tu o nic doraźnego. Jest to
dobro powszechne wymagające
modlitw i ofiar, dziś, jutro i zawsze”.

Ks. José Maria Somoano nakłaniał
wielu chorych do ofiarowywania ich
cierpień w tej intencji. Tak też
czynili, czy to znosząc dolegliwości,
czy to poddając się bolesnej operacji,
czy jedząc, gdy nie mieli apetytu.
Maria zapisała: „Nocą, kiedy bóle nie
pozwalają mi zasnąć, przypominam
po wielekroć tę intencję naszemu
Panu”.

U kresu choroby Marii
przeprowadziła się do Madrytu jej
siostra, Braulia: „Maria miała
cudowną opiekę duchową Ojca.
Odwiedzały ją także i dotrzymywały
jej towarzystwa dziewczęta. Niektóre



z nich należały do Dzieła”. Braulia
wspomina trudności jednej z nich w
udzielaniu lekcji katechizmu na
przedmieściach Madrytu, dzielnicach
często niebezpiecznych, wobec
sprzeciwu rodziny. Pamięta też inną,
która przepisywała dla Marii
potrzebne jej teksty medytacji na
tematy poruszane na spotkaniach.

Kobiety te wycierpiały wiele z chwilą
wybuchu wojny domowej w lipcu
1936 r. Straciły wtedy kontakt z
Założycielem, a nadto w zamieszaniu
owych dramatycznych chwil doszła
je wieść o jego śmierci. Niektóre,
przekonane o jego zgonie, nie miały
go już ujrzeć nigdy. Innym don
Josemaria uświadomił po
zakończeniu wojny, że nie mają
powołania do Dzieła, nie z braku
wrażliwości duchowej, lecz dlatego,
że w czasach fizycznej rozłąki
skłoniły się ku sposobowi życia i
działania właściwemu życiu
zakonnemu, świętemu dla tych,



którym Bóg dał takie powołanie, lecz
nie dla tych, których wzywa do swej
służby pośród świata.

Tymczasem zaś Założyciel Dzieła
wznowił swą działalność przede
wszystkim wśród sióstr, członków
Dzieła lub ludzi uczuciowo z nimi
związanych i już w czasie trwania
wojny pojawiło się wiele żeńskich
powołań.

Po zakończeniu wojny przychodziły
do spowiedzi do św. Izabeli, gdzie
powrócił też don Josemaria. Rychło
jednak przeniósł się do osobnego
mieszkania przy ulicy Jenner, gdzie
zamieszkał z matką i rodzeństwem.

W tym właśnie domu Lola Fisac
usłyszała jego głębokie słowa o Opus
Dei. „Były piękne i poruszające.
Zlękłam się jednak trochę”. Choć
bowiem kobiet było jeszcze niewiele,
i nie miały nawet gdzie się zbierać,
Założyciel przedstawił im Dzieło w



całym jego przyszłym światowym
rozmachu.

Z końcem 1940 r. wynajęły na cele
apostolskie małe mieszkanie przy
ulicy Castelló, mieszkając nadal z
rodzinami. Meble poprzynosiły z
domów. Nie trwało to jednak długo.
Niewskazane było, by młody ksiądz
chodził regularnie do
niezamieszkanego mieszkania na
zajęcia kształceniowe z grupą
młodych dziewcząt. W grudniu tego
samego roku przeniosły się do nowo
otwartego ośrodka Dzieła przy
skrzyżowaniu ulic Lagasca i Diego de
Leon. W tym samym budynku
zamieszkał don Josemaria wraz z
rodziną i tam też, w zupełnej
separacji od mężczyzn, mógł zacząć
kształcenie przystępujących do
Dzieła członkiń.

Szybko ich przybywało i trzeba było
zorganizować następny ośrodek,



który rozpoczął działalność latem
1942 r. przy ulicy Jorge Manrique.

Praca dopiero ruszała z miejsca, ale
program apostolski był już
nakreślony. Don José Luis Múzquiz
wspomina wskazania, jakich w 1943
r. Założyciel Dzieła udzielał
przyszłym księżom mającym
sprawować duchową opiekę nad
kobietami z Opus Dei. Niektóre z
nich miały się zająć prowadzeniem i
administracją ośrodków Dzieła. Dla
innych drogą świętości i apostolstwa
była ich praca zawodowa. Obok zajęć
podobnych do wykonywanych przez
mężczyzn miały też posiadać własne
dziedziny apostolstwa, jak praca
wśród włościan czy prowadzenie
bibliotek objazdowych.

Ich przyszła praca budziła entuzjazm
Założyciela Dzieła. Modlił się i
nawoływał do modlitw, ofiarowywał
umartwienia i pokutę, byle tylko
praca ruszyła jak najszybciej.



Okazywał im niewyczerpaną
cierpliwość, dodawał otuchy: „To
przejdzie wasze najśmielsze
marzenia”, budził ich niemal
nadludzką wiarę, bo ludzkich
środków prawie wcale jeszcze nie
było. Był jednak pewien, samą tylko
ufnością w Bogu, że praca ta
rozniesie się po całym świecie. Gdy
nie rozumiały lub powątpiewały, a
chwile takie nieuchronnie się
zdarzały, pocieszał: „Jeśli nie
napotkacie Krzyża, będzie to znak, że
błądzicie, boście nie napotkały
Jezusa Chrystusa” — to
błogosławieństwo na drogę usłyszał
kiedyś z jego ust José Luis Múzquiz.

Od pierwszych chwil zajął się ich
kształceniem doktrynalnym i
religijnym, co było wówczas rzeczą
niespotykaną. Encarnación Ortega
opowiada, jak to w 1943 r. w ośrodku
przy Jorge Manrique, „choć było nas
zaledwie cztery czy pięć, miałyśmy
już profesora z seminarium



madryckiego do nauki teologii i
śpiewu gregoriańskiego”.

Dziś zaś, zaledwie trzydzieści lat
później, pracę tę kontynuować może
wiele kobiet z Opus Dei z tytułami
doktora teologii i prawa
kanonicznego. Wiele innych zaś
zdobyło naukowe tytuły w
najrozmaitszych naukach świeckich i
— jak pisze wenezuelska
dziennikarka Beatriz Mercedes
Briceño Picón — na łamach „El
Nacional” wychodzącego w Caracas:
„wykonują wszystkie szlachetne
ziemskie zawody i prace, od prostej
pracy na roli, przy warsztacie czy
domowym ognisku, do trudnego
zadania kierowania katedrami
uniwersyteckimi czy sprawowania
wyższych urzędów w administracji”.
Nie ma w tym nic dziwnego, że
większość kobiet z Opus Dei to matki
i żony starające się stworzyć w
domach „jasne i pogodne” ogniska
pokoju, gdzie od najwcześniejszych



lat dzieci uczą się cnót
chrześcijańskich i sposobią się do
poważnej już pracy w służbie innych
ludzi, swych braci.

Nie ulega jednak wątpliwości, że ten
sam duch, ta sama odpowiedzialność,
ta sama ludzka i apostolska
gorliwość cechują na równi
mężczyznę i kobietę. Dla prałata
Escrivy nie ma między nimi różnicy,
gdy chodzi o godność ludzką czy fakt,
iż są dziećmi Bożymi. Cechy
szczególne kobiety i mężczyzny
dadzą się zrozumieć dopiero z
perspektywy ich zasadniczej
równości, jak to znakomicie i jasno
wyjaśnił odpowiadając na pytania
naczelnej redaktorki czasopisma
madryckiego „Telva” (fragmenty te
ukazały się książce Rozmowy z
prałatem Escrivą). Poprosił on
wówczas, by czytelnicy zwrócili
uwagę na 90. paragraf tej książki i
czytali go zastępując wszędzie słowo
„kobieta” słowem „mężczyzna”. Nie



dostrzegą żadnej różnicy, bo ich
obowiązki jako osób i dzieci Bożych
są do siebie podobne.

Zrozumiałe staje się jego wyznanie w
paragrafie 14. książki, gdy mówi:

„Do dziś pamiętam zaskoczenie i
dezaprobatę — dziś także i w tym
usiłują nas naśladować — z jakimi
pewne osoby ustosunkowały się do
faktu, że Opus Dei dbało o to, by
również kobiety zdobywały tytuły
akademickie w naukach świętych.
Myślę, że te opory i niedomówienia
będą ustępować.

A przecież jest to w gruncie rzeczy
kwestia rozumienia nauki o Kościele
(o eklezjologii). Trzeba sobie zdać
sprawę, iż Kościoła nie tworzą tylko
kapłani i zakonnicy, lecz także ludzie
świeccy, kobiety i mężczyźni, którzy
są tym Ludem Bożym i mają na mocy
Boskiego prawa te same zadania i
odpowiedzialność”.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/kobiety-w-opus-dei-14-
lutego-1930/ (24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/kobiety-w-opus-dei-14-lutego-1930/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kobiety-w-opus-dei-14-lutego-1930/
https://opusdei.org/pl-pl/article/kobiety-w-opus-dei-14-lutego-1930/

	​Kobiety w Opus Dei — 14 lutego 1930

