
opusdei.org

Katedra św. Piotra

„Przewodnictwo miłości", czyli
ołtarz w bazylice św. Piotra w
Rzymie. Fragment książki kard.
Józefa Ratzingera, Obrazy
nadziei. Wędrówka przez rok
kościelny

22-02-2025

Kto po przemierzeniu potężnej nawy
środkowej bazyliki św. Piotra w
Rzymie dotrze w końcu do ostatniego
ołtarza w absydzie, spodziewa się
zapewne jakiegoś triumfalnego
przedstawienia św. Piotra, nad
którego grobem kościół ten został



zbudowany. Ale nic z tego — wśród
rzeźb tego ołtarza nie ma w ogóle
postaci Apostoła. Stoimy przed
pustym tronem, który zdaje się
niemal kołysać, choć podtrzymują go
cztery figury wielkich Doktorów
Kościoła Zachodu i Wschodu.
Przytłumione światło, które kładzie
się na tronie, spływa z wyżej
położonego okna, Otoczonego przez
rozkołysanych aniołów kierujących
strumienie Światła dalej na dół.

Co oznacza ta kompozycja? Co chce
nam powiedzieć? Wydaje mi się, że
ukryte jest tutaj głębokie znaczenie
istoty Kościoła i — w tym zawarte —
znaczenie Urzędu Piotrowego.
Zacznijmy od okna, które przez
swoje przyćmione kolory
równocześnie skupia do wewnątrz i
otwiera na zewnątrz i do góry. Łączy
ono Kościół z całością stworzenia;
poprzez gołębicę Ducha Świętego
wskazuje na Boga jako właściwe
źródło wszelkiego światła. Ale mówi



ono też coś innego: Kościół w swojej
istocie podobny jest do okna, które
jest przestrzenią zetknięcia
przeciwległej tajemnicy Bożej z
naszym Światem i które także jest
otwarciem świata na blask Jego
światła. Kościół nie jest dla siebie, nie
jest żadnym końcem, lecz
wymarszem poza siebie i poza nas
samych. Kościół tym bardziej
odpowiada swemu prawdziwemu
charakterowi, im bardziej staje się
„przepuszczalny" dla Tego, od
którego przychodzi i do którego
prowadzi. Przez okno wiary Kościoła
Bóg schodzi w ten Świat i rozbudza
tęsknotę za Czymś większym. Kościół
jest wchodzeniem i wychodzeniem
od Boga do nas, od nas do Boga. Jego
zadaniem jest otwierać świat
zamknięty w sobie, dawać mu
światło, bez którego byłby nie
zamieszkany.

Przypatrzmy się teraz następnej
płaszczyźnie tego ołtarza. Przed



oczyma mamy pusty tron z
pozłacanego brązu, w środku którego
znajduje się drewniane krzesło z IX
wieku, uważane przez długi czas za
tron Apostoła Piotra i dlatego
umieszczone w tym miejscu. W ten
sposób uwidacznia się znaczenie tej
części ołtarza. Tron Piotrowy mówi
więcej, niż mógłby powiedzieć jakiś
obraz. Wyraża stałą obecność
Apostoła, który jako nauczający
pozostaje w jakiś sposób obecny w
swoich następcach. Krzesło Apostoła
jest oznaką godności— jest tronem
prawdy, która pod Cezareą stała się
dla niego i jego następców zadaniem.
To krzesło nauczającego przywołuje
wciąż w naszej pamięci słowa Pana z
wieczernika: „Ale Ja prosiłem za
tobą, Żeby nie ustała twoja wiara. Ty
ze swej strony utwierdzaj twoich
braci” (Łk 22,32). Ale jeszcze inne
przypomnienie daczy się z tym
krzesłem Apostoła: słowa Ignacego
Antiocheńskiego, który około roku
tysięcznego w swoim Liście do



Rzymian nazwał Kościół w Rzymie
„Przewodnikiem miłości".
Przewodnictwo w wierze musi być
przewodnictwem w miłości; oba te
przewodnictwa nie dadzą się w ogóle
rozdzielić. Wiara bez miłości nie
byłaby już wiarą w Jezusa Chrystusa.
Wyobraźnia św. Ignacego była
jednak jeszcze bardziej konkretna:
słowo „miłość" w języku pierwotnego
Kościoła oznaczało też Eucharystię,
Eucharystia wywodzi się przecież z
miłości Jezusa Chrystusa, który
ofiarował za nas swoje Życie. W niej
wciąż nam się udziela i sam oddaje
się w nasze ręce. Przez nią wypełnia
nieustannie swą obietnicę, że będzie
wyciągał z krzyża swoje otwarte
ramiona do wszystkich (por. J 12,23).
W objęciach Chrystusa zostaniemy
doprowadzeni wzajemnie do siebie.
W jednym Chrystusie będziemy
przyjęci i przez to należymy też
wzajemnie do siebie: tego, kto
znajduje się w tym samym, co ja



dotyku Chrystusa nie mogę dalej
uważać za obcego.

To wszystko nie jest jednak w
żadnym wypadku snuciem jakichś
mistycznych myśli, Eucharystia nie
jest formą zasadniczą Kościoła:
Kościół kształtuje się w
Eucharystycznej wspólnocie. I
ponieważ wszystkie wspólnoty
wszystkich miejsc i wszystkich
czasów należą zawsze tylko do
jednego Chrystusa; wynika stąd, że
tworzą one jeden jedyny Kościół.
Rozciągają — że tak powiem — jakąś
sieć „rodzeństwa" ponad światem i w
ten sposób wiążą ze sobą bliskich i
dalekich, tak że przez Chrystusa
wszyscy są sobie bliscy. Zwyczajnie
jednak sądzimy, iż miłość i porządek
tworzą przeciwieństwa: gdzie panuje
miłość, nie trzeba żadnego porządku,
bo wszystko rozumie się samo przez
się. Ale to nieporozumienie: tak
względem porządku, jak i miłości.
Prawdziwy ludzki porządek to coś



innego niż kraty, które zakłada się
przed drapieżnymi zwierzętami, aby
je trzymać w ryzach. Taki porządek
jest szacunkiem dla tego (w innych i
w sobie), co najwięcej jest
umiłowane, jeżeli zostało przyjęte w
swoim prawdziwym sensie. Tak wiec
do Eucharystii należy też porządek, a
jej porządek jest zasadniczą istotą
porządku w Kościele. Puste krzesło,
wskazujące na przewodnictwo w
miłości, stosownie do tego mówi do
nas o harmonii między miłością a
porządkiem. Wskazuje ono tak
naprawdę na Chrystusa jako na
właściwego „Przewodnika" w
miłości. Wskazuje na to, że Kościół
ma swoje centrum w służbie Bożej.
Mówi nam, że Kościół może
„stanowić jedno” tylko we
wspólnocie z ukrzyżowanym
Chrystusem. Żadna zaradność
organizacyjna nie zagwarantuje jego
jedności. Tylko wówczas będzie i
pozostanie Kościołem powszechnym,
gdy jego jedność będzie czymś więcej



niż organizacją — gdy będzie żył
Chrystusem. Jedynie wiara
eucharystyczna, jedynie wspólnota
zebrana wokół obecnego Pana może
utrzymać Kościół na stałe w jedności.
I stad wypływa porządek Kościoła.
Kościół nigdy nie będzie rządzony
przez decyzje większości, ale przez
wiarę, która dojrzewa w spotkaniu z
Chrystusem w czasie Mszy świętej.

Posługa Piotrowa jest
przewodnictwem w miłości; oznacza
to troskę o to, aby Kościół swą miarę
brał z Eucharystii. Zostanie on tym
bardziej zjednoczony, im więcej
będzie żył miarą Eucharystii i im
wierniej w Eucharystii będzie się
trzymał miary tradycji wiary. Na
bazie jedności będzie też jeszcze
bardziej dojrzewała miłość, jaka
idzie w kierunku świata:
fundamentem Eucharystii jest
przecież miłość Jezusa Chrystusa aż
do śmierci. Oznacza to naturalnie
również, iż ten nie potrafi miłować,



kto ból traktuje jako coś, co powinno
się zlikwidować czy też, w każdym
razie, zostawić drugim.
„Przewodnictwo w miłości": na
wstępie mówiliśmy o pustym tronie,
ale teraz widać, że „tron" Eucharystii
nie jest tronem panowania, lecz
twardym krzesłem służby.

Spójrzmy raz jeszcze na trzecia
płaszczyznę tego ołtarza: na Ojców
Kościoła, którzy dźwigają ten tron
służby. Obaj Doktorzy Wschodu, Jan
Chryzostom i Atanazy, razem z
łacinnikami Ambrożym i
Augustynem uosabiają całość
Tradycji i pełnię wiary jednego
Kościoła. Ważne są tutaj dwie uwagi.

Po pierwsze — miłość opiera się na
wierze. Rozpada się ona tam, gdzie
człowiek nie potrafi zauważyć Boga.
Tak jak ona sama, a z nią porządek i
prawo opierają się na wierze, tak
samo na wierze oparty jest w
Kościele autorytet. Kościół nie może



sam sobie wymyślić, jaki by chciał
mieć porządek. On może tylko starać
się, aby jak najlepiej zrozumieć
wewnętrzny głos wiary i według tego
żyć. Nie potrzebuje też zasady
większościowej, która przecież
zawiera w sobie coś okrutnego:
strona słabsza — w imię pokoju —
musi się podporządkować decyzjom
większości, również wtedy, gdy taka
decyzja może być zwariowana albo
nawet szkodliwa. W ludzkich
porządkach nie ma być może innego
wyjścia. Ale w Kościele wszystkich
nas chroni związanie z wiarą. Każdy
jest związany z wiarą, w ten sposób
porządek sakramentalny gwarantuje
więcej wolności, niż mogliby go
zaoferować ci, którzy również
Kościół chcieliby podporządkować
zasadzie większości.

Po drugie — Ojcowie Kościoła jawią
się tutaj jako gwaranci wierności
Pismu Świętemu, hipotezy ludzkiej
wykładni zawsze się chwieją. One



nie są też w stanie utrzymać tronu.
Moc życiowa Słowa Bożego jest
wykładana i interpretowana w
wierze, którą Ojcowie Kościoła i
wielkie sobory czerpały właśnie z tej
mocy. Kto się tego trzyma, ten znalazł
to, co daje mocny grunt w
przemianie czasów.

Przypatrując się poszczególnym
częściom, nie możemy jednak
zapomnieć o całości. Albowiem te
trzy warstwy ołtarza wciągają nas w
pewien ruch, który jest zarazem
wstępowaniem i zstępowaniem -
wiara prowadzi do miłości. Przez to
się okazuje, czy jest ona w ogóle
wiarą. Wiara ciemna, ponura,
egoistyczna — to wiara fałszywa. Kto
odkrył Chrystusa, kto odkrył
uniwersalną sieć miłości, którą On
rozpostarł w Eucharystii, ten musi
być radosny i sam musi stać się
dającym. Wiara prowadzi do miłości
i tylko przez miłość osiągamy
wysokość okna, perspektywę Żywego



Boga, dotkniecie przez falujące
światło Ducha Świętego. W ten
sposób przenikają się oba kierunki:
od Boga przychodzi światło, spadając
na dół, budzi wiarę i miłość, aby nas
wziąć potem do góry na drabinę,
która znów wiedzie od wiary do
miłości i do światła Wiekuistego.

Wewnętrzna dynamika, w którą
wciąga nas ołtarz, pozwala w końcu
zrozumieć jeszcze ostatni element:
okno Ducha Świętego nie istnieje
samo dla siebie. Otoczone jest przez
niezliczone mnóstwo aniołów, przez
chór radości. To oznacza, że Bóg nie
jest nigdy sam. To by zaprzeczało
jego istocie. Miłość jest udziałem,
wspólnotą, radością. To
spostrzeżenie pozwala na jeszcze
jedną refleksje: do światła dołącza
dźwięk, człowiek nieomal słyszy, jak
ci aniołowie śpiewają, bo przecież
nie można sobie w ogóle wyobrazić,
aby te potoki radości układały się w
milczenie, gadaninę lub krzyk; to



może być tylko uwielbienie, w
którym jednoczą się harmonie i
wielość. „A przecież Ty mieszkasz w
uwielbieniach Izraela” mówi Psalm
(22,4). Uwielbienie to obłok radości,
przez który Bóg przychodzi i który
„jako Jego wehikuł — niesie Go w ten
świat. Msza Święta jest wiec takim
zapaleniem wiecznego światła i
dźwiękiem dzwonu Bożej radości w
naszym świecie; jest też
równocześnie naszym —
wypływającym z głębi pytań i
zawirowań — dotykaniem
pocieszającego blasku tego światła;
jest też w końcu wstąpieniem na
drabinę, która prowadzi od wiary do
miłości, i w ten sposób otwiera
perspektywę nadziei.

Józef Kardynał Ratzinger, Obrazy
nadziei. Wędrówka przez rok
kościelny, Księgarnia św. Wojciecha,
Poznań 1998, s. 25-30.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/katedra-sw-piotra/
(28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/katedra-sw-piotra/
https://opusdei.org/pl-pl/article/katedra-sw-piotra/

	Katedra św. Piotra

