opusdei.org

Katedra sw. Piotra

»Przewodnictwo mitosci", czyli
oltarz w bazylice sw. Piotra w
Rzymie. Fragment ksigzki kard.
Jozefa Ratzingera, Obrazy
nadziei. Wedréwka przez rok
koScielny

22-02-2025

Kto po przemierzeniu poteznej nawy
srodkowej bazyliki Sw. Piotra w
Rzymie dotrze w koncu do ostatniego
oltarza w absydzie, spodziewa sie
zapewne jakiegos triumfalnego
przedstawienia $w. Piotra, nad
ktorego grobem kosciot ten zostal



zbudowany. Ale nic z tego — wsrod
rzezb tego oltarza nie ma w ogole
postaci Apostola. Stoimy przed
pustym tronem, ktory zdaje sie
niemal kotysac, cho¢ podtrzymuja go
cztery figury wielkich Doktorow
Kosciota Zachodu i Wschodu.
Przytlumione Swiatlo, ktore kladzie
sie na tronie, splywa z wyzej
potozonego okna, Otoczonego przez
rozkolysanych aniotéw kierujacych
strumienie Swiatla dalej na dél.

Co oznacza ta kompozycja? Co chce
nam powiedzie¢? Wydaje mi sie, ze
ukryte jest tutaj glebokie znaczenie
istoty Kosciola i — w tym zawarte —
znaczenie Urzedu Piotrowego.
Zacznijmy od okna, ktdre przez
swoje przy¢mione kolory
rownoczesnie skupia do wewnatrz i
otwiera na zewnatrz i do gory. Laczy
ono Kosciodt z calosciag stworzenia;
poprzez golebice Ducha Swietego
wskazuje na Boga jako wlasciwe
zrodlo wszelkiego Swiatla. Ale mowi



ono tez co$ innego: Ko$ciot w swojej
istocie podobny jest do okna, ktore
jest przestrzenig zetkniecia
przeciwleglej tajemnicy Bozej z
naszym Swiatem i ktore takze jest
otwarciem Swiata na blask Jego
Swiatla. KoSciol nie jest dla siebie, nie
jest zadnym koncem, lecz
wymarszem poza siebie i poza nas
samych. Koscidl tym bardziej
odpowiada swemu prawdziwemu
charakterowi, im bardziej staje sie
~przepuszczalny" dla Tego, od
ktorego przychodzi i do ktérego
prowadzi. Przez okno wiary Kosciola
Bog schodzi w ten Swiat i rozbudza
tesknote za Czyms wiekszym. Kosciol
jest wchodzeniem 1 wychodzeniem
od Boga do nas, od nas do Boga. Jego
zadaniem jest otwierac Swiat
zamKkniety w sobie, dawac¢ mu
Swiatlo, bez ktorego byltby nie
zamieszkany.

Przypatrzmy sie teraz nastepnej
plaszczyznie tego oltarza. Przed



oczyma mamy pusty tron z
pozlacanego brazu, w Srodku ktorego
znajduje sie drewniane krzesto z IX
wieku, uwazane przez dlugi czas za
tron Apostola Piotra i dlatego
umieszczone w tym miejscu. W ten
sposob uwidacznia sie znaczenie tej
czesci ottarza. Tron Piotrowy mowi
wiecej, niz mogtby powiedzie¢ jakis
obraz. Wyraza stala obecnos¢
Apostola, ktéry jako nauczajacy
pozostaje w jakis spos6b obecny w
swoich nastepcach. Krzesto Apostola
jest oznaka godnosci— jest tronem
prawdy, ktora pod Cezarea stala sie
dla niego i jego nastepcow zadaniem.
To krzesto nauczajacego przywotuje
wcigz w naszej pamieci stowa Pana z
wieczernika: ,,Ale Ja prosilem za
toba, Zeby nie ustala twoja wiara. Ty
ze swej strony utwierdzaj twoich
braci” (Lk 22,32). Ale jeszcze inne
przypomnienie daczy sie z tym
krzestem Apostola: stowa Ignacego
Antiochenskiego, ktory okolo roku
tysiecznego w swoim Liscie do



Rzymian nazwal Ko$ciot w Rzymie
,Przewodnikiem milosci".
Przewodnictwo w wierze musi by¢
przewodnictwem w mito$ci; oba te
przewodnictwa nie dadza sie w ogole
rozdzieli¢. Wiara bez milos$ci nie
bylaby juz wiarg w Jezusa Chrystusa.
Wyobraznia $w. Ignacego byla
jednak jeszcze bardziej konkretna:
stowo ,, mito$¢" w jezyku pierwotnego
Kosciola oznaczalo tez Eucharystie,
Eucharystia wywodzi sie przeciez z
mitosci Jezusa Chrystusa, ktory
ofiarowal za nas swoje Zycie. W niej
wcigz nam sie udziela i sam oddaje
sie w nasze rece. Przez nig wypelnia
nieustannie swa obietnice, ze bedzie
wyciggal z krzyza swoje otwarte
ramiona do wszystkich (por. ] 12,23).
W objeciach Chrystusa zostaniemy
doprowadzeni wzajemnie do siebie.
W jednym Chrystusie bedziemy
przyjeci i przez to nalezymy tez
wzajemnie do siebie: tego, kto
znajduje sie w tym samym, o ja



dotyku Chrystusa nie moge dalej
uwazac za obcego.

To wszystko nie jest jednak w
zadnym wypadku snuciem jakich$
mistycznych mysli, Eucharystia nie
jest forma zasadnicza KosSciola:
Kosciol ksztaltuje sie w
Eucharystycznej wspolnocie. I
poniewaz wszystkie wspolnoty
wszystkich miejsc 1 wszystkich
czasOw nalezg zawsze tylko do
jednego Chrystusa; wynika stad, ze
tworza one jeden jedyny Kosciot.
Rozciagaja — ze tak powiem — jakas
sie¢ ,rodzenstwa" ponad Swiatem i w
ten sposob wigza ze soba bliskich i
dalekich, tak ze przez Chrystusa
wszyscy sa sobie bliscy. Zwyczajnie
jednak sadzimy, iz milos¢ i porzadek
tworza przeciwienstwa: gdzie panuje
mitos¢, nie trzeba zadnego porzadku,
bo wszystko rozumie sie samo przez
sie. Ale to nieporozumienie: tak
wzgledem porzadku, jak i mitosci.
Prawdziwy ludzki porzadek to co$



innego niz kraty, ktore zakiada sie
przed drapieznymi zwierzetami, aby
je trzymac w ryzach. Taki porzadek
jest szacunkiem dla tego (w innych i
w sobie), co najwiecej jest
umilowane, jezeli zostalo przyjete w
swoim prawdziwym sensie. Tak wiec
do Eucharystii nalezy tez porzadek, a
jej porzadek jest zasadnicza istota
porzadku w Kosciele. Puste krzesto,
wskazujace na przewodnictwo w
mitosci, stosownie do tego mowi do
nas o harmonii miedzy mitoscia a
porzadkiem. Wskazuje ono tak
naprawde na Chrystusa jako na
wlasciwego ,,Przewodnika" w
mitosci. Wskazuje na to, ze Kosciot
ma swoje centrum w stuzbie Bozej.
Moéwi nam, ze Koscidl moze
»Sstanowic jedno” tylko we
wspolnocie z ukrzyzowanym
Chrystusem. Zadna zaradno$¢
organizacyjna nie zagwarantuje jego
jednosci. Tylko wéwczas bedzie i
pozostanie KoSciolem powszechnym,
gdy jego jednos¢ bedzie czyms wiecej



niz organizacja — gdy bedzie zyt
Chrystusem. Jedynie wiara
eucharystyczna, jedynie wspdlnota
zebrana woko!l obecnego Pana moze
utrzymac Kosciol na stale w jednosci.
I stad wyplywa porzadek Kosciola.
Ko$ciol nigdy nie bedzie rzadzony
przez decyzje wiekszosci, ale przez
wiare, ktora dojrzewa w spotkaniu z
Chrystusem w czasie Mszy Swiete;j.

Postuga Piotrowa jest
przewodnictwem w mito$ci; oznacza
to troske o to, aby Kosciot swg miare
bral z Eucharystii. Zostanie on tym
bardziej zjednoczony, im wiecej
bedzie zyl miarg Eucharystii i im
wierniej w Eucharystii bedzie sie
trzymal miary tradycji wiary. Na
bazie jednosci bedzie tez jeszcze
bardziej dojrzewata mitos¢, jaka
idzie w kierunku Swiata:
fundamentem Eucharystii jest
przeciez mitos$¢ Jezusa Chrystusa az
do $mierci. Oznacza to naturalnie
rowniez, iz ten nie potrafi mitowac,



kto bol traktuje jako co$, co powinno
sie zlikwidowac czy tez, w kazdym
razie, zostawi¢ drugim.
,Przewodnictwo w miltosci": na
wstepie mowiliSmy o pustym tronie,
ale teraz widac, ze ,tron" Eucharystii
nie jest tronem panowania, lecz
twardym krzeslem stuzby.

Spojrzmy raz jeszcze na trzecia
plaszczyzne tego oltarza: na Ojcow
Kosciola, ktorzy dzwigaja ten tron
stuzby. Obaj Doktorzy Wschodu, Jan
Chryzostom i Atanazy, razem z
lacinnikami Ambrozym i
Augustynem uosabiajg catosc
Tradycji i pelnie wiary jednego
Kosciola. Wazne sg tutaj dwie uwagi.

Po pierwsze — milos¢ opiera sie na
wierze. Rozpada sie ona tam, gdzie
cztowiek nie potrafi zauwazy¢ Boga.
Tak jak ona sama, a z nig porzadek i
prawo opierajq sie na wierze, tak
samo na wierze oparty jest w
Kosciele autorytet. Kosciol nie moze



sam sobie wymysli¢, jaki by chciatl
miec¢ porzadek. On moze tylko starac
sie, aby jak najlepiej zrozumiec
wewnetrzny glos wiary i wedlug tego
zyC. Nie potrzebuje tez zasady
wiekszosciowej, ktora przeciez
zawiera w sobie co$ okrutnego:
strona stabsza — w imie pokoju —
musi sie podporzadkowac decyzjom
wiekszosci, rowniez wtedy, gdy taka
decyzja moze by¢ zwariowana albo
nawet szkodliwa. W ludzkich
porzadkach nie ma by¢ moze innego
wyjscia. Ale w Kosciele wszystkich
nas chroni zwigzanie z wiara. Kazdy
jest zwigzany z wiarg, w ten sposob
porzadek sakramentalny gwarantuje
wiecej wolnosci, niz mogliby go
zaoferowac ci, ktorzy rowniez
Koscio! chcieliby podporzadkowac
zasadzie wiekszosci.

Po drugie — Ojcowie KoSciota jawia
sie tutaj jako gwaranci wiernosci
Pismu Swietemu, hipotezy ludzkiej
wykladni zawsze sie chwiejg. One



nie sg tez w stanie utrzymac tronu.
Moc zyciowa Slowa Bozego jest
wykladana i interpretowana w
wierze, ktora Ojcowie KosSciota i
wielkie sobory czerpaly wlasnie z tej
mocy. Kto sie tego trzyma, ten znalaz}
to, co daje mocny grunt w
przemianie czasow.

Przypatrujac sie poszczegolnym
czesciom, nie mozemy jednak
zapomniec o catosci. Albowiem te
trzy warstwy oltarza wciggaja nas w
pewien ruch, ktory jest zarazem
wstepowaniem i zstepowaniem -
wiara prowadzi do mitosci. Przez to
sie okazuje, czy jest ona w ogole
wiarg. Wiara ciemna, ponura,
egoistyczna — to wiara falszywa. Kto
odkry} Chrystusa, kto odkryt
uniwersalng sie¢ mitosci, ktéra On
rozpostart w Eucharystii, ten musi
byc¢ radosny i sam musi stac sie
dajacym. Wiara prowadzi do mitosci
i tylko przez mitosc osiggamy
wysoko$¢ okna, perspektywe Zywego



Boga, dotkniecie przez falujace
$wiatlo Ducha Swietego. W ten
sposob przenikaja sie oba kierunki:
od Boga przychodzi $wiatlo, spadajac
na dot, budzi wiare i mitos¢, aby nas
wzigc¢ potem do gory na drabine,
ktora znow wiedzie od wiary do
mitosci i do Swiatta Wiekuistego.

Wewnetrzna dynamika, w ktorg
wcigga nas oltarz, pozwala w koncu
zrozumiec jeszcze ostatni element:
okno Ducha Swietego nie istnieje
samo dla siebie. Otoczone jest przez
niezliczone mnostwo aniotow, przez
chor radosci. To oznacza, ze Bog nie
jest nigdy sam. To by zaprzeczalo
jego istocie. Milo$c jest udzialem,
wspolnota, radoscia. To
spostrzezenie pozwala na jeszcze
jedna refleksje: do Swiatta dolacza
dzwiek, czlowiek nieomal styszy, jak
ci aniolowie $piewajg, bo przeciez
nie mozna sobie w ogole wyobrazic,
aby te potoki radosci ukladaly sie w
milczenie, gadanine lub krzyk; to



moze by¢ tylko uwielbienie, w
ktorym jednocza sie harmonie i
wielosc. ,A przeciez Ty mieszkasz w
uwielbieniach Izraela” mdowi Psalm
(22,4). Uwielbienie to oblok radosci,
przez ktory Bog przychodzi i ktory
»jako Jego wehikul — niesie Go w ten
$wiat. Msza Swieta jest wiec takim
zapaleniem wiecznego Swiatla i
dzwiekiem dzwonu Bozej radosci w
naszym $wiecie; jest tez
rownoczesnie naszym —
wyplywajacym z glebi pytan i
zawirowan — dotykaniem
pocieszajgcego blasku tego swiatla;
jest tez w koncu wstgpieniem na
drabine, ktéra prowadzi od wiary do
mitosci, i w ten sposob otwiera
perspektywe nadziei.

Jozef Kardynatl Ratzinger, Obrazy
nadziei. Wedrowka przez rok
koscielny, Ksigegarnia Sw. Wojciecha,
Poznan 1998, s. 25-30.




pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/katedra-sw-piotra/
(28-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/katedra-sw-piotra/
https://opusdei.org/pl-pl/article/katedra-sw-piotra/

	Katedra św. Piotra

